
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 8

Artikel: Mittelalterliche Kunstwissenschaft

Autor: Borchardt, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


564

Mittelalterliche Kunstwissenschaft
Arnaut Daniel und Giovanni Pisano als Schöpfer der modernen Seelenform Europas1)

von Rudolf Borchardt

Meine Damen und Herren!

Nicht ohne Verlegenheit nehme ich an dieser Stelle, im Namen
dieser berühmten Gesellschaft, die Ihnen sonst das immer wechselnde

Schauspiel immer neuer bedeutender Redner aus allen Zonen zu
vermitteln pflegt, nach kaum zwei Jahren Ihre Aufmerksamkeit wieder
für mich in Anspruch, und nur indem ich in gewissem Sinne selber
als ein ganz Neuer vor Ihnen erschiene, wüßte ich meine Anwesenheit
auf der kaum von mir verlassenen Bühne zu rechtfertigen. Wiederum
scheint mir dies das höchste Zeichen für die Lebendigkeit von Freundschaften

zu sein, - und als eine Freundschaft, als ein Verhältnis lebendiger

fruchtbarer Wärme zu dem Genius Loci dieser Stadt, denke ich
mir durchaus meine Verbindung mit Ihnen allen -, bei jeder neuen
Begegnung einander darzutun, inwiefern man inzwischen nicht
umsonst gelebt habe, und nicht sowohl einander den ewig alten Adam
gewisser empfindsamer Freundschaften ständig von neuem ins Gesicht
zu klischieren, als vielmehr die frische, noch von Geburt vibrierende
Differenz einander zu entwickeln, um die man inzwischen weiter
gekommen ist, und wäre sie auch nur die Überwindung einer falschen
Befangenheit, oder die Skepsis gegen eine falsche Freiheit: besser freilich
wenn sie darin bestände, daß möglichst viele alte Denksummen unserer
Begriffs- und Anschauungswelt in neue Summae Summarum
vereinfacht daständen, daß man immer mehr und mehr schon voraussetzen

dürfte, statt es immer wieder einander herholen und beweisen

zu müssen, und daß man, mit einem Worte, sich in immer höherem
Sinne integriert hätte. Denn nicht Analyse und Synthese, wie gemeinhin
kontrastiert wird, Differentiation und Integration sind die Antinomien
der groß angesehenen Geschichte des menschlichen Geistes.

Und von diesem Gedanken mich nicht allzu rasch zu entfernen,
legt mir gerade an der Stelle, an der ich zu sprechen die Ehre habe,
das Thema nahe, das ich entwickeln soll. Denn wo es sich darum

x) Rede gehalten in der Aula der Universität Zürich am 2. März 1927.



Mittelalterliche Kunstwissenschaft 565

handelt, nach denjenigen Kräften zu fragen, die, wo auch immer
zuerst verkörpert, im Dichter, im Künstler, im Virtuosen welches
Geschäftes immer, in der freien Persönlichkeit endlich, darin gemündet
wären, die moderne Seelenform Europas zu bestimmen, wo solche Fragen
gestellt werden, da werden sie auch fast automatisch, hier und anderswo,
mit den klassisch gewordenen Sätzen beantwortet, durch die Ihr
großer Landsmann einem ganzen deutschen Zeitalter sein Gepräge
gegeben hat. Jacob Burckhardt hat, wie man heute kaum mehr weiß,
den historischen Begriff der Renaissance als eines allumfassenden,
einheitlichen menschlichen Kulturraumes nicht nur illustriert und
disponiert, er hat ihn als erster aufgestellt und überhaupt geschaffen;
weder Goethe noch Herder noch Schiller, weder Schlegel noch Novalis,
weder Hegel noch Gervinus haben ihn als solchen überhaupt gekannt;
das 18. Jahrhundert Goethes und das anhebende 19. der Romantik
kennen einen Begriff wiederauflebender Studien des Altertums, wie
der Humanismus ihn bestimmt und Folgezeiten übergeben hat. Sie
kennen daneben ein Jahrhundert großer italienischer Muster in bildenden

Künsten, nicht entfernt mit dem sich deckend, was seit Burckhardt
Renaissance heißt: eine Sonderepoche sinnlich virtuoser Leistung,
für die mehr allgemein, nach Vasari und Condivi, vorausgesetzt, als

viel untersucht wird, daß in ihr die wiederentdeckte Kanonizität des
antiken Menschenleibes wirksam ist, und an die nicht im entferntesten
rückwärts angeschlossen wird, was man seit Burckhardts Fingerzeigen
Frührenaissance nennt, sondern mit der vielmehr auf der anderen
Seite fast das ganze Barock, mindestens das der Malerei, verbunden
wird, dessen aus Italien und Spanien strömende Erdkräfte noch im
Rokoko des späten 18. Jahrhunderts und teilweise noch darüber hinaus
als lebendig nachwirkend empfunden wurden. Hier, wie Sie sehen,
handelt es sich um große Prinzipien schlichtender Anschauung, nach
denen die innere Geschichte des Menschengeschlechtes gegliedert
oder konstruiert wird, nach denen im Fluten des Geschehens, aus
bestimmten Gesetzen, oder Sehfehlern, Schlüssen oder Täuschungen
der weltgeschichtlichen Optik heraus, abgeteilt wird: Gesetzen
allerdings, Schlüssen rechtmäßiger Perspektive; denn die Epoche Goethes
in Deutschland, mit der die Rezeption der antiken Kultur in den
deutschen Völkergeist endet, hatte als Klassizismus keine andere
Möglichkeit, als die, sich über die Brücke des zersprühten Barock
hinweg mit demjenigen, was im 19. Jahrhundert Hochrenaissance hieß,
in lebendige Kontinuität zu setzen, mit andern Worten, Guido Reni



566 Rudolf Borchhardt

und Domenichino, die Caracci und den ganzen Bologneser Eklektizismus
auf gleicher geschichtlicher Ebene mit Raffael und Michelangelo zu
sehen, Ariost auf gleicher mit Petrarca, die Hofleute und Heiligen des

Barock, Carlo Borromeo und Filippo Neri auf gleicher wie die Ideale

Castigliones, und an Augen und Sinnen für alles abzusterben, was im
Sinn einer solchen völligen Freiheit der Äußerung und Bewegung im
fast unbegrenzten Raum als befangen, beschlossen, eingefaltet,
geschmacksblind empfunden werden konnte, als hart statt morbide,
als scharf statt süß, als spitz statt rund, als einflächig statt vielflächig,
als gell und grell, als wild und selbsthaft, statt harmonisch besänftigt,
veredelt, kommunikativ, ins Gewebe jener hohen Rücksichten
allgemeiner Gegenseitigkeit gezogen, die in Raffaels Stanzen wie in
Goethes Iphigenie das unterirdische Gesetz der Komposition bilden.
Nur der Klassizismus? Soweit die bildenden Künste in Betracht
kommen, war auch die Revolution, die die Romantik in diese geschichtliche

Struktur brachte, an das ganz bescheidene Material gebunden,
das der Betrachtung vorlag; und hier erlauben Sie mir einen Augenblick

innezuhalten.
Die romantische Ahnung davon, daß der deutsche und europäische

Völkergeist nicht für immer darin aufgehen konnte, die Antike jedes

Jahrhundert von neuem wiederzuerleben, und daß ihre höhere

Kompletion davon abhängig sein würde, vielmehr immer im geistigen Besitze
der Universalität aller ihrer Entscheidungsepochen gleichzeitig zu sein -
diese Ahnung, die natürlich, wie die gesamte Romantik in Herder
vorgebildet lag, enthielt sehr wesentliche Blankowechsel auf die Wissenschaft,

- auf eine postulierte Summe von Geschichtswissenschaft,
Kulturgeschichte, Kunstgeschichte, politischer und Sprachgeschichte,
und Literaturgeschichte und Philologie. Das ganze Schicksal der
Romantik, ihr frühes Zusammenbrechen nach solchen Hoffnungen
und Entwürfen, wie es Novalis großer Aufsatz, «Die Christenheit oder

Europa », gewesen waren, nach Adam Müllers und August Schlegels

Reden, Friedrich Schlegels Konstruktionen und Hegels Zauberwerken, -
dies ganze Schicksal lag darin beschlossen, daß es Blankowechsel
auf eine Wissenschaft waren, die es überhaupt nicht gab; die es nicht
geben konnte, weil sie erst in der Romantik und durch sie postuliert
war; nicht geben konnte, weil ihr weder ein Material vorlag noch eine
Methode zu Gebote stand, noch eine Systematik sich ausgebildet hatte,
ja, keine Tradition einer wissenschaftlichen forma mentis zugekommen

war oder auch nur ferne vorschwebte. Es waren die Wechsel also nicht



Mittelalterliche Kunstwissenschaft 567

sowohl einzulösen, als vielmehr der Wechselschuldner erst zu schaffen, -
durch Thesaurierung eines Kapitals erst die Mittel zur Einlösung
einzusparen. Antike und Hochrenaissance und Barock lagen in zum Teil
vollständigen, zum Teil ansehnlichen Sammlungen vor. Die Dichter
waren gedruckt, die Skulptur zum Teile abgeformt, zum andern
gezeichnet, die Bilder gestochen, das Urteil schon geläufig ausgeprägt,
die großen Namen teilweise schon zu unverbindlichen Wendungen
der Rede geworden. Was zeitlich vor ihnen lag, war unabsehbar.
Bodmer und Hölty und Corres, wenn sie altdeutsche Lyriker herunterdruckten

wie Wasser, ahnten nicht, daß ein Jahrhundert werde gearbeitet
werden müssen, - nicht von Poesie und Literatur, sondern von Lehrern
und Schülern, um vorzulegen und zu verstehen, was sie zu besitzen
wähnten ; wenn die germanische Philologie als Kind der romantischen
Poesie entstand, so war sie, wie das bei Töchtern vorkommen kann,

ein Nagel zu ihrem Sarge; die romanische Philologie sonderte sich,
ihrem Schalten in fremdem Sprachstoff entsprechend, noch weiter ab.

Anfänglich, da man einander noch auf Rufweite nahestand, ehe man,
den eigenen Forschungszielen zu, divergierte, verständigte man sich
noch dann und wann. Lachmann hat natürlich noch altfranzösisch und
provenzalisch gelernt, er hätte sonst keinen Schritt tun können; eine
Generation später ist es eine Ausnahme, daß Karl Bartsch, dazu noch
leider kein sehr geräumiger wissenschaftlicher Kopf, diesseits und
jenseits des Rheines, diesseits und jenseits der Rhone heimisch ist. Aber
hier war doch wenigstens das Material eben nur Handschrift und
Buch, versendbar, kopierbar, vergleichbar, beweglich; ehe, neben der
Literaturgeschichte, eine Kunstgeschichte aus den romantischen Postu-
laten zu begründen war, mußte einfach noch eine Generation mehr
vergehen. Kein Zeitgenosse der Brüder Grimm, erst Wilhelm Grimms
Sohn Herman war der erste Lehrer der Kunstgeschichte auf einem
deutschen Katheder; Reisen mußten zuerst allgemein werden, eine

neue Technik der Reproduktion zuerst erfunden und ausgebildet
werden, die photographische, ehe der Stoff langsam übersehbar werden
konnte. Jacob und Wilhelm Grimm, Erforscher von Sage, Literatur,
Poesie und Sprache, sind schon Mediävalisten im Mandate der Romantik,
Wilhelms Sohn, der Kunsthistoriker, ist noch Klassizist; während
Vater und Oheim - und Freunde des Vaters und Oheims - Wolfram,
Walther, Hartman, Gotfrid aufgestellt hatten, muß der Sohn noch,
als hätte es nie eine Romantik gegeben, Raffael und Michelangelo
nachholen und zerfällt in seine Lichter und Schatten darum so dich-



568 Rudolf Borchhardt

terisch eindrucksvoll, weil er, romantisch durch und durch - durch
Herkunft, Anlage, Erziehung, Neigung und Dichterblick, - innerhalb seiner
historischen Begrenzung gezwungen wird, auszusehen wie ein Klassi-
zist. Denn inzwischen, und dieser schmerzende in den Subjekten
wühlende Vorgang quert den oben angedeuteten objektiven geschichtlich

bis zur Verwirrung; inzwischen haben sich die geistigen Geschicke
des Jahrhunderts gewendet: Was wie Zerfall und Katastrophe der
Romantik aussehen konnte, ist plötzlich als solcher in das Bewußtsein
des Volkes übergegangen, als eine allgemeine Klage und Reue über
Irrweg und verlorene Kraft, und die haltsuchenden Blicke lenken
sich rückwärts hinter sie hinaus, dorthin, wo sie Goethe und dem
deutschen Klassizismus begegnen. Im gleichen Individuum, in Herman
Grimm, aber darüber hinaus in einer ganzen Volksschicht gleichwirkender

Individuen, beginnt die Goetherenaissance. So kommen, im geschichtlichen

Sinne logischer, im kritischen absurder Weise Goethe und
Raffael auf den gleichen Plan der Anschauung zu stehen, als Superlative

einer zum Kalligraphischen neigenden allgemeinen Ermattung
und Trübung. Die deutschen Kräfte, sich das Formschicksal der
menschlichen Seele aufzubauen, scheinen erschöpft zu sein, nur das

Sachschicksal hat in Ranke den zentralen Erforscher und Darsteller.
Dies ist der Moment, in dem, wie so oft in der deutschen geistigen
Geschichte, die Schweiz rettend eingreift und auf ihrer Völkerscheide
zwischen deutschen und mediterranen Völkern eine neue, die erste
wieder fruchtbare Fragestellung ausarbeitet.

Denn nur auf diesem Hintergrunde, den ich eben darum habe
entwerfen müssen, können Sie in seiner ganzen Bedeutung ermessen,
was es geschichtlich heißt, wenn Jacob Burckhardt nun die Schnittpunkte

verlegt, das Barock von dem, was er Renaissance nennt,
weltgeschichtlich abtrennt und den Raum, den er sich als Geschichtsbühne

seines einheitlichen Kulturvorganges denkt, mit völlig verschobenen

Akzenten, revolutionär, bei dem staufischen Friedrich II. auf
unteritalischen Boden abgrenzt. Nur darum haben in der Beurteilung des

großartigen Buches, das erst heut, nach 70 Jahren unbeschreiblichen
Einflusses, einen Sterbezug zu tragen beginnt, - Sterbezug nicht in
dem Sinne, als ob es in unserer Literatur, wohl aber in dem, daß es

in unserer Wissenschaft altern kann - nur darum haben in seiner
Beurteilung auch feste Stimmen so stark geschwankt, weil nicht auf
einmal zu begreifen war, daß es bei dem blendendsten Anscheine
einer abschließenden Behandlung in Wirklichkeit nur der Anfang einer



Mittelalterliche Kunstwissenschaft 569

neuen Betrachtungsweise war und daß daher seine Größe, die der
epochemachenden Fragestellung, in der Negation und nicht so ganz
in der Position lag, während seine geschichtliche Befangenheit darin
lag, und liegen mußte, worin die geschichtliche Befangenheit aller
seiner Vorgänger lag und hatte liegen müssen: immer noch, immer
noch darin, daß das Bekannte die Antike und die Hochrenaissance

war, und das Unbekannte das Mittelalter; daß immer noch die Zeit
nicht zu mehr ausgereicht hatte, als an die Hochrenaissance so viel

man konnte anzuschließen, - wie früher vorwärts, diesmal rückwärts:
immer aber noch so, daß alles anzuschließende von der Hochrenaissance

aus als abhängig gedacht blieb. Anders als Goethe, anders natürlich
als Herman Grimm und doch im Wesentlichen ganz wie Herman

Grimm, sah Burckhardt die Renaissance als Befreiung vom Mittelalter,

als eine zum Mittelalter gegensätzliche Bewegung des Menschengeistes

an, als sein Erwachen zum Bewußtsein seiner selber und zur
Überwältigung der Welt. Demgemäß war für den Kunsthistoriker in ihm
das Quattrocento der italienischen Malerei und Skulptur eine

Vorbereitung zum Cinquecento und allem, was ihm folgen sollte, - Dantes
Vita Nuova eine Vorbereitung, wie immer befangen, zur freien
gewissenserforschenden Autobiographie kommender Zeiten, die
italienische Poesie vom Ende des 14. Jahrhunderts die Morgenröte einer

neuen Welt, der Menschentypus, das Fürstenideal, das Gewalthaber-
tum des Jahrhunderts der Kämpfe zwischen Tyrannei und freiem
Kommune, das Wiegenalter der auf den Kampf zwischen Individualismus

und Sozialismus gestellten bis heut andauernden Epochen frei
ausgreifender Prozesse der staatlichen Entwicklung im Völkerleben.
Soweit diese berühmten Darstellungen, - und seit Montesquieu hatte
kein Autor mehr mit kulturgeschichtlicher Deduktion so tief in die

charakterbildenden Kräfte der Welt gegriffen, - so weit sie von einer
abstrakten Maxime, einer philosophischen Voraussetzung beherrscht

waren, war es noch immer die des Klassizismus vom allgemein per-
fektiblen Charakter des Menschheitsganzen, von gewissen, man möchte

sagen, prästabiliert harmonischen Zeiten der Menschheit, die, weil
in gleicher Gipfelhöhe liegend, miteinander naturaliter kommunizieren,
so zwar, daß den Intervallen nichts übrig bleibt, als harmonisch zu
ihnen anzusteigen und von ihnen abzusinken; solche Superlative sind
das Zeitalter des Perikles, das Zeitalter Julius II., das Zeitalter Karl
Augusts; während dem gesamten pragmatischen Ablaufe des

Weltgeschehens, ebenfalls auf klassizistischer Grundlage, die Pflicht einer



570 Rudolf Borchhardt

durchgehenden Entwicklung auferlegt wurde und zwar einer
Entwicklung im Sinne der Steigerung des gestaltenden Vermögens, einer
Entwicklung zum immer Höheren, - bei täuschendem Anscheine des

Gegenteils im Einzelnen, dennoch im Ganzen immer Höheren: denn,
und auch dies war eine Erbvorstellung jener geschlossenen Kulturwelt
der abendländischen Völker, die den Klassizismus von 1800 getragen
hatten, - Europa wurde als einheitlicher Raum mit Rotation der höchsten

Großkulturleistungen gedacht, und so erschien es nicht als Denkfehler,
Dante Alighieri als Anfang einer Entwicklung zu konstruieren

man setzte die Vita Nova in Joinville, in Rousseau, in Bunyan und
Goethe fort, die Comedia in Milton, den apulisch-staufischen Gewaltstaat

im französischen Einheitsstaate Mazarins und Richelieus, dem

preußischen der großen Settecento-Könige, - Naturwissenschaften,
Geschichtsschreibung, die Summen des geistigen Vermögens, Strebens

und Verwaltens mit nichts geringerem oder größerem als der modernen
Geschichte der Wissenschaften.

Sie werden mich nicht so sehr mißverstehen, meine Damen und
Herren, mir zu unterstellen, daß ich durch diese Ansetzungen den

großartigen Schriftsteller an einem Maße herunterzuführen
unternähme, dessen gleichen zu seinen Lebzeiten irgendwo aufgestellt

gewesen wäre. Jacob Burckhardt hatte die außerordentlich hohe

geschichtliche Ebene, von der aus er seine Vorgänge ansetzte, weder
als Kunsthistoriker noch als Literarhistoriker gewinnen können,
noch als Lernender einer Kulturgeschichte, die ihn zu lehren niemand
damals vermocht hätte : er hatte sie als politischer Historiker gewonnen,
bei Ranke, und darum, wie alles der Rankeschen Geschichtsdenkung
unterliegende an abstrahierter Welt, in den, wenn auch noch so sehr

verblaßten Formen Hegelscher Konstruktionen. Nur so viel von
romantischem Vorrate, wie Hegel bewußt und unbewußt hatte
vererben können, war in ihn übergegangen: immer noch genug, um das

unhistorische Renaissanceweltbild des Klassizismus historisch zu
machen, durch mächtige Vor-Zugaben weiter Geschichtszeiten und
reicher Geschichtsformen, die vor ihm niemand für renaissancehaft
gehalten hätte, aber nicht genug, um einzusehen, daß, wenn seine

Fragestellung die richtige gewesen wäre, sie immer noch, ganz wie die
Fragen und Ahnungen der Romantik selber, Fragen ohne Antwort
waren, Fragen an die Zukunft, Fragen, die zu beantworten es noch keine
Materialien, immer noch keine Wissenschaft gab, und keine Systematik
gab und keine Methode. Die Romantik war von affektiven Fiktionen



Mittelalterliche Kunstwissenschaft 571

des Mittelalters ausgegangen und hatte von ihnen aus Entwürfe empor-
geschleudert, die zu verstofflichen es einer Menschheitsepoche bedurfte.
Der der Romantik entfremdete wissenschaftliche Klassizismus des
19. Jahrhunderts ging von Fiktionen seiner klassischen Weltalter aus,
hatte aber schon zuviel romantisch wachsende Historie in sich

aufgenommen, um nicht diese seine Fiktionen geschichtlich breit zu
unterstützen, ihnen zuzuborgen, was immer zu ihrer Erklärung beitragen
mochte, den Wettläufer-Siegern der Palme Vorläufer, diesen Vorvorläufer,

und so fort, zu bestellen, - bis um sie herum nach allen Seiten

etwas wie ein durch Saugung entstandenes Vakuum sich abhöhlte.
Aber auch diese Epoche noch stand auf keiner methodisch brauchbarem

Unterlage als ihre Vorgängerin. Es war eingesehen -, und das war ein

ungeheurer Fortschritt, - daß die Renaissance, wenn sie ein Begriff
bleiben sollte, um 1200 begann und nicht nach 1450. Aber wer gefragt
hätte, « Warum um 1200? Warum nicht um 1100? Warum nicht um
1000?» hätte von Burckhardt keine Antwort mehr erhalten können.
Warum? Nicht weil Burckhardt nicht gewußt und geleistet hätte,

was zu wissen und zu leisten war, sondern weil das Mittelalter unbekannt

war; weil die Untersuchung, eine Untersuchung etwa des Themas
«Was scheidet die Kultur- und Seelenform des 11. und 12. Jahrhunderts
in Italien, Provence und den Ländern beiderseits des Rheines
grundsätzlich von der des 13. und 14ten?» mit dem vorhandenen Material
nicht zu führen war; weil der terminus post quem mit dem Burck-
hardts « Kultur der Renaissance » einsetzt, nur a postereori und nicht
a priori limitiert war; und weil eine solche Limitierung, wenn sie hätte

vorgenommen werden können, weil ein solcher Schritt, wenn er mutig
bis zum erkannten Ziele hätte vorwärts geführt werden können, den

Begriff nicht sowohl besser gefaßt, nicht sowohl methodischer
umschrieben hätte - sondern, und nun, meine Damen und Herren, muß

ich es schon aussprechen, das folgenschwere Wort, das Sie alle seit

Minuten auf meinen Lippen fühlen, - nicht determiniert hätte es

den Begriff der Renaissance, sondern aufgehoben und geschichtlich
vernichtet - ihn in seiner Entstehung schon zu dem gemacht, als

was er heut vor unseren Augen steht, zur folgenreichsten, - der an
und durch Nebenfolgen unsterblichsten und denkwürdigsten, - aber

dennoch, zu einer Sehtäuschung der deutschen Geschichtsschreibung
des 19. Jahrhunderts, die damit - durch die Fähigkeit zur Ausbildung
solcher grandiosen Mythen des Forschergedankens - ebenbürtig an die
Seite der deutschen Philosophie des 19. Jahrhunderts tritt, die sie



572 Rudolf Borchhardt

geschichtlich ablöste. Denn von den Naturwissenschaften unterscheiden
sich die humanen dadurch, daß jene durch ihre Entdeckungen das

Größte bewirken ; diese dagegen durch ihre Entdeckungen und durch ihre
Irrtümer; das Axiom, daß irren menschlich sei, ist nicht dazu geschaffen,
den Irrtum zu entschuldigen, sondern um ihn außerhalb der Sphäre

von Verschuldung und Entschuldung in den Raum zu erheben, der
den Menschlichen gehört - nicht darum, weil das Menschliche etwas

Geringes, sondern weil es etwas Großes, und nicht weil es ein Beschränktes

wäre, denn nichts als es selber, setzt ihm Schranken.

Ich kehre, um mit einem neuen Anlaufe in meinen Gegenstand zu

springen, zu den Aufzählungen jener Leistungen der Renaissance-

Morgenröte zurück, die ich soeben Burckhardt entnommen habe als

solchen, die von der Entwicklung der kommenden Jahrhunderte erst
voll eingelöst worden waren und verweile einen Augenblick bei der

Vita Nova und bei Dante. Das Corpus der Danteschen Poesie, Vita
Nova, Canzonen, Comedia, ist nicht nur das erste individuelle Dichterwerk

großen Stiles, das die italienische Poesie besitzt, und nicht nur
das künstlerisch höchste, sondern es ist zugleich das letzte. Die ein
Menschenalter später mit Petrarca beginnende und von ihm aus ganz
ohne Bruch bis auf den heutigen Tag andauernde Entwicklung ist

von jenem so unabhängig, daß ein jüngerer italienischer Kritiker1)
soeben hat drucken lassen können, Dante sei für die Formensprache
der italienischen Dichtung so folgenlos geblieben, daß er aus ihr ganz
weggedacht werden könne. Damit ist uns zwar nichts Neues gesagt,
aber wir verzeichnen immerhin das Zugeständnis Eingeborener als

schätzbar. Was also den die Poesie angehenden Teil der Kultur der
Renaissance in Italien angeht, so ist auf den ersten Blick zu sehen, daß

ihre Aufteilung bei Burckhardt ein historischer Fehlschluß sein muß.

Ich bin gewiß sehr weit davon entfernt, Petrarcas Poesie so grob zu

unterschätzen, wie das lange die Mode gewesen ist, und vielmehr auch

bereit, mich über Ariost und Tasso nicht nur, sondern über Boccaccio

und die Novellieri mit allen ihren Freunden bis zu sehr weitgehenden
Zugeständnissen zu unterhalten; aber niemand wird ernsthaft leugnen
können, daß die Renaissance eine Poesie und Literatur, eine Formung
der Seele durch Kräfte von Phantasie und Leidenschaft, in dem hohen,
in jenem höchsten Sinne des Wortes nicht wieder besessen, nicht

-1) Francesco Flora, Dal Romanticismo al Futurismo, ein hoffnungsvolles und
reicnbewegtes Buch, dem viele Leser, wenn auch nicht gerade unreife, zu wünschen
sind.



Mittelalterliche Kunstwissenschaft 573

mehr aufgebracht hat, der soeben gerade auf diesem Boden selber

zum Charakterpostulate erhoben worden war. Also mußte auf diesem
Gebiete mindestens anders abgeteilt werden. Also mußte Dante,
wenn er der Gipfel einer Entwicklung war, der Gipfel einer der
Renaissance voraufgehenden Entwicklung sein, und wenn diese

Entwicklung in Italien nicht aufzuweisen war, so wurde die Forschung
über die italienischen Volkstumsgrenzen hinaus gedrängt und fand
sich vor dem wirklichen Problem und seiner Lösung im außernationalen
Charakter des europäischen Mittelalters, konstatierte einen
Entwicklungsvorgang des Mittelalters ; und es wurde nun ganz deutlich, warum
ihm national eine Entwicklung folgte, die von seinem Gipfel langsam

zu einer Ebene - einer weiten und reichen Ebene - absank, einer Ebene,
die sein mochte was sie wollte, - die zu charakterisieren nicht in die
Provinz dieser Stunde gehört, - aus der aber nicht eben wir das Leben
ziehen: das hätte noch Goethe mit einem Blicke auf Tasso, Wieland

mit einem Blicke auf Ariost verneinen dürfen, noch Bürger, noch

Shakespeare mit einem Blicke auf Petrarca und wenn sie wollen auf
die Reimer des Cinquecento - aber wir? Wir Kinder Herders? Wir
Kinder nicht des auf Vergil gegründeten Humanismus der mediterranen
und atlantischen Völker, sondern des auf Homer gegründeten Hellenismus,

des auf das eigene Herz jedes Volkes für sich gegründeten
Volksbewußtseins jenes heldenhaften Nordens, der sich in Deutschland und
England des 19. Jahrhunderts, und endlich im Frankreich Chateaubriands

und Baudelairesaus den Wickelbanden der literarischen Schulstube

des Renaissanceklassizismus befreit hat, von den « Mustern »,

den « Alten », den « Schulbeispielen », dem ganzen Schuppen von
gipserner Rhetorik und leerer Attitüde, der wie ein Alpdruck selbst
auf dem Weimar von 1820 liegt, als wäre Herder dort nur zu begraben

gewesen? Nicht also, meine Damen und Herren. Was immer Burck-
hardt von der großen Romantik in sich fortsetzte - ihre größte
Entdeckung war ihm verloren gegangen - die Begründung jeder nationalen

Kultur auf das Volkstum, die Beschränkung ihrer großen Epochen auf

Epochen eben des Volkstums, die Einsicht, daß, was immer an Bereicherung

einem Volkstume von außerhalb seiner Schranken zuwachsen

möge, ihm dennoch die Entscheidung seiner Seelenform und die

Befreiung seiner Person wie seines Geistes nur aus Epochen und
Erlebnissen, ja nur aus dem Drama seines Volkstumes erwachsen könne,
daß es also alles, was an der italienischen Renaissance nicht nur seinen

Blick bestach, sondern im Sinne des italienischen Volkstums folgenhaft



574 Rudolf Borchhardt

war, eine organische, aber gewaltige und schließlich gewaltsame Reaktion,
ja eine romantische Reaktion des italienischen Volkstums gegen jene
fremden Zuströme war, die das mächtige italienische Mittelalter
getragen hatten, daß die den Todeskampf kämpfende Notwehr jener
Mächte des italienischen Mittelalters gegen den Aufstand des italienischen

Volkstums, ein rein mittelalterlicher Vorgang mit typisch
mittelalterlichen Wesenszügen und Menschenumrissen, ihm das vorgespiegelt
hatte, was er für Renaissancezüge und Renaissancemenschen gehalten
hatte, und daß der Sieg Italiens in diesem Kampfe von vier Jahrhunderten,

daß die Ausbreitung dieses Sieges auf das ganze gesittete Europa
anderwärts keineswegs den modernen Menschen geschaffen, sondern

an die Stelle des Lebens anderwärts Scheinleben, und an manchen
Lokalen den Scheintod gesetzt hat, in Deutschland das Chaos zweier,
fast dreier Jahrhunderte, aus dem mit aller Kraft zu den Quellen des

eigenen Volkstumes zurückzulenken, dem Jahrhunderte zwischen 1750

und 1850 vorbehalten blieb, auch dann nicht, um den modernen
Menschen, aus der Renaissance hergeholt, erst völlig auszugestalten, sondern

um ihn durch Absagen an sie erst zu gewinnen. Nicht, als ob dies ihr
Programm immer oder auch nur in allen ihren höchsten Momenten
der Romantik bewußt gewesen wäre. Ihre Ahnungen waren durch die

Beschränktheit ihres Überblickes so sehr ans Ungefähre gebunden,
daß es den entgegengesetzten Anschein gewinnen konnte, den Anschein,
als wollte sie einen Maskenzug alles Verlebten durch die spöttische
Helle eines gewandelten Tages führen. Sie kannte das Mittelalter, das

sie erretten wollte und das sie pries, so unvollkommen wie Winckel-
mann die Griechen, und das Verhängnis, das Novalis und Wackenroder
als halbe Kinder dahinnahm, hatte nebensächlichen und konfusen

Personen das Wort gelassen, hatte harte und wortkarge Arbeiter wie

Lachmann an das harte Holz der Schreibpulte gestellt, das so ferne war

von dem lebenden, in rauschenden Bäumen voll frischer Früchte im grünen
Laube. Heut sind hundert Jahr verflossen, seit die Kölner Malerschule

entdeckt wurde, die Fresken des Pisaner Camposanto in
Umrissen bekannt gemacht wurden und Goethe die Möglichkeit gaben,
den zweiten Teil des Faust abzuschließen, seit die Sammler und
Forscher auf dem großen Neulande begannen, Sandkorn für Sandkorn

zu reichen und die große Schuld der Zeiten abzutragen. Aber der
große Moment findet ein kleines Geschlecht. Das Mittelalter ist endlich

bekannt, als Objekt, es fehlen ihm nur die Subjekte, die es kennen.
Die Postulate der Romantik sind nahezu alle erfüllt. Es ist kaum ein



Mittelalterliche Kunstwissenschaft 575

Dichter des Mittelalters mehr herausgegeben, kaum ein Bildwerk
mehr zu photographieren. Das Material zu einer Wissenschaft ist da,

nur die Wissenschaft zu ihr hat sich nicht gefunden. Es scheint plötzlich

vergessen zu sein, in wessen Mandate und zu welchen Zwecken
und Zielen all dies im Grunde unternommen worden war. Es steht
eine germanische Wissenschaft da, eine romanische, eine
Kunstgeschichte, eine politische neuere Geschichte, alle ausnahmslos vertikal
gestaffelt, von gotischer Grammatik bis zu den dramatischen Belustigungen

der Herren Sternheim und von Unruh, vom Rolandslied,
cantar del mio Cid, Bonvesin da Ripa und was nicht sonst, bis zu
Ortega, Mallarmé, Marinelli, von der Negerkunst selber bis zur
Renaissance der Negerkunst, von der Völkerwanderung bis zum Untergange

der deutschen Nation. «Wenn heut ein Geist herniederstiege »

aus jenen Tagen, da die sehnsüchtig klare Forderung nach neuen
Wissenschaften vom Wesen des Volkstums und der Volkstümer aus
Novalis großem Herzen brach, nach einer Wissenschaftssumme von
Ursprüngen unserer angeborenen Überlieferung, im Gegensatze zu
der damals durch F. A. Wolff sich vorbereitenden Wissenschaftssumme

von der Antike - was anders wäre ihm zu antworten als mit
dem Dichter: « Untröstlich ists noch allerwärts ». Vor wenig mehr als

hundert Jahren zog die geharnischte Promachos des europäischen
Klassizismus, die klassische Philologie, durch Boeckh die Summe ihrer
jahrhundertlangen Waffentaten, indem sie sich aus zehnerlei Anti-
quariendisziplinen horizontal zur klassischen Altertumswissenschaft
konstituierte. Es ist in ihrem Bereiche seitdem unmöglich geworden,
sich mit antiken Münzen oder Gemmen oder Entscheidungsschlachten
oder Quantitätslängen, Bürgerrechten oder Ideenlehren oder Kontra-
Post zu beschäftigen, ohne sich mit der ZentralWissenschaft beschäftigt
zu haben. Man ist nicht mehr Philologe oder Numismatiker oder

Archäologe oder Historiker, sondern man studiert klassische
Altertumswissenschaft und griechische Tragiker, klassische Altertumswissenschaft
Und römische Archäologie, klassische Altertumswissenschaft und
umbrische Dialekte u. s. f. Aber dieser methodische Grundsatz reicht,
wie es scheint, scharf von Romulus und Remus bis zu Romulus Augustu-
lus. Nach letzterem Monarchen scheint eine Epoche beginnen zu dürfen,
in der man sich mit den Skulpturen des Jahres 1300 beschäftigen kann,
ohne von den Versen des Jahres 1300 sachverständig urteilen zu können,
und für die es der Analyse eines Kunstwerkes nichts schadet, wenn
man sich in völliger Unklarheit über die moralische Sphäre befindet,



576 Rudolf Borchhardt

in der es erwachsen ist. Es ist völlig zugestanden, daß man keine römische

Philologie treiben kann, ohne ein durchgebildeter Gräzist zu sein,
weil im höheren Sinne die Einheit des Kulturraumes diese
Unterschiede wissenschaftlich aufhebt. Daß das Mittelalter für alle Völker,
deren gehobene Sprache sich auf den Wendungen des Hoflateins
aufbaut - nicht nur die Erben des Vulgärlateins -, ein genau ebenso
geschlossener Kulturraum gewesen ist, geschlossen auf dem sprachlichen
Gebiete durch das soeben berührte, auf anderen durch den ökumenischen
Charakter des Christentums und des Rittertums, ist eine theoretisch,
wie es scheint, in so hohem Maße trivial gewordene Annahme, daß

man es überflüssig findet, die Folgerungen aus ihr praktisch zu ziehen.

Auch ist es, allerdings, nie die eigentlichere Aufgabe der Wissenschaft

gewesen, zu solchen großen Integrationen der Differentiale aufzufordern.
Für die Antike war sie ganz logischer Weise aus einer Aufforderung
Goethes an F. A. Wolff entstanden. Für das Mittelalter ist sie, wie ich
Ihnen entwickelt habe, ein Postulat der deutschen Poesie gewesen, und
sie hat ganz logischerweise geruht, seit es keine deutsche Poesie mehr
gab, sondern an ihrer Stelle jene mehr oder weniger gehobene
Unterhaltungsliteratur betrieben wird, deren Träger sich neuerdings mit
besonderer Petulanz dazu drängen, die Wortführer in entscheidenden

Fragen des nationalen Geschehens zu spielen.
Meine Damen und Herren, es ist Ihnen als Gegenstand meiner Rede

der supponierte Beitrag angekündigt worden, den zwei Träger Ihnen
fremdartiger Namen zur Bildung der modernen Seele Europas geleistet
hätten. Meine verehrten Freunde von der Leitung dieser Gesellschaft
wissen seit einiger Zeit, daß diese Titelfassung nicht mehr ganz dem
Vorhaben entsprach, mit dem ich mich einem allgemeinen Auditorium
gegenüberstellen durfte, sondern daß sie auf ein spezielleres Publikum
visiert gewesen war, das sich dann nicht so leicht hat finden lassen.

Immerhin lassen Sie mich, ehe diese Bemerkungen zu ihrem Schlüsse

eilen, wenigstens denjenigen unter Ihnen, die mir noch gerne zuhören,
oder denjenigen, die der Auflösung eines Rätsels harren, nicht die

Enttäuschung bereiten, die sie vielleicht zu gewärtigen beginnen.
Als eine bescheidene Nutzanwendung auf alles Ausgeführte lassen Sie
mich vor Ihnen eines der erstaunlichsten Dilemmas der mittelalterlichen
Kunstgeschichte wenigstens andeuten. Der Vater jenes Giovanni
Pisano, den meine Ankündigung nennt, der Bildhauer Nicola Pisano,
mit dessen Kanzel im Baptisterium von Pisa Vasari die eigenmächtige
Skulptur Italiens nicht ohne Scheingrund anheben läßt, war so lange



Mittelalte rliche Kunstwissenschaft 577

für einen Pisaner Steinmetzen, einen nach Sarkophagen und antiken
Trümmern pisanischer Provenienz arbeitenden eigenwilligen und
kraftvollen Toskaner gehalten worden, bis in den letzten Jahren des

vorigen Jahrhunderts Dokumente der Bauhütte des Pisaner Doms
auftauchten, in denen er ganz überwiegend als Magister Nicolaus von
Apulien bezeichnet wurde. Die auffallend streng und perfekt
antikisierende Formgebung des Mannes trat dadurch insofern scheinbar

unter neue Beleuchtungen, als bekannt war, daß in Unteritalien, Kala-
brien allerdings noch mehr als Apulien, sichtbar barbarisierte Reste

antiker Kunstübung unter lokalen Steinmetzen mit fast ungebrochener
Kontinuität ausgehalten hatten. Und da es nicht die Aufgabe von
Kunsthistorikern vom Schlage Mr. Berteaux' oder Adolfo Venturis
ist, Einzelprobleme durch angestrengtes Nachdenken ungebührlich
zu verwöhnen - da es der Pisaner Dombautradition von je zu
entsprechen schien, süditalienische Kräfte zum Ausbau ihrer Architekturen
heranzuziehen, so galt und gilt seitdem überall als ausgemacht, daß

die Kanzel des Baptisteriums und andere berühmte Werke der gleichen
Hand von einem Apulier gearbeitet seien, der mit seinem Sohne
Giovanni - seine Mitarbeit ist an vielen Werken bezeugt, - zu diesem
Zwecke gerufen worden sei, - nicht viel anders als über hundert
Jahre zuvor der Bonannus der Erztüren und vielleicht ursprünglich
der Buschetto der Gesamtarchitektur.

Aber ein solches Dilemma wäre nie entstanden, meine Damen und
Herren, wenn die Kunsthistoriker, die diese Spezialfrage des Anspruches
der toskanischen Skulptur zu entscheiden hatten, nicht auch gezwungen
gewesen wären, über Goya, Canova und Bernini selbstverständliche
Meinungen zu haben, statt über das Pisa der Zeit dieser Kanzel, über
die anderen kulturellen Betätigungen des einen und gleichen Kulturraumes,

neben demjenigen dieses Steinmetz- oder Bildhauerpaares von
Vater und Sohn. Wer die Pisanischen Rimatori - Meistersänger oder
Troubadours der gleichen Generation -, die vielfach erhalten sind,
auf ihre Ursprünge verfolgt, findet, daß sie zum Teile ganz wie Nicola
Pisano unter wechselnden Namen auftreten - daß, anstatt des « von
Pisa » wohl auch ein « von Amalfi » sich einstellt und andere Umstände
den oder jenen von ihnen in den Süden zu verweisen scheinen; der
Historiker, dem der Philologe diese Fragen vorgelegt hätte, würde sie
ohne Mühe beschieden haben. Das kaiserliche Süditalien, das ghibelli-
nische Pisa und die Provence bilden im 13. Jahrhundert einen geschlossenen

Kulturraum, in dem der Pisaner Handel und seine Kauffahrtei das



578 Rudolf Borchhardt

Zentrum ausmacht, indem überall Pisaner Faktoreien und Filialen und
Kontore stehen, überall jüngere Söhne an Auslandstellen tätig sind.
Es will gar nichts gegen Pisaner Ursprung sagen, wenn jemand gelegentlich

als « der von Apulien » bezeichnet wird. Dokumente solcher Art
sind zu interpretieren, nicht auf den Nagel zu ziehen wie verfallene
Wechsel, die in dem Protest der Geschichte gehen.

Und da wir in diesem Kulturraum einmal eingetreten sind, meine
Damen und Herren, erlauben Sie mir, ihn nicht zu verlassen, bis wir
ihm nicht einen Hauch wenigstens der Sehnsucht nach Blick und ein
Bild entnommen haben, die uns hier verbindet. In ihm ist um 1200

jener geisterhafte Mensch entstanden, in dessem Stilbanne sichtbar
zwei Jahrhunderte europäischer Lyrik stehen und vor dem Dante sich,
er weiß warum, in den Bränden des Purgatoriums zu Boden demütigt ;

in ihm hat jene andere von der Geschichte verschüttete Person
Gestalten nach ihrem Bilde geformt, ohne deren Anhauch der spätere
Giotto, den Dante kannte und nannte und vielleicht liebte, nie vermocht
hätte, den Sturm der Seele um jene Gesten zu legen, die dann durch
die ganze Comedia als Auffahren und Umblicken, als Versteinern
und Erschaudern, als Verklären und Vergehen wiederkehren. Um 1200

der eine, ein vornehmer Fahrender an Höfen der Provence, um 1250

der andere, ein rastloser Wanderer und Wanderbildner durch alle

Küsten der okzitanischen Welt. Beiden gibt die Zeit für den Sturm, der
durch sie fährt, nur die winzigen Formate des Mittelalters. Gepreßt
in den gotischen Zwickel und Dreipaß, verquetscht in den kurzen
Sangmassen der provençalischen Musik, die nicht über elf Silben
zuläßt, ja durch Fiorituren unaufhörlich Binnenreime erzwingt, den
Vers zerstückt und aufbricht, - pocht und brandet sie, die Welt, zu der
schon die Frankendome beiderseits des Rheins, die Rittergesänge seit
1100 hindrängen, die Welt des Dramas und des Ausdrucks, die Welt
der Passion, in der das Erleiden gewaltiger blickt als 300 Jahre später
selbst das Handeln, und in der das Handeln seine letzten Konsequenzen

erpreßt, koste es was es wolle, - und alle Konvention und alle Manier,
und alle Schönschrift des handwerklichen Mittelalters wie verschollen
und nie gewesen scheinen, - wo die Jungfrau im Rausche der leidenden
Mutterwonne ihr Kind nicht nur erhebt, um es der Gemeinde zu osten-
tieren, sondern es hochschleudert im tollen Spiele, und wo in Arnauts
Verse das Lied im «Urlaube» - «tornada» - nicht nur «entsandt» wird,
sondern rennen muß wie ein gehetzter Bote, und den Türring heben wie
ein Abgesandter, der nicht warten kann und eintreten wie das Leben



Mittelalterliche Kunstwissenschaft 579

selber. «Trobar clus», verschlossenes Reimen, nannte die entsetzte,
erschreckte, aufgescheuchte Zeit dieses schrankenlose Zusammenraffen der
Sprache, in dem nicht mehr die grammatischen Endungen reimen oder
die zwanzig oder dreißig zugelassenen Worte des höfisch als « gelind »

und wohl erzogen angesehenen Klischees, sondern alles heran muß,
was etwas zu sagen hat, nicht nur der Vogel im Baum als schabloniertes
Frühlingszeichen, sondern der Frosch im Wasser - in dem der Frühling
nicht nur singt und schmettert, sondern so schrecklich gellt und schreit
und schluchzt und schrillt, wie das zitternde Herz ihn innen hört.
Wir wissen nicht, was die Pisaner gesagt haben mögen, als zwischen die
Cuspiden und Phialen der Blendarkaden, die in halber Höhe um das

Rund des Battistero laufen, die Riesenmasken und Büsten
aufgewunden wurden, durch die der Geisterbeschwörer von Pisa an dieser
Stelle die Frätzchen der üblichen Steinmetzpraxis, oben in den Zwickeln
der Dreipässe ersetzte. Es ist noch nicht lange her, daß ihre Reste in
den Trümmerhaufen der Domhüttensammlung aufgetaucht, zum
ersten Male wieder auf grünem Rasen nebeneinanderlagen, und das

Pandämonium der Menschenwelt des hohen Mittelalters sich vor
unseren erschütterten Augen mit der Gewalt einer Charakteristik
aufdrang, deren gleichen die Welt seitdem nicht mehr erfahren hat.
Die Bösen und die Guten, die Zarten und die Glühenden, da standen
sie alle, nicht in ein Schönes erhoben, sondern, ich kann nicht anders

sagen, als ins Genie. Der Neidverzerrte, der höhnende Ränkespinner,
der Heilige, das leidverzerrte Geisterantlitz und mitten dazwischen
ein nichts als leidenschaftlich Süßes - ganz wie mitten zwischen den

zerquält hervorgestoßenen einsilbigen Packversen Arnauts mit ihrer
ausdruckschwangeren Überfülltheit plötzlich der süße Schrei bricht:
((Luna e soleills trop feitz loncs vostre cors», «Ach, Sonn und Mond,
gar zu lang währt eur Lauf », oder es liegt dort eine Miene mit
verschlossenen Augen wie die seine in dem Liede, in dem er sich der
Minne «m7s oills clucs » übergibt, und die Satzungen des neuen Menschen

in der Liebe aufstellt, «com no s diffen che hen ama», und die Frage
«donc ha om dreg em amor? no/» Und so die Masken, die sich einander
zuzuwenden scheinen wie in Gesprächen - und die Verse Arnauts
die aus lauter in Dialog zerrissenen Gesprächen bestehen - diese

energischen Antizipationen ganzer klassisch gewordener dantischer
Zustände. «Contra mon vauc e no mencreis, car gent mi fei pensar
mos eues» «Cor vei Sus? Ben Dei sit soffers sec tant quen /eis, cai eneubit,
not pecs» - und wie dies schreckliche «Stromaufschwimmen» und



580 Rudolf Borchhardt

das « Hetzen des Hasen mit dem Stier » seiner berühmtesten Gedichte.
Er, der das Leben-von-Grund-auf immer wieder malt, dies Augen-
schließen, während Liebe ins Herz regenschauert, dies Mundzusammenpressen,

indes das Herz verbrennt - was hätte er zu den Sibyllengesichtern

der Kanzel von Pistoia gesagt und dem fast Zusammenknittern der

inspirierten Gestalten unter den einflüsternden Offenbarungen an
ihrem Ohr? Was hätte die eine Phantasie, die eine Ausdrucksleidenschaft

der andern zu sagen gehabt Warum sind sie sich nicht begegnet?
Warum nicht es träumen dürfen? Warum es träumen müssen, da es

in Dante zur Wahrheit geworden ist?
Toö yàp xai yévoç èqiiv: Ja, von hier stammen wir. Wir sind

nicht dazu da - hier lernen wir es - nichts, als die Anatomie des menschlichen

Körpers und die Perspektive des dreidimensionalen Raumes

fehlerlos anzuwenden. Ich segne die Schönheit, so wahr sie mich segne:
Aber die Welt ist viel zu groß, um bloß schön sein zu sollen. Das

Unsterbliche hängt an seiner sterblichen Hülle; aber es hat mehr als

Hüllen auszudrücken; das Glück möge uns begegnen, - wir werden
keinen Schritt tun, um es zu bestechen : Wir sind dazu da, unser Schicksal

zu erleben, und wenn wir Künstler sind, dies eingeborene Gebot mit
allen äußersten Mitteln auszudrücken. Das Leben dieses

Ausdrucksbedürfnisses heißt Drama, das gewaltige Schibboleth der abendländischen

Gesittung, eingefaltet im Verse des Provenzalen und im Relief des

Pisaners, ausgefaltet in der Geschichtsleistung der christlichen Völker
des Nordens und der griechischen Völker des Südens. Wenn wir es

wie die Aegis des Götterangriffs den Mächten der Hölle und des

Orients entgegenhalten, werden sie uns nichts anhaben; wenn wir es

verleugnen, wo es der Aufdeckung harrt, werden wir nicht wert sein,
solcher Ahnen anders als in Schmach und Reue zu gedenken.


	Mittelalterliche Kunstwissenschaft

