
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 7

Artikel: Über die philosophische Verankerung des liberalen Gedanken

Autor: Croce, Benedetto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


488

Uber die philosophische Verankerung des
liberalen Gedankens

Von Benedetto Croce

Deutsch von Werner Günther

Der eine oder der andere Leser meiner Elementi di Politica hat sich
beim Durchgehen der darin entworfenen Philosophie der Politik wohl
etwas desorientiert oder doch befremdet gefühlt, eine Doktrin von
der Bedeutsamkeit der liberalen Anschauung, die in den letztver-
flossenen Jahrhunderten europäischer Geschichte einen so
hervorragenden Platz eingenommen und die ihn noch einnimmt, nicht nur
nicht in den Kreis der Darstellung einbezogen, sondern nicht einmal
berührt zu sehen. Sie findet sich zwar in jener Abhandlung : das Moment
der Freiheit ist definiert worden als unerläßlich in jeder Lebensform
und als unlösbar vom Moment der Autorität selbst, die ohne es nicht
besteht, da Autorität nur dem Lebendigen gegenüber einen Sinn hat
und lebendig nur ist, was frei ist. Der liberalen Partei ist darin
Erwähnung getan, doch als bloßer Partei unter den Parteien, der in den
Verwicklungen des politischen Kampfes vor den andern keinerlei
Vorzugsstellung zukommt und die den gleichen Gesetzen aller
unterworfen ist. In einer Reihe erscheinen darin, neben den übrigen
naturrechtlichen Abstraktionen, die Bemühungen um den « besten Staat »,

und daher auch die Setzung des liberalen als des besten Staates ; denn

jede geschichtlich bedingte staatliche Sonderform hat Anrecht auf
Entstehen und Vergehen, verwirklicht sich unter Kontrasten und
Kämpfen und räumt das Feld neuen Gestaltungen und neuen
Kontrasten und Kämpfen. Die eigentliche liberale Anschauung jedoch
ist außerhalb des angedeuteten Zusammenhangs geblieben. Wieso?

Weil diese Anschauung in Wahrheit metapolitischer Natur ist, über
der Formaltheorie der Politik und in gewissem Sinne auch über jener
der Ethik steht und mit einer ganzen Welt- und Wirklichkeitsanschauung

zusammenfällt. Jene Weglassung ist daher nicht ein Verkennen
ihrer Bedeutung, sondern ein stillschweigendes Anerkennen, daß sie

einer anderen und höheren Betrachtungssphäre zugehört.



Uber die philosophische Verankerung des liberalen Gedankens 489

In ihr spiegelt sich tatsächlich die ganze Philosophie und die Religion
der Moderne wieder, deren schöpferische Mitte die Idee der Dialektik
oder der Entwicklung ist: eine Idee, die dank der Verschiedenheit
und Opposition der Geisteskräfte das Leben unaufhörlich bereichert
und veredelt und ihm seinen einzigen und vollen Sinn verleiht. Dieser
theoretischen Grundlage entwächst in der Praxis die liberale Gewohnheit,

der Mannigfaltigkeit der Tendenzen Vertrauen und Wohlwollen
entgegenzubringen, ihnen weder Einschränkungen noch Zügel, weder
Zwang noch Druck aufzuerlegen, ihnen vielmehr Raum zu schaffen,
ihre Kräfte wettstreitend zu messen und in einträchtiger Zwietracht
zusammenzuarbeiten. Eine immanentistische Anschauung, die aus der
Kritik an der gegenteiligen Auffassung hervorgeht, welche Gott und
Welt, Himmel und Erde, Geist und Materie, Idee und Tat scheidet
und der Ansicht ist, das Menschenleben müsse von einer transzendenten
Weisheit zu transzendenten Zwecken und zuvörderst von der göttlichen
Weisheit und ihren Kündern und Priestern zu außerweltlichen
Zwecken gestaltet und geregelt werden. Und daher auch die konträre
praktische Einstellung, die man die autoritäre nennt, die jedem
Zusammenprall spontaner Kräfte mit Mißtrauen begegnet, Kontraste
auszuschalten oder zu tilgen sucht, die zu befolgenden Wege und
Verhaltungsmaßregeln vorschreibt und die innezuhaltende Ordnung
zum voraus bestimmt. Die autoritäre Auffassung ist freilich keine
unmoralische Auffassung, sondern diejenige einer andern Moral, der
andere theoretische Voraussetzungen zu Grunde liegen und die darum
ihre unmittelbare Feindin in der liberalen Anschauung erblickt, der
gegenüber sie (von den besonderen und solennen Hetzaufrufen oder
« Syllaben » zu schweigen) beständig in Haß und Angst verkrampft
ist und der sie nach Kräften Schaden zufügt, indem sie nicht müde
wird, sie mit vergifteten Pfeilen zu überschütten, und jede Schwierigkeit,

in die sie sie verwickelt sieht, ausnützt, zu ihrer Herabwürdigung
die Unzufriedenen aller Art zusammenzurotten und ins Feld zu führen.
Zu Recht, denn der Gegensatz zwischen beiden ist unüberbrückbar,
solange nicht nur praktischen Kompromissen zugängliche Einzelheiten,
sondern letzte Dinge im Spiele sind, die Kompromisse nicht
vertragen, wie ein Kontrast zwischen Religionen, in dem die liberale
und immanente sich der autoritären und transzendenten als Urteils-
vollstreckerin und Bestatterin ankündigt, und in diesem Amte pietätsvoll

ist und bereit, der hochbetagten Verstorbenen oder Hinscheidenden
ie schuldigen Ehren zu erweisen, trotzdem oder gerade deshalb aber



490 Benedetto Croce

nicht erwarten kann, von ihr heiteren Gemütes oder mit Ergebung
aufgenommen zu werden. Unleugbar ist zwar, daß es liberale Katholiken
gibt oder gegeben hat, und die italienische Geschichte des vergangenen
Jahrhunderts insonderheit kennt Beispiele edelster Art. Sie besaßen

jedoch weder je die Zustimmung der Orthodoxen (der Liberalismus
der Jesuiten war bekanntermaßen ein rein politischer Behelf), noch
konnten sie sich inneren Widersprüchen entziehen, wie etwa am
Fall Manzonis, mit seinem redlichen und beharrlichen Einstehen
für Idee und Werk der Unabhängigkeit und Einigung Italiens und
seiner zäh moralistischen und pazifistischen Geschichtsauffassung,
erkennbar wird. Wir möchten hier aber nicht individuellen
Gewissenskomplikationen nachspüren, sondern nur Werden und Zusammenhang
der reinen Ideen aufzeigen.

Findet die transzendente und autoritäre Auffassung ihre klare und
logische Formel in der religiösen Transzendenz, so zählen ihr nicht
deswegen nicht auch mitvollem Rechte alle die autoritären Anschauungen
des politischen und sittlichen Lebens und die sie begleitenden
Einstellungen bei, die zunächst von jedem überweltlichen Bezüge frei
erscheinen, ja dafür nur Verneinung und Schmähung übrig haben.

Ihnen gehören (vom « atheistischen Katholizismus » französischer und
nichtfranzösischer Nationalisten und Gewalttheoretiker und ähnlichen

hirnwütigen und zynischen Kundgebungen nicht zu reden) insbesondere
die verschiedenen « sozialistischen » Anschauungen an, deren Ideal
das Paradies auf Erden ist, ein verlornes und wiederzugewinnendes
Paradies (Rückkehr zum primitiven Kommunismus) oder ein zu
erringendes Paradies (« Abschaffung des Klassenkampfes » und « Übergang

aus dem Reich der Notwendigkeit ins Reich der Freiheit », nach
der marxistischenParadiesesmetapher), ein Paradies der Vernunftordnung
oder der Gerechtigkeit, wie es heißt: ein Ideal, das man nur dann in
die Wirklichkeit übertragen kann, wenn man es ihr fix und fertig
aufzwingt; das auf dem Fundament der Idee der « Gleichheit » beruht,
d. h. nicht der Gleichheit, die gemeinsames Menschheitsbewußtsein ist
und die auch dem Liberalismus und jeder wahren Ethik zugrunde
liegt, sondern der mathematisch und mechanisch errechneten Gleichheit;

und das trotzdem unter diesen brutalen und materialistischen
Formen die nachhaltige Wirkung der Idee eines vollkommenen und
kontrastlosen Reiches verbirgt, in dem alle Menschen vor Gott gleich
sind ; und wirklich hätte es ohne diesen stillschweigend angenommenen
und unbewußten Bezug keinen Sinn und wäre etwas Törichtes. Was



über die philosophische Verankerung des liberalen Gedankens 491

dem Sozialismus den Liberalismus als Widersacher gegenüberstellt,
ist gerade dieses tief innerlich begründete Verneinen alles Ringens und
aller Geschichte, dieses unvermeidliche Sichanklammern an den
Autoritarismus, den er zuweilen « Diktatur » nennt (indem er ihn
als provisorisch hinstellen möchte), dieser unabwendbare Hang, die
Vielfalt der Bestrebungen, die spontanen Wandlungen und die Bildung
von Persönlichkeiten im Keime zu ersticken, und zwischen beiden
kommt es zu einem Konflikt, der ebenfalls den schon angedeuteten
religiösen Charakter annimmt. Andere Forderungen, die der Sozialismus

aufstellt, bieten keinen Anlaß zu grundsätzlicher Befehdung,
da der Liberalismus weder einen Grund hat, sich den Bemühungen
um Förderung und vertiefte Menschenwürde der Arbeiterklassen

entgegenzusetzen - er strebt vielmehr in seiner Weise nach diesem
Ziel -, noch durch Bande voller Solidarität an den Kapitalismus und
den wirtschaftlichen Liberismus oder das Wirtschaftssystem der freien
Konkurrenz gebunden ist und ganz wohl mehrere Arten der
Besitzverteilung und der Kapitalproduktion zulassen kann: mit der einzigen,
den steten Fortschritt des Menschengeistes sicherstellenden
Einschränkung und Bedingung, daß keine der getroffenen Maßnahmen
der Kritik am Bestehenden, dem Streben nach dem Bessern und der
Verwirklichung dieses Bessern Hindernisse in den Weg lege; daß bei
deiner man sich in den Kopf setze, den vollkommenen Menschen
°der die vollkommene Mumie zu fabrizieren, und bei keiner den Menschen

seiner tief menschlichen Fähigkeit, zu irren und zu sündigen,
beraube, ohne die auch das Gute nicht getan werden kann, das Gute,
so wie ein jeder es fühlt und zu tun versteht. Aus den gleichen Gründen
scheint der Liberalismus zuweilen mit dem Demokratismus einig zu
gehen und zuweilen sich stark von ihm zu trennen und ihm Opposition
zu machen: er widersetzt sich ihm, insoweit dieser eine äußerlich und
Mechanisch aufgefaßte Gleichheit vergöttert und willentlich oder
nicht willentlich dem Autoritarismus, der Starrheit und der
Transzendenz zuneigt oder insoweit er selber im Sozialismus aufgeht oder

Mn enthält; er scheint aber mit ihm einig zu gehen, insofern der
Demokratismus sich andern autoritären Formen entgegenstellt, denn in
dieser Haltung ist er liberal und kann die Hand dem Verbündeten
reichen. Das schwankende Verhältnis, das man dem Liberalismus
m seinen Beziehungen zum Demokratismus vorwirft, enthüllt sich
darum als nichts anderes als die schwankende Natur dieses letztern,
der gewissen alten oder neuen Gewaltsregimen gegenüber liberal, gewissen



492 Benedetto Croce

andern gegenüber aber nicht oder zu wenig liberal ist: liberal, zum
Beispiel, im Hinblick auf Theokratien und absolute Monarchien,
nicht liberal in seinem Liebäugeln mit den sozialistischen Republiken
(die, wenn auch materialistisch, darum nicht weniger theokratisch
sind), scharf gegen die Machthaber und die herrschenden Klassen,
nachgiebig gegen die Schreier der Gasse. Für den Liberalismus, der
jeder Gleichmacherei im Innersten abhold ist und bleibt, bildet, nach
einem Worte Gladstones, die Freiheit den Weg zu fruchtbarer Arbeit
und zum Aufstieg; nicht die Demokratie, sondern die Aristokratie, die
aber, wenn sie lebenskräftig und wirksam sein will, offen, nicht
geschlossen sein muß, fest entschlossen, den Pöbel von sich fernzuhalten,
doch immer gewillt, den aufzunehmen, der sich zu ihr erhebt.

Der liberale Geist und die liberale Seele schaffen sich (mit den

Bindungen und Mischungen, die der einzelne Fall erheischt) die
entsprechenden Institutionen im liberalen Gehaben und Staat und in der
Partei oder den Parteien, die diesen Namen tragen, und die den reaktionären

und revolutionären, den rückschrittlerischen und den ultraprogressi-
stischen Parteien, die sie zu Fall bringen möchten, die Stirne bieten.
Man pflegt die antiliberalen Parteien in diese zwei Klassen zu scheiden,
doch sind sie in ihrem Grunde alle rückschrittlerisch und antirevolutionär

und lösen, wenn sie die Oberhand gewinnen, nicht Revolutionen,
sondern Reaktionen aus, wie diejenigen des « 18. Brumaire» und des
« 2. Dezember », die kein Historiker als Revolutionen betrachtet. Liberale
Bewegungen allein bewirken wahrhafte Revolutionen. Und kann ein
gestürztes Gewaltregime, des nicht rückgängig zu machenden Personen-
und Interessenwandels halber, in seiner alten Gestalt nicht wieder
erstehen, so scheint der liberale Staat allein in Ewigkeit mit immer
erneuter Jugendfrische sich zu erheben: es scheint so, in Wirklichkeit
aber nicht, weil er aufersteht, sondern weil er nie untergeht, und er
allein kann «Restaurationen» in die Wege leiten. Sein Tod ist immer

nur ein Scheintod, und in diesem scheinbaren Besiegtwerden und

Unterliegen wird in Wahrheit eine Reaktionsform (die sogenannte
« Lizenz », die nicht Freiheit, sondern Tyrannei weniger oder vieler
ist) von einer andern Reaktionsform überwunden, « come dasse si

trae chiodo con chiodo » : eine Reaktion, die zu zügeln und in richtige
Bahnen zu lenken der liberalen Methode unter den gegebenen geschichtlichen

Verhältnissen nicht gelungen war. Die siegreiche Reaktion

trägt jedoch keine Gewähr in sich, ihren Sieg zu sichern, es sei denn,
sie verneine sich selbst und kehre zur liberalen Methode zurück und



Über die philosophische Verankerung des liberalen Gedankens 493

bringe, mit andern Worten, dieser Methode, die eines Kräftezustroms
bedurfte, selber Zuzug und Unterstützung und ziehe sich dann zurück
oder aber dränge sie, wie es meistens geschieht, dem Pfluge ähnlich,
der das Erdreich ackert, mit Peitschenhieben und Stockschlägen zu
neuer Fruchtbarkeit. Reaktionen bezeichnen immer Krisen und Krankheiten,

und das liberale Regime zeugt von Gesundheit und Kraft. Das
Herz der Menschheit schlägt darum nicht reaktionären Zeiten undPersön-
lichkeiten entgegen, so groß sie auch sein mögen, und stellt nicht nur vor
Gestalten vom Schlage Metternichs, sondern auch vor napoleonischen
Figuren die unruhvolle Frage : Fu vera gloria? Höher aber schlägt es in
Bewunderung und Liebe, wenn es Zeiten der Freiheit, ihrer Begründer
oder Wiederaufrichter, gedenkt. Nicht das Menschenherz, sondern die
liberale Gesinnung und Anschauung läßt dann auch den erstgenannten
Gerechtigkeit widerfahren, nicht in der Eigenschaft als

Lebensgrundlage und Richtschnur praktischen Kampfes zwar, sondern als

geschichtliches Urteil, das Freiheitsunterdrückungen und reaktionäre
Perioden als Krankheiten und Wachstumskrisen, als Zwischenfälle
und Verwirklichungsmittel des ewigen Lebens der Freiheit selbst
betrachtet, und darum auch Amt und Werk versteht, das ihnen
zugefallen. Und hier liegt auch der offenkundige Nachweis dafür, wie sehr
und worin die liberale der autoritären Anschauung überlegen ist;
denn diese vermag die gegenteilige Auffassung weder theoretisch noch
geschichtlich zu rechtfertigen, jene aber rechtfertigt diese und nimmt
S1e, sie überwindend, in sich auf. Die von Reaktionären verschiedenster

Prägung, klerikalen, feudalen, illuministischen, sozialistischen,
nationalistischen, verfaßten Geschichtsdarstellungen sind stets im
höchsten Grade leidenschaftsgetrübt und parteiisch, gehässig und
pessimistisch und münden beständig in Gegenüberstellungen von
Gott und Teufel, von Vernunft und Unvernunft aus, während die
Liberalen, als Söhne der Geschichtsauffassung moderner Zeit und als

Geister, die dazu gebildet und erzogen wurden, in ihren Historien sich
der Unparteilichkeit befleißen und eine heitere Objektivität des Urteils
efkennen lassen, weil sie in den darzustellenden Epochen, so verschiedenartig,

zerrissen und bewegt sie auch sein mögen, nur Menschen
ihren mannigfachen Tendenzen, Anlagen und Sendungen, und

Gründe und Gegengründe erblicken, und im Teufel, wenns anders
fticht geht, nach Fontenelles Vorschlag, nur « l'homme d'affaires du
hon Dieu ».

Mehrmals und von verschiedenen Seiten ist angedeutet worden,



494 Benedetto Croce

daß die hier gekennzeichnete Idee der Freiheit, d. h. die liberale
Anschauung, etwas durchaus Modernes und der antiken und mittelalterlichen

Welt Fremdes ist, die die Freiheit nur im Sinne des Bürgerrechts

oder als Privileg bestimmter Klassen, d. h., genauer ausgedrückt,

nur die dem Gesetz korrelative, von Gesetz und Vertrag verbürgte Freiheit

kannte. Diese Bemerkung ist nicht nur zutreffend, sondern muß

uns, die wir die philosophische Voraussetzung des modernen

Freiheitsgedankens in Erinnerung gerufen haben, selbstverständlich erscheinen,
denn sie reduziert sich auf den allgemeinen Hinweis, daß die moderne

Philosophie nicht die antike oder mittelalterliche und die historizi-
stische Auffassung, die dem modernen Menschen bereits im Blute
liegt, nicht die naturalistische oder theologische des Altertums und
Mittelalters ist. Ohne Zweifel ließe sich nachweisen, wie es für die

Philosophie im allgemeinen schon geschehen ist, daß zwischen Altertum,

Mittelalter und Moderne scharfe Abgrenzungen nicht bestehen

und daß für die moderne historizistische Philosophie sowohl wie für
die liberale Anschauung schon im Altertum und Mittelalter Anzeichen
und vorbereitende Strömungen festzustellen sind, und es genügt,
im Hinblick auf die zweitgenannte, an die erhabene Freiheitssehnsucht
antiker Helden, an das Christentum und seinen neuen Begriff von
Humanität und Menschheitsgeschichte und an das Rittertum und
seine Pflege der Gefühle gegenseitiger Achtung zwischen Kriegern
verschiedenen Glaubens zu erinnern. Dies alles würde aber andererseits

nur ihre Modernität, d. h. die Tatsache ihres Aufblühens und
ihrer Ausbreitung in moderner Zeit, nach der Renaissance und der
Reformation, bekräftigen. Überaus wertvoll sind gewisse neuere
Untersuchungen über die Genesis der liberalen Anschauung im Schöße des

Calvinismus, die übrigens auch dem Verständnis des religiös-sittlichen
Charakters jener Auffassung dienen und geeignet sind, die calvinistische

Freiheit, die auf die Idee der Ungleichheit und der besonderen Aus-
erwähltheit des Einzelnen begründet ist, von den Theorien der
Naturrechtlehre zu unterscheiden, welche mit ihrer mechanisch verstandenen
Gleichheit vielmehr am Ursprung der demokratisch-sozialistischen
Anschauungen steht, die an innern Widersprüchen kranken und leicht
in Autoritarismus übergehen, wie dies bei ihrem ersten Auftauchen
schon in der Naturrechtlehre Hobbes* der Fall war. Man muß sich

jedoch hüten, den Ergebnissen solcher Untersuchungen eine größere

Bedeutung beizulegen als ihnen gebührt, und nicht vergessen, daß

an der Schaffung liberalen Denkens und Verhaltens in nicht geringerem



über die philosophische Verankerung des liberalen Gedankens 495

Maße als die ethisch-theologischen Spekulationen des Calvinismus
die ganze moderne Philosophie, ihr Historizismus und ihre Dialektik
(die Zusammenhänge haben wir aufzudecken versucht) beteiligt war
und noch heutzutage mit ihren Weiterentwicklungen und -ausgestal-
tungen beteiligt ist. Als zu Beginn des 18. Jahrhunderts Shaftesbury
nut vaterländischer Genugtuung feststellte, sein England habe in
Regierungsangelegenheiten nunmehr den « guten Geschmack »erworben,
wärmte er sicherlich nicht die Frage de optimo statu auf, sondern
zeugte vom Ideal der neuen Zeit, das drüben strahlend aufgegangen
war.

Jedesmal wenn daher gegen die liberale Anschauung der Vorwurf
erhoben wird, sie sei « formalistisch », « leer », « skeptisch » und « agno-
stisch », richtet sich diese Anschuldigung gegen die ganze moderne
Philosophie, die davon unmittelbarer berührt wird und die die Antwort

mit ihrem ganzen Sein erstattet: die moderne Philosophie, die
auf den Anspruch, je « definitiv » zu sein, und damit auf jeden Dogmatismus

verzichtet hat und sich genügen läßt, ewig lebendig und fähig
zu bleiben, die Probleme zu erkennen und zu lösen, die dem Schoß des
Lebens unendlich entsteigen, und die Dogmen, ohne sie je umzustoßen,
unaufhörlich sinnvertiefend und -vermehrend auszugestalten. Der
liberale Gedanke ist als geschichtliche Lebensanschauung in dem
Maße « formalistisch », « leer », « skeptisch » und « agnostisch » wie
die moderne Ethik, die Gesetzen, Kasuistiken, Pflicht- und Tugendtabellen

das Primat verweigert und in ihren Mittelpunkt das sittliche
Bewußtsein rückt ; im selben Maß wie die moderne Ästhetik, die Modelle,
Gattungen und Regeln verwirft und in ihr Zentrum die künstlerische
Jntuitionskraft stellt, die feinster und strengster Geschmack zugleich
ist. Wie diese Ästhetik nicht Schulen und Schülchen dienen, sondern
die Bestrebungen und Werke ursprünglicher und schöpferischer
Geister deuten will, so ist die liberale Anschauung nicht für Furchtsame,

Träge und Quietisten geschaffen, sondern sie will Gedanken
Und Werk der Geister künden, die, der Nöte und der Geschichte der
Menschheit vollbewußt, streitbaren Mutes, geduldig und edelsinnig
Urn deren Weiterkommen immer strebend sich bemühen.


	Über die philosophische Verankerung des liberalen Gedanken

