Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 7

Artikel: Uber die philosophische Verankerung des liberalen Gedanken
Autor: Croce, Benedetto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759691

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber die philosophische Verankerung des
liberalen Gedankens

von Benedetto Croce

Deutsch von Werner Giinther

Der eine oder der andere Leser meiner Elementi di Politica hat sich
beim Durchgehen der darin entworfenen Philosophie der Politik wohl
etwas desorientiert oder doch befremdet gefiihlt, eine Doktrin von
der Bedeutsamkeit der liberalen Anschauung, die in den letztver-
flossenen Jahrhunderten europiischer Geschichte einen so hervor-
ragenden Platz eingenommen und die ihn noch einnimmt, nicht nur
nicht in den Kreis der Darstellung einbezogen, sondern nicht einmal
beriihrt zu sehen. Sie findet sich zwar in jener Abhandlung: das Moment
der Freiheit ist definiert worden als unerlifilich in jeder Lebensform
und als unlésbar vom Moment der Autoritit selbst, die ohne es nicht
besteht, da Autoritit nur dem Lebendigen gegeniiber einen Sinn hat
und lebendig nur ist, was frei ist. Der liberalen Partei ist darin Er-
wihnung getan, doch als blofler Partei unter den Parteien, der in den
Verwicklungen des politischen Kampfes vor den andern keinerlei
Vorzugsstellung zukommt und die den gleichen Gesetzen aller unter-
worfen ist. In einer Reihe erscheinen darin, neben den iibrigen natur-
rechtlichen Abstraktionen, die Bemiihungen um den «besten Staat »,
und daher auch die Setzung des liberalen als des besten Staates; denn
jede geschichtlich bedingte staatliche Sonderform hat Anrecht auf
Entstehen und Vergehen, verwirklicht sich unter Kontrasten und
Kimpfen und rdumt das Feld neuen Gestaltungen und neuen Kon-
trasten und Kiampfen. Die eigentliche liberale Anschauung jedoch
1st aulerhalb des angedeuteten Zusammenhangs geblieben. Wieso?

Weil diese Anschauung in Wahrheit metapolitischer Natur ist, iiber
der Formaltheorie der Politik und in gewissem Sinne auch iiber jener
der Ethik steht und mit einer ganzen Welt- und Wirklichkeitsanschau-
ung zusammenfillt. Jene Weglassung ist daher nicht ein Verkennen
ihrer Bedeutung, sondern ein stillschweigendes Anerkennen, daf} sie
einer anderen und hoheren Betrachtungssphire zugehort.



Uber die philosophische Verankerung des liberalen Gedankens 489

In ihr spiegelt sich tatsichlich die ganze Philosophie und die Religion
der Moderne wieder, deren schopferische Mitte die Idee der Dialektik
oder der Entwicklung ist: eine Idee, die dank der Verschiedenheit
und Opposition der Geisteskrifte das Leben unaufhérlich bereichert
und veredelt und ihm seinen einzigen und vollen Sinn verleiht. Dieser
theoretischen Grundlage entwiichst in der Praxis die liberale Gewohn-
heit, der Mannigfaltigkeit der Tendenzen Vertrauen und Wohlwollen
entgegenzubringen, ithnen weder Einschrankungen noch Ziigel, weder
Zwang noch Druck aufzuerlegen, ihnen vielmehr Raum zu schaffen,
ihre Krifte wettstreitend zu messen und in eintriichtiger Zwietracht
zusammenzuarbeiten. Eine immanentistische Anschauung, die aus der
Kritik an der gegenteiligen Auffassung hervorgeht, welche Gott und
Welt, Himmel und Erde, Geist und Materie, Idee und Tat scheidet
und der Ansicht ist, das Menschenleben miisse von einer transzendenten
Weisheit zu transzendenten Zwecken und zuvérderst von der gottlichen
Weisheit und ihren Kiindern und Priestern zu auflerweltlichen
Zwecken gestaltet und geregelt werden. Und daher auch die kontrire
praktische Einstellung, die man die autoritire nennt, die jedem Zu-
sammenprall spontaner Krifte mit MiBtrauen begegnet, Kontraste
auszuschalten oder zu tilgen sucht, die zu befolgenden Wege und
Verhaltungsmafiregeln vorschreibt und die innezuhaltende Ordnung
zum voraus bestimmt. Die autoritire Auffassung ist freilich keine
unmoralische Auffassung, sondern diejenige einer andern Moral, der
andere theoretische Voraussetzungen zu Grunde liegen und die darum
thre unmittelbare Feindin in der liberalen Anschauung erblickt, der
gegeniiber sie (von den besonderen und solennen Hetzaufrufen oder
«Syllaben » zu schweigen) bestindig in Hafl und Angst verkrampft
ist und der sie nach Kriften Schaden zufiigt, indem sie nicht miide
wird, sie mit vergifteten Pfeilen zu iiberschiitten, und jede Schwierig-
keit, in die sie sie verwickelt sieht, ausniitzt, zu ihrer Herabwiirdigung
die Unzufriedenen aller Art zusammenzurotten und ins Feld zu fiihren.
Zu Recht, denn der Gegensatz zwischen beiden 1st uniiberbriickbar,
solange nicht nur praktischen Kompromissen zugéngliche Einzelheiten,
sondern letzte Dinge im Spiele sind, die Kompromisse nicht ver-
tragen, wie ein Kontrast zwischen Religionen, in dem die liberale
und immanente sich der autoritiren und transzendenten als Urteils-
vollstreckerin und Bestatterin ankiindigt, und in diesem Amte pietits-
V?ll 1st und bereit, der hochbetagten Verstorbenen oder Hinscheidenden
die schuldigen Ehren zu erweisen, trotzdem oder gerade deshalb aber



490 Benedetto Croce

nicht erwarten kann, von ihr heiteren Gemiites oder mit Ergebung
aufgenommen zu werden. Unleugbar ist zwar, daf} es liberale Katholiken
gibt oder gegeben hat, und die italienische Geschichte des vergangenen
Jahrhunderts insonderheit kennt Beispiele edelster Art. Sie besaflen
jedoch weder je die Zustimmung der Orthodoxen (der Liberalismus
der Jesuiten war bekanntermaflen ein rein politischer Behelf), noch
konnten sie sich inneren Widerspriichen entziechen, wie etwa am
Fall Manzonis, mit seinem redlichen und beharrlichen Einstehen
fiir Idee und Werk der Unabhingigkeit und Einigung Italiens und
seiner zah moralistischen und pazifistischen Geschichtsauffassung,
erkennbar wird. Wir méchten hier aber nicht individuellen Gewissens-
komplikationen nachspiiren, sondern nur Werden und Zusammenhang
der reinen Ideen aufzeigen.

Findet die transzendente und autoritire Auffassung ihre klare und
logische Formel in der religiosen Transzendenz, so zihlen ihr nicht
deswegen nicht auch mitvollem Rechte alle die autoritiren Anschauungen
des politischen und sittlichen Lebens und die sie begleitenden Ein-
stellungen bei, die zunichst von jedem iiberweltlichen Bezuge frei
erscheinen, ja dafiir nur Verneinung und Schmihung iibrig haben.
Ihnen gehéren (vom «atheistischen Katholizismus » franzésischer und
nichtfranzésischer Nationalisten und Gewalttheoretiker und dhnlichen
hirnwiitigen und zynischen Kundgebungen nicht zu reden) insbesondere
die verschiedenen «sozialistischen» Anschauungen an, deren Ideal
das Paradies auf Erden ist, ein verlornes und wiederzugewinnendes
Paradies (Riickkehr zum primitiven Kommunismus) oder ein zu
erringendes Paradies (« Abschaffung des Klassenkampfes » und « Uber-
gang aus dem Reich der Notwendigkeit ins Reich der Freiheit », nach
"der marxistischenParadiesesmetapher), ein Paradies der Vernunftordnung
oder der Gerechtigkeit, wie es heifit: ein Ideal, das man nur dann in
die Wirklichkeit iibertragen kann, wenn man es ihr fix und fertig
aufzwingt; das auf dem Fundament der Idee der « Gleichheit » beruht,
d. h. nicht der Gleichheit, die gemeinsames Menschheitsbewufitsein ist
und die auch dem Liberalismus und jeder wahren Ethik zugrunde
liegt, sondern der mathematisch und mechanisch errechneten Gleich-
heit; und das trotzdem unter diesen brutalen und materialistischen
Formen die nachhaltige Wirkung der Idee eines vollkommenen und
kontrastlosen Reiches verbirgt, in dem alle Menschen vor Gott gleich
sind ; und wirklich hitte es ohne diesen stillschweigend angenommenen
und unbewuflten Bezug keinen Sinn und wire etwas Torichtes. Was



Uber die philosophische Verankerung des liberalen Gedankens 49]

dem Sozialismus den Liberalismus als Widersacher gegeniiberstellt,
ist gerade dieses tief innerlich begriindete Verneinen alles Ringens und
aller Geschichte, dieses unvermeidliche Sichanklammern an den
Autoritarismus, den er zuweilen «Diktatur» nennt (indem er ihn
als provisorisch hinstellen méchte), dieser unabwendbare Hang, die
Vielfalt der Bestrebungen, die spontanen Wandlungen und die Bildung
von Perssnlichkeiten im Keime zu ersticken, und zwischen beiden
kommt es zu einem Konflikt, der ebenfalls den schon angedeuteten
religissen Charakter annimmt. Andere Forderungen, die der Sozialis-
mus aufstellt, bieten keinen AnlaB zu grundsitzlicher Befehdung,
da der Liberalismus weder einen Grund hat, sich den Bemiihungen
um Férderung und vertiefte Menschenwiirde der Arbeiterklassen
entgegenzusetzen — er strebt vielmehr in seiner Weise nach diesem
Ziel -, noch durch Bande voller Solidaritiit an den Kapitalismus und
den wirtschaftlichen Liberismus oder das Wirtschaftssystem der freien
Konkurrenz gebunden ist und ganz wohl mehrere Arten der Besitz-
verteilung und der Kapitalproduktion zulassen kann: mit der einzigen,
den steten Fortschritt des Menschengeistes sicherstellenden Ein-
schrinkung und Bedingung, daB keine der getroffenen Mafinahmen
der Kritik am Bestehenden, dem Streben nach dem Bessern und der
Verwirklichung dieses Bessern Hindernisse in den Weg lege; dafl bei
keiner man sich in den Kopf setze, den vollkommenen Menschen
oder die vollkommene Mumie zu fabrizieren, und bei keiner den Men-
schen seiner tief menschlichen Fihigkeit, zu irren und zu siindigen,
beraube, ohne die auch das Gute nicht getan werden kann, das Gute,
80 wie ein jeder es fiihlt und zu tun versteht. Aus den gleichen Griinden
scheint der Liberalismus zuweilen mit dem Demokratismus einig zu
gehen und zuweilen sich stark von ihm zu trennen und ihm Opposition
zu machen: er widersetzt sich thm, insoweit dieser eine duflerlich und
mechanisch aufgefafite Gleichheit vergsttert und willentlich oder
nicht willentlich dem Autoritarismus, der Starrheit und der Tran-
szendenz zuneigt oder insoweit er selber im Sozialismus aufgeht oder
thn enthilt; er scheint aber mit ihm einig zu gehen, insofern der Demo-
kratismus sich andern autoritiren Formen entgegenstellt, denn in
dieser Haltung ist er liberal und kann die Hand dem Verbiindeten
reichen. Das schwankende Verhiltnis, das man dem Liberalismus
In seinen Beziehungen zum Demokratismus vorwirft, enthiillt sich
darum als nichts anderes als die schwankende Natur dieses letztern,
der gewissen alten oder neuen Gewaltsregimen gegeniiber liberal, gewissen



492 Benedetto Croce

andern gegeniiber aber nicht oder zu wenig liberal ist: liberal, zum
Beispiel, im Hinblick auf Theokratien und absolute Monarchien,
nicht liberal in seinem Liebdugeln mit den sozialistischen Republiken
(die, wenn auch materialistisch, darum nicht weniger theokratisch
sind), scharf gegen die Machthaber und die herrschenden Klassen,
nachgiebig gegen die Schreier der Gasse. Fiir den Liberalismus, der
jeder Gleichmacherei im Innersten abhold ist und bleibt, bildet, nach
einem Worte Gladstones, die Freiheit den Weg zu fruchtbarer Arbeit
und zum Aufstieg; nicht die Demokratie, sondern die Aristokratie, die
aber, wenn sie lebenskriftig und wirksam sein will, offen, nicht ge-
schlossen sein muB, fest entschlossen, den Pébel von sich fernzuhalten,
doch immer gewillt, den aufzunehmen, der sich zu ihr erhebt.

Der liberale Geist und die liberale Seele schaffen sich (mit den
Bindungen und Mischungen, die der einzelne Fall erheischt) die ent-
sprechenden Institutionen im liberalen Gehaben und Staat und in der
Partei oder den Parteien, die diesen Namen tragen, und die den reaktioni-
ren und revolutioniren, den riickschrittlerischen und den ultraprogressi-
stischen Parteien, die sie zu Fall bringen méchten, die Stirne bieten.
Man pflegt die antiliberalen Parteien in diese zwei Klassen zu scheiden,
doch sind sie in ithrem Grunde alle riickschrittlerisch und antirevolu-
tiondr und lésen, wenn sie die Oberhand gewinnen, nicht Revolutionen,
sondern Reaktionen aus, wie diejenigen des « 18. Brumaire » und des
« 2. Dezember », die kein Historiker als Revolutionen betrachtet. Liberale
Bewegungen allein bewirken wahrhafte Revolutionen. Und kann ein
gestiirztes Gewaltregime, des nicht riickgiingig zu machenden Personen-
und Interessenwandels halber, in seiner alten Gestalt nicht wieder
erstehen, so scheint der liberale Staat allein in Ewigkeit mit immer
erneuter Jugendfrische sich zu erheben: es scheint so, in Wirklichkeit
aber nicht, weil er aufersteht, sondern weil er nie untergeht, und er
allein kann « Restaurationen » in die Wege leiten. Sein Tod ist immer
nur ein Scheintod, und in diesem scheinbaren Besiegtwerden und
Unterliegen wird in Wahrheit eine Reaktionsform (die sogenannte
« Lizenz », die nicht Freiheit, sondern Tyrannei weniger oder vieler
ist) von einer andern Reaktionsform iiberwunden, « come d’asse si
trae chiodo con chiodo »: eine Reaktion, die zu ziigeln und in richtige
Bahnen zu lenken der liberalen Methode unter den gegebenen geschicht-
lichen Verhiltnissen nicht gelungen war. Die siegreiche Reaktion
tragt jedoch keine Gewihr in sich, ihren Sieg zu sichern, es sei denn,
sie verneine sich selbst und kehre zur liberalen Methode zuriick und



Uber die philosophische Verankerung des liberalen Gedankens 493

bringe, mit andern Worten, dieser Methode, die eines Kriftezustroms
bedurfte, selber Zuzug und Unterstiitzung und ziehe sich dann zuriick
oder aber driinge sie, wie es meistens geschieht, dem Pfluge shnlich,
der das Erdreich ackert, mit Peitschenhieben und Stockschligen zu
neuer Fruchtbarkeit. Reaktionen bezeichnen immer Krisen und Krank-
heiten, und das liberale Regime zeugt von Gesundheit und Kraft. Das
Herz der Menschheit schligt darum nicht reaktionéren Zeiten und Person-
lichkeiten entgegen, so grof sie auch sein mégen, und stellt nicht nur vor
Gestalten vom Schlage Metternichs, sondern auch vor napoleonischen
Figuren die unruhvolle Frage: Fu vera gloria? Héher aber schligt esin
Bewunderung und Liebe, wenn es Zeiten der Freiheit, ihrer Begriinder
oder Wiederaufrichter, gedenkt. Nicht das Menschenherz, sondern die
liberale Gesinnung und Anschauung lift dann auch den erstgenannten
Gerechtigkeit widerfahren, nicht in der Eigenschaft als Lebens-
grundlage und Richtschnur praktischen Kampfes zwar, sondern als
geschichtliches Urteil, das Freiheitsunterdriickungen und reaktionire
Perioden als Krankheiten und Wachstumskrisen, als Zwischenfélle
und Verwirklichungsmittel des ewigen Lebens der Freiheit selbst
betrachtet, und darum auch Amt und Werk versteht, das ithnen zu-
gefallen. Und hier liegt auch der offenkundige Nachweis dafiir, wie sehr
und worin die liberale der autoritiren Anschauung iiberlegen ist;
denn diese vermag die gegenteilige Auffassung weder theoretisch noch
geschichtlich zu rechtfertigen, jene aber rechtfertigt diese und nimmt
sie, sie iiberwindend, in sich auf. Die von Reaktioniren verschieden-
ster Prigung, klerikalen, feudalen, illuministischen, sozialistischen,
Nationalistischen, verfaften Geschichtsdarstellungen sind stets im
héchsten Grade leidenschaftsgetriibt und parteiisch, gehissig und
Pessimistisch und miinden bestindig in Gegeniiberstellungen von
Gott und Teufel, von Vernunft und Unvernunit aus, wahrend die
Liberalen, als Sohne der Geschichtsauffassung moderner Zeit und als
Geister, die dazu gebildet und erzogen wurden, in ihren Historien sich
der Unparteilichkeit befleiBen und eine heitere Objektivitit des Urteils
erkennen lassen, weil sie in den darzustellenden Epochen, so verschie-
denartig, zerrissen und bewegt sie auch sein mégen, nur Menschen
mit thren mannigfachen Tendenzen, Anlagen und Sendungen, und
Griinde und Gegengriinde erblicken, und im Teufel, wenns anders
nicht geht, nach Fontenelles Vorschlag, nur «’homme d'affaires du
bon Dieu »,

Mehrmals und von verschiedenen Seiten ist angedeutet worden,



494 Benedetto Croce
daf} die hier gekennzeichnete Idee der Freiheit, d. h. die liberale An-

schauung, etwas durchaus Modernes und der antiken und maittelalter-
lichen Welt Fremdes ist, die die Fretheit nur im Sinne des Biirger-
rechts oder als Privileg bestimmter Klassen, d. h., genauer ausgedriickt,
nur die dem Gesetz korrelative, von Gesetz und Vertrag verbiirgte Frei-
heit kannte. Diese Bemerkung ist nicht nur zutreffend, sondern muf}
uns, die wir die philosophische Voraussetzung des modernen Freiheits-
gedankens in Erinnerung gerufen haben, selbstverstindlich erscheinen,
denn sie reduziert sich auf den allgemeinen Hinweis, daf} die moderne
Philosophie nicht die antike oder mittelalterliche und die historizi-
stische Auffassung, die dem modernen Menschen bereits im Blute
liegt, nicht die naturalistische oder theologische des Altertums und
Mittelalters i1st. Ohne Zweifel liefe sich nachweisen, wie es fiir die
Philosophie im allgemeinen schon geschehen ist, dafl zwischen Alter-
tum, Mittelalter und Moderne scharfe Abgrenzungen nicht bestehen
und daf fiir die moderne historizistische Philosophie sowohl wie fiir
die liberale Anschauung schon im Altertum und Mittelalter Anzeichen
und vorbereitende Strémungen festzustellen sind, und es geniigt,
im Hinblick auf die zweitgenannte, an die erhabene Freiheitssehnsucht
antiker Helden, an das Christentum und seinen neuen Begriff von
Humanitit und Menschheitsgeschichte und an das Rittertum und
seine Pflege der Gefiihle gegenseitiger Achtung zwischen Kriegern
verschiedenen Glaubens zu erinnern. Dies alles wiirde aber anderer-
seits nur thre Modernitit, d. h. die Tatsache ithres Aufblithens und
ithrer Ausbreitung in moderner Zeit, nach der Renaissance und der
Reformation, bekriftigen. Uberaus wertvoll sind gewisse neuere Unter-
suchungen iiber die Genesis der liberalen Anschauung im Schofle des
Calvinismus, die iibrigens auch dem Verstindnis des religiés-sittlichen
Charakters jener Auffassung dienen und geeignet sind, die calvinistische
Freiheit, die auf die Idee der Ungleichheit und der besonderen Aus-
erwihltheit des Einzelnen begriindet ist, von den Theorien der Natur-
rechtlehre zu unterscheiden, welche mit 1threr mechanisch verstandenen
Gleichheit vielmehr am Ursprung der demokratisch-sozialistischen
Anschauungen steht, die an innern Widerspriichen kranken und leicht
in Autoritarismus iibergehen, wie dies bel ithrem ersten Auftauchen
schon in der Naturrechtlehre Hobbes’ der Fall war. Man muf} sich
jedoch hiiten, den Ergebnissen solcher Untersuchungen eine gréflere
Bedeutung beizulegen als ihnen gebiihrt, und nicht vergessen, daf}
an der Schaffung liberalen Denkens und Verhaltens in nicht geringerem



Uber die philosophische Verankerung des liberalen Gedankens 495

Mafle als die ethisch-theologischen Spekulationen des Calvinismus
die ganze moderne Philosophie, thr Historizismus und ihre Dialektik
(die Zusammenhénge haben wir aufzudecken versucht) beteiligt war
und noch heutzutage mit ihren Weiterentwicklungen und -ausgestal-
tungen beteiligt ist. Als zu Beginn des 18. Jahrhunderts Shaftesbury
mit vaterlindischer Genugtuung feststellte, sein England habe in
Regierungsangelegenheiten nunmehr den « guten Geschmack » erworben,
wiarmte er sicherlich nicht die Frage de optimo statu auf, sondern
zeugte vom Ideal der neuen Zeit, das driiben strahlend aufgegangen
war.

Jedesmal wenn daher gegen die liberale Anschauung der Vorwurf
erhoben wird, sie sei « formalistisch », « leer », « skeptisch » und «agno-
stisch», richtet sich diese Anschuldigung gegen die ganze moderne
Philosophie, die davon unmittelbarer berithrt wird und die die Ant-
wort mit ithrem ganzen Sein erstattet: die moderne Philosophie, die
auf den Anspruch, je «definitiv » zu sein, und damit auf jeden Dogma-
tismus verzichtet hat und sich geniigen laBt, ewig lebendig und fihig
zu bleiben, die Probleme zu erkennen und zu lésen, die dem Schof} des
Lebens unendlich entsteigen, und die Dogmen, ohne sie je umzustofien,
unaufhérlich sinnvertiefend und -vermehrend auszugestalten. Der
liberale Gedanke ist als geschichtliche Lebensanschauung in dem
MaBle « formalistisch », «leer», «skeptisch» und «agnostisch» wie
die moderne Ethik, die Gesetzen, Kasuistiken, Pflicht- und Tugend-
tabellen das Primat verweigert und in ihren Mittelpunkt das sittliche
BewuBtsein riickt ;im selben Maf} wie die moderne Asthetik, die Modelle,
Gattungen und Regeln verwirft und in ihr Zentrum die kiinstlerische
'Intuitionskraft stellt, die feinster und strengster Geschmack zugleich
1st. Wie diese Asthetik nicht Schulen und Schiilchen dienen, sondern
die Bestrebungen und Werke urspriinglicher und schépferischer
Geister deuten will, so ist die liberale Anschauung nicht fiir Furcht-
same, Trige und Quietisten geschaffen, sondern sie will Gedanken
und Werk der Geister kiinden, die, der Note und der Geschichte der

enschheit vollbewufBt, streitbaren Mutes, geduldig und edelsinnig
um deren Weiterkommen immer strebend sich bemiihen.



	Über die philosophische Verankerung des liberalen Gedanken

