
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 3

Artikel: Edgar Poe und die neuere Dichtung

Autor: Lang, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


188

Edgar Poe und die neuere Dichtung

Von Siegfried Lang

Edgar Poe wird hier aufgerufen, nicht als der Erfinder grausiger und
abenteuerlicher Geschichten, die dem Detektivroman und dem
wissenschaftlich phantastischen den Weg bereitet haben, nicht als der Seelen-

Analytiker, der Kenner der Idiosynkrasien und « Komplexe » und, wie

man sagt, Vorläufer der neuen fatalistischen Psychologie. Seine bizarre

Logik, sein durchdringender «Schachspieler-Verstand», der einmal von
mehreren hundert Geheimschriften alle entziffert hatte, bis auf zwei,
bei denen er aber methodische Fehler nachweisen konnte, treten hier
nicht ins Bild ; so bleibt auch der Stolz seiner letzten Jahre, die Kosmo-
gonie « Heureka », an deren Prämissen ihr Verfasser unerschütterlich
glaubte, in welchem Werk er fast ehrfürchtig den krönenden Abschluß
seiner Lebensarbeit erkennen wollte, außer der Betrachtung. - Ein mit
dem nötigen Rüstzeug versehener, gleich Poe mit abstrahierendem wie

mit dichterischem Vermögen begabter Geist, Paul Valéry, hat Heureka
auf seinen theoretischen und wissenschaftlichen Gehalt untersucht und
darin Annäherungen an die jüngste Relativitätstheorie und Vorahnungen
der Ideen Boltzmanns und des Prinzips von Carnot gefunden.1)

Doch es soll hier Poes gedacht sein, zunächst als eines der in
merkwürdiger Mischung das verfeinert Seelenhafte nordeuropäischer Ge-
stimmtheit, das Erbe einer abklingenden idealistischen Epoche vereint
mit dem rechnerischen konstruierenden Verstand des zur Herrschaft
gelangenden Ingenieur-Zeitalters. Dieser Amerikaner aus normannischem

und irischem Blut verteidigt das europäische Erbe inmitten einer
utilität-besessenen, gedankenarmen, puritanisch moralisierenden
demokratischen Umwelt, in der stoischen Haltung, wie sie ähnlich der
fortschrittungläubige Baudelaire zur Schau trug, schneidend mit kritischer
Schärfe, als deren Entsprechung sich zuweilen eine donquichottische
Schwärmerei verrät und mit der den Positivisten immer beeindruckenden

Vorführung eines beträchtlichen wissenschaftlichen Apparates.
Wo er aber seinen Landsleuten entgegenkommt, da ist niemals er es,
der klein beigegeben hat. Zwar erhalten sie was ihnen gehört, doch sie

*) Paul Valéry: Variété. («Au Sujet d'Eurêka».) Editions d. 1. Nouvelle Revue
Française.



Edgar Poe und die neuere Dichtung 189

sind dje Düpierten. Sie haben ihren Spaß, doch die Überraschung kommt
nac * Mephistopheles, sie sind die Brüder in Auerbachs Keller.

Seelenhafte findet und gibt er selbst am reinsten im reinen
® icht, in Dichtung, so wie er sie versteht. Es verbündet sich bei ihm

einem Streben in Jenseitiges, oder in Sternenräume voll kristallinisch
Urc sti*aHlter blauer Nacht, in die Eros und Thanatos hinausweisen. Er

sc u » in karg ihm zugemessenen Stunden, eine Anzahl Gedichte, deren
J^usikalische und visionäre Einmaligkeit Tennyson und die Brownings

etroffen machte, wie denn in Frankreich Baudelaire, der meisterliche

p.
®rsetzer seiner Prosa, diese Dichtungen für unübertragbar erklärte.

a Mallarmé an die Möglichkeit glaubte, in einer reimlosen, von der
ruktur und dem Tönenden des Originals völlig abweichenden

französischen Umdichtung dem « Raben », dem damals berühmtesten Poe'-
en Gedichte, gerecht zu werden, man vernimmt das heute mit

Staunen.

Gedicht das nichts weiter ist als Gedicht, diesem Gedicht, « ge-

y
rieben nur um des Gedichtes willen », wünschte Edgar Poe sein

Werbliches ausgesagt zu haben, da es Edleres auf Erden nicht gebe,
'•••that under the sun neither exists nor can exist any work more

or°ughly dignified, more supremely noble than this very poem per
Se- • •). Wie diese Dichtung beschaffen sei, darüber gibt er den erwünschten

bestimmten Aufschluß. Wir sehen vor uns die paradoxe Tatsache,
a 8e*ne Verehrung alles Seelenhaften - wie diese sich auch in der

oration seiner ihm nur für so kurze Zeit zu eigen gewesenen Geliebten
rundet - ihn nicht davon abhielt, das Werden des Edelsten auf Erden

Unerbittlich am eigenen Schaffen zu verfolgen, präzise Regeln der
Vernation aufzustellen und Forderungen, welche die europäische Dichtung

sich im weitern Verlauf des 19. Jahrhunderts dann noch öfter
® ne, und die sie zum Teil auch erfüllt hat. Nebenbei: ganz unrichtig

j
are anzunehmen, daß diese methodischen Untersuchungen nun beson-

dem amerikanischen Bedürfnis entsprochen hätten, denn nach der
erzeugung seiner Landes- und Zeitgenossen waren Kunst und

^tung unvermittelte Geburten der Inspiration.
Ie Grundsätze von Poes Poetik finden wir niedergelegt in verschiedenen
für Grahams Magazine verfaßten Rezensionen und in den Abhand-

Ur*gen «The Poetic Principle» und «The Philosophy of Composition»,
lesen wird, am « Raben » demonstrierend, erläutert wie ein guter

Det0nbei der ersten Zeile die er schreibt, schon die letzte ins Auge fasse.
er Dichter könne mithin sein Werk am Ende beginnen und, wann es



190 Siegfried Lang

ihm gefällt, an irgend einem beliebigen Teile arbeiten - eine Behauptung
zu der Baudelaire bemerkt : « Alle die an ein Schaffen im Rauschzustand

glauben, entsetzen sich vielleicht vor dieser für sie zynischen Anschauung;

doch kann es nicht schaden, dem Laien zu zeigen, wieviel Arbeit
jener Luxusgegenstand, den wir Poesie nennen, erfordert. » Aber Baudelaire

bleibt dabei, im Verfasser des « Raben « einen so « Inspirierten »

zu sehen als je einer gewesen.
Wenn nun Poe darauf hinlenkt «wie lehrreich es sein müßte wenn ein

Autor uns Schritt für Schritt mit der Art und Weise bekannt machte, auf
die eines seiner Werke entstanden und bis zur Vollendung ausgearbeitet
worden ist», so weiß er wohl, «daß die meisten Autoren schaudern bei
dem Gedanken, das Publikum einen Blick auf die Szene ihres Schaffens

tun zu lassen », und auch, daß ein Autor nicht oft in der Lage sein

dürfte, den Weg, den er gegangen, überhaupt nachzeichnen zu können.
Er selbst teile die Abneigung jener Autoren nicht, wie es ihm auch nicht
schwer falle, sich an den Entstehungsgang all seiner Sachen zu erinnern.
Eine entsprechende Analyse oder Rekonstruktion halte er geradezu für
ein Desideratum. Mit ihm sind einer Meinung André Gide und Paul

Valéry, in unsern Tagen.
Als erstes, so versichert Poe in « Philosophy of Composition», beschäftige

ihn die «Wahl der Wirkung », welcher Eindruck, welche Wirkung,
für die Herz oder Seele empfänglich ist, soll angestrebt werden Welches
ist der geeignete Ton, welches sind die Ereignisse, die Bilder, die diesem
entsprechen? Das Gedicht braucht nicht, kann aber, wie im Fall des
« Raben », dem allgemeinen und zugleich dem kritischen Geschmack

genügen. — Diese Gattung, der zum Beispiel viele von Goethes Liedern
und die meisten seiner Balladen angehören, dürfte noch lange die
weltgültige bleiben. In ihr ist vollkommenes Gleichgewicht zwischen Gefühl
und Verstand gefunden, nach keiner Seite Äußerstes gewagt. Solches

Gleichgewicht wurde bisher als ein beneidenswertes Vorrecht griechischer

Kunst betrachtet, und in diesem einen Sinn hat wohl ein Recht,

wem das Freude macht, Goethe einen Griechen zu heißen, zumal da

von ihm überliefert worden: daß auch im Leben ähnliches
Gleichgewicht zu behaupten ihm immer wieder gelungen sei.

Als zweite wichtige Frage nennt Poe die nach dem Gedicht-Umfang.
Seiner Meinung nach gebe es « ein langes Gedicht » im Grunde nicht.
Man bedenke: ein Gedicht verdiene diesen Namen nur insofern es

unsere Seele durch Erhebung errege (only inasmuch as it excites, by
elevating the soul). In dieser Erhebung und Erregung beruhe der Wert



Edgar Poe und die neuere Dichtung 191

des Gedichts. Alle intensiven psychischen Erregungen sind notwendig
rz. Der Erregungszustand kann höchstens eine halbe Stunde andauern,

m langes Gedicht ist in Wahrheit eine Folge kurzer dichterischer
irkungen. Selbst in der Ilias möchte Poe eine Folge kurzer Gedichte

er ennen; die neuern, durch jene - in der äußern Gestalt - veranlaßten
ichtungen (Miltons Verlorenes Paradies, Barlows Columbiad) sind für

1 n, künstlerisch bewertet, Anomalien. Wenn jemals Gedichte von diesem
usmaß wahrhaft volkstümlich gewesen, so sei doch klar, daß künftig

ein sehr langes Gedicht es nicht mehr werden könne. Weist man auf
ante hin, der sich doch noch heute in manchen Gegenden Italiens

er Volkstümlichkeit erfreue, so wird zu erwidern sein, daß es gerade
ni*r einzelne Gesänge der Divina Comedia sind, die sich dort die
Vorragenden, sie immer wiederholend, einprägen, während andere, bald

a» bald dort darin blätternd, sich das Werk zum Erbauungsbuch
Semacht haben, ohne die besondere dichterische Erhebung aus solcher

ektüre überhaupt erfahren zu wollen. Daß wir, gegen die Frühern und
verglichen auch mit Dantes Zeitgenossen labiler, erregbarer und leichter
ermüdbar geworden sind, hat Poe jedenfalls richtig gesehen und
dementsprechend seine Wirkungsmöglichkeiten überlegt. Nicht ohne Spott
Sedenkt er jener Beurteiler, die der Umfang eines Buches mit Ehrfurcht
erfülle und gewisser Kritiker, die im « sustained effort », der
durchgehauenen Kraftanstrengung, schon Bewundernswertes erblicken. «Wenn

ank durchgehaltener Kraftanstrengung irgendein Männchen ein Epos
zuwege gebracht hat, so wollen wir ihn für seine Anstrengung loben -
Wenn diese wirklich etwas Lobenswertes ist - aber enthalten wir uns
auf Kosten der Anstrengung sein Epos zu rühmen. Hoffen wir, daß in
unttigen Tagen gesunder Verstand ein Kunstwerk lieber bemessen

Wlrd nach dem Eindruck, den es macht, nach derWirkung die es hervor-
j^ft-als nach der Zeit die es brauchte um zu wirken, oder nach dem
Kraftaufwand den man für nötig hielt, um einen Eindruck hervor-
Zubringen. » Kurz gesagt: Ausdauer sei eine Sache für sich, Genie sei
etwas ganz anderes. Nach und nach werde man diese, wie noch mehrere
Se,ner Behauptungen, als etwas Selbstverständliches hinnehmen.

Die heilsame Forderung der Kürze galt zunächst englischen und
arnerikanischen Dichtern. Expansion, die der tragenden Substanz strek-
en\yeise ermangelt, Victor Hugo, unglücklicher seine Folger, schalten
^t ihr. Swinburne, mächtig wie keiner, dem von Poe verlangten «

electing excitement » Dauer zu geben, auch er kann durch Ausdehnung
ermüden ; in seinen herrlichsten See-Gesängen wäre weniger manchmal



192 Siegfried Lang

mehr. Ein Glück vielleicht, daß Keats « Hyperion » unvollendet
geblieben ist, wiewohl eben Keats mit «Eve of Saint Agnes» eine Dichtung
geschaffen hat, die, bei ansehnlichem Ausmaß, an keiner Stelle ins
Rednerische verläuft und so reine Musik als Vision vermittelt. Die
Geschlossenheit seines Dichterischen scheint er zu verdanken einer
Verwendung des einzelnen Wortes oder Wortgefüges, bei der diese ihren
sinnlichen Gehalt vollständig entladen und damit auch ihr mystisches
Wesen hergeben müssen. Baudelaire freilich, der dieses Verfahren einmal

das eigentlich magische, und als dessen Ziel die « sorcellerie évo-
catrice » nennt, entbehrt im eigenen Gedicht des naturgebundenen
Irrationalen, das als seine zauberhaft jugendliche Seele den Keats'schen
Vers durchwaltet. Aber er meint dieses selbe Verfahren, wenn er
anweist : « que la poésie se rattache aux arts de la peinture, de la

cuisine et du cosmétique, par la possibilité d exprimer toute sensation de

suavité ou d'amertume, de béatitude ou d horreur, par l'accouplement
de tel substantif avec tel adjectif, analogue ou contraire... » Aus seinen

Briefen wissen wir, daß Keats als ein wahrer Wort-Koster in
Wörterbüchern zu lesen pflegte - oder mit der Andacht des Kenners, der

prüfend vor einem Schatz edler Steine verweilt.
Eine verwandte Einheit plastischer, musikalischer und malerischer

Elemente, wie Keats Dichtung sie darstellt, hatte das deutsche Schrifttum
nur sporadisch bei Hölderlin und bei Goethe aufzuweisen. Tritt sie

aber je bei ihnen auf, dann verschwindet sie alsbald wieder hinter der
Ubermacht des Lehrhaften, des Ideellen oder des Gefühls, und die
Romantiker spürten nur in der Theorie in ihre Nähe. (Einzig Mörike
war es vergönnt, zuweilen sich bei Bild und Melodie selig zu bescheiden).
Erst gegen das Ende des 19. Jahrhunderts sehen wir sie, mit Hofmannsthal

und George, plötzlich an den Tag treten. Dem jungen Hofmannsthal

waren Keats und Walter Pater vertraut; nicht beantworten läßt sich ob

er Poe und dessen Lehre damals gekannt hat. Mit Keats gemein hat et
das Verhältnis zur Landschaft, zur beziehungsreichen Einzelheit einer

Landschaft, welche Einzelheiten er, allerdings bewußter wie Keats, als

« bedeutungsvoll » hervorhebt. Unbeirrbar ist Hofmannsthals Sinn für
die rechte Dimension des Gedichts; dieselbe Unbeirrbarkeit hat Keats,
hat heute Valéry. « Die Kürze - rein ellenmäßig - die Kürze » und daß

denkbar « viel Seelenstoff in ihr anschießt » war für die neue Dichtung
eine Vorschrift der Blätter für die Kunst. Man braucht nicht an Poe zu
denken, Baudelaire war wohl richtunggebend wenn Stefan George sich

um die Zusammendrängung des Ausdrucks mühte; als wäre das Wort



Edgar Poe und die neuere Dichtung 193

noch einzeln einer Komprimierung unterzogen worden, steht es in
seinen frühern Werken da. Und noch in Stern des Bundes sind die

orte oft wie Blöcke der Rustica zusammengereiht. Poe in «The Poetic
nnciple », meint freilich: unter eine gewisse Ausdehnung dürfe nicht
ina gegangen werden, weil ein sehr kurzes Gedicht leicht zum

Epigramm entarte. Es wird aber niemand die zwei und dreistrophigen
e Im Jahr der Seele als Epigramme ansprechen. Georges

ungewöhnlicher komprimierender Kraft ist mit ihnen gelungen: zu einer
neuen Gattung zu erheben, was früher in deutscher Dichtung nur wie

Mi kau^ek°mmen war> (etwa Hebbels « Dies ist ein Herbsttag, wie
c keinen sah... ») kurze Gedichte, in denen jene, oben im Zusammen-
ang mit Keats erwähnte, Drei-Einheit sich vollkommen ausgestaltet
a*. Rudolf Borchardt - in der großen Rezension des Siebenten Ring -

zweifelt, ob George, nach so langem Verharren in äußerster Beschränkst

überhaupt noch einmal seinen Ausdruck in umfassenderen Formen
en werde. Es ist darüber kaum etwas auszumachen, so lange die uns

angekündigte neue Dramatik und große Hymnik Georges nicht zugäng-
hch geworden ist.

Augenscheinlich ging Borchardt im eigenen Schaffen schon früh auf
a"e, welche unter Preisgabe seelischer Intimität, allgemein gültiger
enalt, im Geist antiker Chöre, sich zu erringen strebe. Wenigstens war

So Gebärde. - Schwer fällt es ja dem Heutigen und nicht immer
err"eic^t er, hinter monumentaler Absicht ein diffuses Alexandrinertum
völlig abzulegen. War den Blättern für die Kunst in der Dimension
vielleicht Baudelaire Weg-weisend so dürften Swinburne und Browning

ie Borchardtsche Dichtung anders bestimmt haben. Sein Ehrgeiz nimmt
sieh vor: Gestaltungen großen Umfangs, denen aber die gedrungene

ratt und geistige Dichtigkeit, die George in der Kürze zu geben
vermochte, eigen sein soll. Ob das ein Widerspruch in sich sei, oder wie
£ahe Borchardt dem Ziel gekommen, diese Fragen wären Gegenstand

ponderer Untersuchung.
n praxi zeigte sich George in der Kürze als Meister. Wenn man

orchardt für die Länge ein Gleiches zubilligt, so entscheidet schließlich

P
eiden Fällen der (künstlerische) Erfolg, - von dem auch Poe seine

egeln ableitet. - Aber es darf doch ausgesprochen werden : Borchardt
Und George, gleich willensmächtige Dichter, verraten beide nicht durch-

unbekümmerte Freiheit in der Beherrschung der Dimension.
0 mannsthal, dem die Gnade so gern zuvorkam, ehe er den Willen

GSC wören mußte, besitzt sie.



194 Siegfried Lang

Was mit der Beachtung der Kürze die Dichtung deutscher Sprache
erwarb, ist unschwer zu ermessen: Ausgedehnte Gedichte historischer

Begebenheiten oder Erzählung leidenschaftlicher und abenteuerlicher

Geschichten, weit über den Rahmen dessen hinaus was man « Ballade »

und « Romanze » zu nennen gewohnt war, entstanden, nachdem Scotts

Verserzählungen (« Marmion » u. a.) in Deutschland bekannt geworden
und nachdem die Romantiker die spanische Romanzenform eingeführt
hatten, in Menge. (Hebbel, Annette von Droste). Byrons Versdichtungen
(1812 Childe Harald) mögen den fortan etwas mehr subjektiven und
psychologischen Charakter weiterer deutscher « episch-lyrischer »

Produktion aus Erzählung, Monolog, historizistischer Ausmalung mit
veranlaßt haben (bis Geibel und C. F. Meyer). Wer die von den Blättern

für die Kunst empfohlene Kürze wollte, verstand sich damit zum
Verzicht auf alles schildernde Beiwerk, das nicht in Beziehung trat zu einem

Seelischen, wie es im Gedicht versammelt werden sollte. («Wir wollen
keine Erfindung von Geschichten, sondern Wiedergabe von Stimmungen,
keine Betrachtung, sondern Darstellung, keine Unterhaltung, sondern

Eindruck. » Bl. /. d. K) Die Kürze schuf den seelischen Eigen-Raum;

wer sich ihrer begab, tat es auf die Gefahr, die aus dem neuen Seelischen

gewonnene Totalität zu zerstören, zu zerstreuen.
Nachdem Poe die Dichtung zusammenfassend als « rhythmische

Erschaffung von Schönheit » definiert - ihr einziger Richter sei der
Geschmack -, stellt er fest: nur zufällig berühre sie sich mit Pflicht
(Ethik) und Wahrheit (Erkenntnis). Das wahre, lebendige Wesen der

Dichtung erfahren wir nur in der « Anschauung des Schönen » (welches
das Erhabene in sich schließt); wohl mögen Leidenschaft, Pflichtgebot
und die Lehren der Erkenntnis, dem dichterischen Plan untergeordnet,
diesem dienen - Schönheit aber sei die wahre Lebensluft des Gedichts.

Mit allen höheren Bekundungen der Schönheit bleibe untrennbar
verbunden ein Gefühl der Sehnsucht und lustvollen Trauer (a certain
taint of sadness), die doch nicht Qual sei. Die dichterische Erregung der
Seele ist, nach Poe, ganz unabhängig von der Leidenschaft, als einer
Trunkenheit des Herzens und von der Wahrheit, welche der Vernunft
Genüge tut. Leidenschaft erniedrigt die Seele mehr als daß sie sie erhebt.
Liebe, der göttliche, uranische Eros, unterschieden von der dionaeischen

Aphrodite, sei zweifellos aller dichterischen Vorwürfe echtester und
reinster. Und wo wir, dank der Erfassung einer Wahrheit, Harmonie
sehen, da wo wir solche zuvor nicht erkannt hatten, empfangen wir in
diesem Augenblick die Wirkung des Dichterischen, nur sei solche Wir-



Edgar Poe und die neuere Dichtung 195

kung der Harmonie allein gutzuschreiben und nicht der Wahrheit,
Welche sich zu der Kundgebung der Harmonie eben dienend verhalte.

Schönheit und Harmonie, als wesentliche Domänen der Dichtung,
Hatte das 19. Jahrhundert (für das deutsche Schrifttum) nie ernstlich
m Frage gestellt, - trotz Schlaf und Holz. Erst der neuzeitliche
Expressionismus zog gegen alle « Harmoniker » ins Feld. Der Stand der
Dinge läßt sich aber heute überblicken: von der Hinterlassenschaft des
Expressionismus behauptet sich als wirksam das im Sinn einer inneren
Harmonie Geformte. Wo Werfel, Wolfenstein, Heym, TrakI zu uns
sprechen, da ist diese unverkennbar vorhanden, mag auch in einem
andern Teil ihres Werkes die für Poe und Baudelaire vom Dichterischen
nicht zu trennende Grundtrauer, statt sich sanft zu verbreiten, zum
Schrei angewachsen sein. Schönheit und Harmonie sind aus dem Schaffen

von Rilke, Lernet Holenia und Theodor Däubler nicht wegzudenken.
Hie Schönheit in Gedichten Edgar Poes beruht einmal dann, daß jene

v°n ihm « göttlicher Eros » genannte Sehnsucht — für uns dürfte sie eher
der Ausdruck «seraphisch» kennzeichnen - doch nicht völlig ins Trans-
2endente verschwingt, sondern an den, wenngleich dämmernden,
Umrissen der Menschen-Gestalt immer wieder eine Gegenwart findet. Diese
Umrisse lassen eine verblühte Renaissancelinie erkennen; Poes Frauen-
H'lder: Ligeia, Morella, Lady Usher, Lenore sind Rossettis Beata
Beatrix nah verwandt. - Es ist von der « Pseudo-Gotik » und «

PseudoRenaissance» der englischen Praeraphaeliten, als einer nicht vollen,
nicht unmittelbaren Lebensgeburt geschrieben worden. Versuchten wir,
°Hne solche stilgeschichtliche Vergleichung, rein als Psychologen, den

lateinischen Rossettischen Impuls aus dieser Welt hinwegzudenken,
dann verlöre sie damit allerdings ihr so schon nicht mächtiges Relief.
Zurück bliebe ein Musikalisches, die eingangs genannte nordische Ge-

stimmtheit, die zu kennzeichnen vielleicht an Youngs Nachtgedanken
ermnert werden darf. Im Augenblick entsinnt man sich in diesem Zu-
sammenhang der robusteren ländlichen deutschen Verwandten Rossetti-
ScHer und Poe'scher Frauen, der gewiß nicht weniger als jene «

seelenvollen» Frauengestalten Jean Pauls.
°cs Dichtung gewinnt sodann Schönheit aus landschaftlichen Er-

sçheinungS-Formen. Im Schluß von «The Poetic Principle» werden die
® ementaren Gegebenheiten des Himmels und Geländes aufgezählt, die

Dichter eine Schönheitsernte gewähren; und schließlich spricht
chones sich aus durch alle « edlen Gedanken » und « selbstlosen Ge-

». Hofmannsthals Schönheit ist vorwiegend die des bedeutsamen



196 Siegfried Lang

Landschaft-Moments, oder die Begeisterung über einem Kunstschönen.
Im Landschaftlichen ist er - wie Keats - ungleich frischer, anschaulicher
als der im Raum einsame Poe. George, im Beginn noch in Beziehung

zu den Praeraphaeliten, zeigt den Abglanz vergangener Kunstepochen,
oder die Schönheit ausgesuchter landschaftlicher Umgebung (Jahr der

Seele, Teppich des Lebens). Später heißt ihm Schönheit: Prägung der
Seelen nach einem ihm vorschwebenden und einmal geschauten
Menschenbilde und die diesem verpflichtende Haltung. Borchardts Schönheit

gibt sich ausladend in seelischer Mächtigkeit und Kraft; oft kommt sie

im Widerspiel mit dem Landschaftlichen zur Entfaltung. Rilkes Schönheit,

mehr zu finden in einer meditativen Ergriffenheit vor einem Naturding,

wonach die Entrückung des Betrachtenden in ein Ubersinnliches,
oder im Verweilen bei einer Vorstellung, einem Gedanken, wonach seine

Flucht in ein Naturhaftes erfolgt, ist recht eigentlich die der Wandlung,
der Transparenz. Die Behauptung, daß seit etwa vierzig Jahren der

Typus des Dichters ein intellektueller geworden sei, bedürfte
mehrfacher Berichtigung, ehe man sie annähme. Ihrem Schaffen gegenüber,

allerdings, legen manche Autoren mehr Bewußtheit an den Tag, als

das zu Zeiten der Romantik (der deutschen wie der französischen) üblich

gewesen. Wir sahen Poe, den Ubergangstypus, den dichterischen Prozeß

zergliedern. Valéry spricht viel von der Technik und der Erfolg ist für
ihn nicht Geschenk der Gnade oder der Inspiration, sondern le simple
résultat d'une chance. George verkündet in den Blättern die Kunst auf
Grund « der neuen Fühlweise und Mache ». Und Borchardts Leben
scheint ausgefüllt mit mühereicher bewußter Arbeit am gewaltigen
Schatz des überlieferten Wortes. Aber auch vor dieser Epoche gab es

jeweilen im dichterischen Schaffen Stufen der höchsten Bewußtheit
(Barock!). Goethes Lehre von der Spiralbewegung der Evolution ist
wohl noch niemals konsequent auf die Aufeinander-Folge des künstlerischen

Ausdrucks im Sinne einer einfachen Folge von Gebärden angewendet

worden.
Der « Intellektuelle » und als intellektuell sich fühlende Zeitalte neigen

mitunter zu einer besondern Hochschätzung des Seelischen. Poe gibt
hierfür ein Beispiel - aus ähnlichen Gründen vielleicht wie von Heutigen
etwa Ludwig Klages. Bei Keats wie bei Hofmannsthal ist die Anwesenheit

des Seelischen das Selbstverständliche. Es wird vom früheren George

(wie bei Rilke) betont, ehe es vor dem Ethos, das ganz Geist ist, als

Subjektives, Irrationales zurücktritt. George wird rationaler, in dem
Grade als er sozial zu wirken beginnt. Das heißt hier noch nicht eng



Edgar Poe und die neuere Dichtung 197

programmatisch werden, sondern ganz allgemein: sich dem Menschen

zuwenden, um dessen Heil und Zukunft sich sorgen. Die Vorherrschaft
der Ratio wird noch deutlicher bei Borchardt, der schon 1909, im Jahrbuch

Hesperus von seiner « Pflicht gegen die Jugend » spricht, also sich

verantwortlich weiß für ein Volk oder Gefolge. Man könnte die Haltung
dieser beiden Männer gewiß, bis zu einem bestimmten Grad, der von
religiösen Führern gleichstellen. Ihnen gegenüber wäre die Haltung
Rilkes die des Mystikers. Valéry hingegen gibt sich wie ein bis zur
intellektuellen Intuition gestiegener Brahmane, der aber genug weltliche
Bildung besitzt um die Erscheinung nicht zu leugnen, vielmehr sinnvoll
"ut ihr zu spielen. Das Wissen dieses Brahmanen umfaßt viel mehr als

nur die Geheimnisse der Erscheinung. Wie weit diese ihn zu Zeiten
noch mit ihren Reizen fesseln darf, wie weit sein Verhältnis zu ihr als

em solches more geometrico zu verstehen ist, das werden wir aus seinem
Work nie ganz erfahren.

Nochmals sei an die Spiralform des geistigen Progresses erinnert. Trotz

^unehmender Rationalisierung - daß das ungeheure seelische Erbe, das

Nationale, des Einzelnen durch die Ratio erschöpft oder aufgelöst werden

gönnte, ist eine kindliche Vorstellung; unfruchtbar werden wir wenn die
le»en uns verlassen - darf man vielleicht erwarten : die Dichtung, seit

dom Niedergang des Idealismus in eine gewisse Atem-Enge geraten und
dürre Niederungen geglitten, werde noch einmal eine bedeutende

j*ohe erreichen, von der aus gesehen romantisches Fühlen und Uber-
ewertung des Psychischen, das doch dem Kreis des Naturphänomenalen

angehört und das Organische traumhaft durchwirkt, zum Entlegenen ver-
aßten. Einer heilig-nüchternen Zeit der Besinnung könnte eine Nacht

°*gen die das volle Licht des denkenden Tages in sich gesogen hätte;
JJnd heller erglänzten durch diese Nacht dann auch die alten, vertrauten
Sterne.


	Edgar Poe und die neuere Dichtung

