
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 2

Rubrik: Anmerkungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


81

Anmerkungen

von Max Rychner

DICHTERVORLESUNGEN

Alfred Döblin, Rudolf G. Binding, Franz Werfel traten kurz
nacheinander in Zürich ans Vortragspult. Sie lasen, ererbtem Brauch gemäß,
« aus eigenen Werken ». Und zwar aus schon gedruckten, zum Teil
schon längst erschienenen Werken. Die kundigen Thebaner unter den

Zuhörern wurden dadurch um einige kleine Hoffnungen und größere

Erwartungen geprellt. Nun läßt sich weise bemerken, diese Sorte
Zuhörer sei stets eine Minderheit. Aber gerade diese Minderheit bildet
das Publikum der Dichterabende, ein ebenso wenig zahlreiches wie
bereites Publikum. Frage: sitzt dieses ernste und willige Publikum anderthalb

Stunden vor einem Tisch mit Stehlampe und Wasserkaraffe, um
den Dichter zu sehen, seine Stimme zu hören, sein ganzes Gehaben

mit dem Auge zu filmen, um ein innerliches Bild seiner irdischen
Menschlichkeit zu berichtigen oder zu bestätigen? Mag sein. Dann
kommt es auf seine Rechnung, wenn Döblin aus dem Wang-Lun
vorliest oder Werfel den Tod des Kleinbürgers. Dann läßt sich der aufmerksame

Beobachter gern sein literarisches Gedächtnis ein wenig auffrischen.

Er repetiert auf ungefährliche Weise seine Kenntnisse des Dichters

mit dem Dichter zusammen.
Doch so recht befriedigend ist das nicht. Dabei will ich sogleich

einschalten, daß alle drei, Döblin, Binding, Werfel, vorzügliche Vorleser
ihrer Werke sind. Indessen ist wohl das Wort Bindings eine Erkenntnis
jenseits freundlicher Illusionen : « Die Dichter lesen stets gegen sich. »

Weshalb? Lyrik und Epik unserer Tage verlangen den Leser, nicht
den Hörer. Ein homogenes Publikum für große Säle mit Dichtervorlesungen

gibt es nicht mehr. Klage, wer da kann. Und immer schwieriger

wird es, Hörer zusammenzubringen, die an einem bestimmten
Abend, wo noch so vieles lockt, sich fromm versammeln, um sich etwa

aus einem Roman vortragen zu lassen, den sie jederzeit lesen können.
Der Weg vom Schreiben zum Drucken und Lesen ist heute kurz und
schnell. Was ich heute hören könnte, kann ich fast bestimmt in einem
Monat oder konnte es schon vor Jahren lesen

Noch etwas. Mit dem vagen Versprechen, «aus eigenen (eigenen!)



82 Max Rychner

Werken » etwas zu verlautbaren, bringen die Dichter nur wenige
Getreue und noch weniger Neugierige in den Vortragssaal. Wie steht es

dagegen, wenn zum Beispiel Theodor Haecker über Kierkegaard spricht,
oder Max Scheler über « Mensch und Geschichte », oder Alfred Baeum-
ler über Bachofen und Nietzsche, oder Le Corbusier über architektonische

Formprinzipien, oder Driesch über was es auch sei? Dann bleibt
kein Stuhl ohne die süße Last eines Hörers, der ganz Ohr ist. Solche

Vorträge finden derzeit weit mehr Interesse als Dichtervorlesungen ; das

ist bloß eine unsentimental festgestellte Tatsache. Was uns mithilft,
unsere Zeit zu begreifen, ihre Lage zu erkennen und zu definieren, ihre
Perspektiven zur Geschichte, das Schicksal der Kultur, die Anzeichen

religiöser Erneuerung, Wechselbeziehungen zwischen Nationen, die
schicksalbestimmenden Antriebe in Politik und Wirtschaft, die
Möglichkeiten eines einheitlichen Weltbildes ohne private Mythologackerei,
die Aufgabe unserer Zeit und des Menschen dieser Zeit... : von diesen

Dingen zu hören besteht ein offenkundiges Verlangen. Das intellektuelle
und sittliche Gewissen ist in Unruhe, es sucht nach dialektischen Hilfen
der Erkenntnis von Wesen und Bestimmung unserer Epoche. Weil die
Vortragenden, die über solche Fragen mit einer besonderen Gläubigkeit,
Ergriffenheit und Erregtheit zu Erregten, zu erwartend Gespannten
sprechen (ich werde nie vergessen, wie Scheler ans Pult trat und vorerst
eine Zeitlang mit schlotternder Hand Wasser neben das Glas schüttete,
bevor er anhub und in steiler Kurve emporriß), weil sie direkt vor
Entscheidungen führen, zu Widerspruch, zu Revisionen unserer inneren
Bestände, deshalb ziehen sie eine Schar wesensähnlicher Zeitgenossen an.

Dichtervorlesungen « Aus eigenen Werken » sind vielleicht nicht mehr
so zeitgemäß. Inwieweit das Radio, der Kino da mit Schuld beladen

sind, weiß ich nicht. Jedes Ding hat seine Zeit. Die schöne Institution des

Dichterabends hat sie vielleicht gehabt, wird sie vielleicht in anderer
Form wieder haben. Nur der große Dichter hat seine Ewigkeit - nach
wie vor. (Aus eigenen Werken.)

*

NATIONALGESCHICHTE

Der «Verband für kulturelle Zusammenarbeit » hat im letzten Herbst
in Heidelberg und Frankfurt seine Tagung abgehalten und ihr als Thema
Die Geschichte im Bewußtsein der Völker1) zugrundegelegt. Vertreter aus

1) Die Reden von Alfred Weber, Emilio Bodrero, W. Alison Philips, Albert Thibaudet
liegen im Dezemberheft der Europäischen Revue gesammelt vor. Dazu gehört der Beitrag

« Geschichtlichkeit» von A. Mendelssohn Bartholdy in unserem Januarheft 1928.



Anmerkungen 83

Deutschland, England, Frankreich, Österreich, Belgien, Italien, Spanien,

Ungarn, Polen, Tschechoslowakei, Rumänien, Lettland, Schweden und
der Schweiz hatten sich zusammengefunden. Das Niveau der Vorträge
war nach vielen Zeugnissen ungewöhnlich hochstehend. Doch es zeigte
sich, daß manche der Redner aus einer Gebundenheit heraus sprachen,
die in unserer Zeit ein Symptom der Gefahr bedeutet : es ist die Gebundenheit

an die nationale Legende, die nationale Mythologie. Alfred
Weber erkannte die Gefahr und wies in der Debatte darauf hin. Seine

Kritik findet ihre Ergänzung in der Feststellung des Franzosen Albert
Thibaudet, in Frankreich sei derzeit die Kritik der Geschichte weit

mächtiger als die Mythologisierung durch die Geschichtsphilosophie.
Er verweist nebenbei auf Georges Sorel, nach dessen Ansicht die nationalen

von den sozialen Mythen, zum Beispiel dem Generalstreik usw.,
abgelöst würden.

Was die Folgen wären, wenn aus der nationalen Geschichte die
lebensgrundlegende Tradition für unsere Zeit abgeleitet würde, beantwortet
Alfred Weber so:

Die Folge für Europa vor allem? Unzweifelhaft seine Zersplitterung in eine Fülle
miteinander ringender, durch die Wissenschaft jedes Landes approbierter nationaler
Mythologien. Thomas Masaryk hat in seinem Buch Die Weltrevolution als neuer
Archeget der historischen Mythologie für die Tschechen den Anfang damit gemacht.
Der Redner Ungarns, der die Stephanskrone vor uns leuchten ließ, der Polens, dem
das Jagellonenreich eine aus der Geschichte erwachsene Lebensgrundlage war, sind
ihm gefolgt. Auch in dem großen Vortrag Bodreros (Italien) lag neben anderen, sehr
wesentlichen Gedanken der Erlebniskern gleichfalls ganz in der Nähe solcher nationaler

Mythologie. Was aber wird man sagen, wenn auch wir Deutschen mit der unsern
auftreten? Ich will nicht von ihr sprechen, aber sie ist doch einmal und für lange Zeit
die das ganze Abendland herrschaftlich umspannende gewesen. Leben wir alle weiter
in diesen unseren nationalen historischen Mythen, in ihnen als der für uns relevanten
Geschichte, so muß sich Europa für die kommende Zeit in etwas verwandeln,
demgegenüber ein Löwenkäfig noch ein Asyl ist.

Daß die Nationen, die seit dem Kriegsende in eine ganz neue, glückliche

weil freie, Lebensphase getreten sind (Polen, Tschechoslowakei,
Ungarn), ihre nationalen Mythologien mit Blut und Geist neu erfüllen,
verblüfft uns nicht stark. Sie haben darin einiges nachzuholen, sie können

nun gleichsam Verdrängtes aufbrechen lassen, da sie erst jetzt in
ein Lebensalter treten, das die bestimmenden europäischen Völker hinter

sich haben. Man spricht nicht umsonst von jungen Völkern.
Europa ist nicht überall gleich alt. Seine Vitalität ist nicht überall
dieselbe, sogar seine Zeit nicht. Gerade die jungen Nationen sind in vielem
noch nicht beim 20. Jahrhundert angelangt, sie müssen erst noch ganze
Strecken des neunzehnten in abgekürztem Verfahren durchlaufen. Es



84 Max Rychner

gibt wohl, wie im individuellen Leben, für die Nationen Phasen, die

nicht übersprungen werden können. Der sechzehnjährige Sohn wird
durch die tiefsten Erfahrungen seines Vaters nicht dreißig...

Die nationalen Mythologien der jungen Staaten bleiben eine sekundäre

Gefahr, solang die großen Mächte nicht solchen jugendlichen
Bedürfnissen erliegen. Allerdings, das Beispiel Italiens mag zu manchen

Reflexionen Anlaß bieten. Doch gerade bei den ältesten, reifsten,
kultiviertesten Nationen wird am fortgeschrittensten, am zeitgemäßesten
gedacht und gesprochen. Das Leben eines Volkes läßt sich nicht von
geschichtlichen Mächten bestimmen, und wären es die erhabensten. Alfred
Weber sagte darüber: «Weiß man Bescheid in sich, so ist einem klar,
daß man keine höhere und verantwortlichere Aufgabe hat, als die
unermeßliche Fremdheit, die Fremdheit bei aller fühlbaren Größe und
dadurch erlebbaren Nähe alles Gewesenen zu zeigen. Alles Gewesene, das

uns ergreifen kann, ist eine Wirklichkeit in uns, aber wenn wir gesund

sind, eine unserem tiefsten Wollen fremde Wirklichkeit. »

Auf dem westlichen europäischen Kulturgebiet ist eine aufklärerische

Bewegung gegenüber der nationalen Mythengläubigkeit erkennbar. Diese

wird dadurch nicht ausgerottet, aber einer geistigen Klasse überlassen,
die ihren Schöpfertrieb in Variationen und Analogien verausgaben wird.
Wir erleben gleichsam zwei Zeitalter im selben Augenblick, wenn wir in
der vor kurzem erschienenen Histoire de France des auf der äußersten
Rechten agierenden Jacques Bainville blättern und daneben die
Konklusionen der erwähnten Rede von Albert Thibaudet lesen:

Was den französischen Sektor anbelangt, wird unsere Schlußfolgerung also die
folgende sein: daß der Genius der Geschichte seit den ersten Jahren des 20. Jahrhunderts
sich nicht nur gewandelt, sondern auch abgeschwächt hat, oder vielmehr, daß er
geschwächt wurde durch verschiedene Verluste, Niederlagen und Kritiken. Nicht nur
daß wir den Geschmack an großen Geschichtswerken von weitgreifendem und
tiefgreifendem Einfluß wie die von Renan, Taine, Sorel verloren haben, sondern es ist
uns auch ihr künstlicher und fragwürdiger Charakter zum Bewußtsein gekommen.
Zu rasch sahen wir sie aus der Mode kommen, um uns nicht zu denken, daß ähnliche
Werke das gleiche Schicksal teilen würden. Es wäre übertrieben, zu sagen, daß wir
uns heute eine Menschheit oder eine Nation vorstellen, die ohne Nachteil den Sinn
für Geschichte verlieren könnte, aber wir stellen an ihn heute nicht mehr die gleichen
Ansprüche wie unsere Väter. Wenn es, wie die Saint-Simonisten annahmen, im Leben
der Menschheit eine gewöhnliche Reihenfolge organischer und kritischer Phasen gibt,
so kann man sagen, daß heute in Frankreich eine kritische Phase auf die im 19.
Jahrhundert erlebte organische Phase folgt.

Ich habe versucht, eine historische Denkart andeutungsweise zu
charakterisieren, die der heutigen Lage Europas entspricht. Die nationalen

Mythen werden nicht ausgeschaltet, aber vom kritischen Geist



An merku ngen 85

von einem übernationalen Blickpunkt aus zueinander ins Verhältnis
gesetzt. Bis anhin war eine nationale Mythologie immer zugleich gegen
andere nationale Mythologien gerichtet, ein Volk hat sich immer gegen
andere Völker emporgerungen. Die neue Betrachtungsart der Geschichte

wird sich auf einer geistigen und einer praktischen Ebene auswirken:
in der Geschichtsschreibung und im Geschichtsunterricht. Der
Geschichtsunterricht wird ja nicht bloß nach dem Bild bestimmt, das sich
der Lehrer von der Vergangenheit macht, sondern mindestens ebenso

von seinem Bild oder Wunschbild der Zukunft. Daß das Gefährliche
der nationalen Mythologien praktisch entkräftet werde, ist großenteils
den Geschichtslehrern als Verantwortung auferladen.

Im Jahre 1789 (sie!) sagte in seiner akademischen Antrittsrede
Professor F. Schiller in Jena: « Die Schranken sind durchbrochen, welche
Staaten und Nationen in feindseligem Egoismus absonderten. Alle
denkenden Köpfe verknüpft jetzt ein weltbürgerliches Band... Die
europäische Staatengesellschaft scheint in eine große Familie verwandelt.
Die Hausgenossen können einander anfeinden, aber hoffentlich nicht
mehr zerfleischen. »

Hoffentlich nicht; - obschon die letzten 140 Jahre einige Rückfälle
in Familienzwistigkeiten ernster Natur zu verzeichnen haben, und
obschon die Gefahr gegenseitigen Mißverstehens solange besteht, als man
sich nicht verstehen will, ode# befangen in nationalen Mythologien, sich
nicht verstehen kann.


	Anmerkungen

