
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 12

Artikel: Literarische Hinweise

Autor: Rychner, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1134

Literarische Hinweise
Von Max Rychner

Die Bremer Presse

In unserer Zeit, da Hunderte von Verlagen jährlich Zehntausende

von Büchern auf den Markt schleudern, da eine ebenso

dumme wie zudringlich laute Propaganda eine Nachfrage stachelt,
die in dem unabsehbaren Angebot von Durchschnitt die gebührende

Antwort findet, da ferner jeder beliebige Schmarren zu einer
Art von Erfolg gelangt, falls sich nur der Verleger dafür ins Zeug
legt, in dieser unserer Zeit wirkt still und stetig ein verlegerisches
Unternehmen, dessen unzeitgemäßer Wesenszug die Vornehmheit ist: die
Bremer Presse in München. Ihr Leiter ist W. Wiegand; ihre Autoren
sind: Hofmannsthal, Borchardt, R. A. Schröder, Voßler, Carl J. Burck-
hardt. Und ihr Publikum sind die happy few, d. h. einige Leute, die
inmitten der Hätz von Moden, Schlagwörtern, ungeistigen Exotismen,
und vor allem in der allgemeinen inneren Unsicherheit das Erbe deutscher

Bildung als geheimen Schatz und Besitz wahrten. In dieser
geistigen Luft sind die Anthologien nicht historische Sammlerangelegenheit
oder für den Kitzel der Gegenwart appretierte Hors-d'œuvres, sondern

Zeugnisse eines von überzeitlichen Werten entzündeten Willens, über
dem Wandelbaren das Dauernde aufzuweisen. So sind die wahrhaft
schönen Bände entgegenzunehmen, Hofmannsthals Deutsches Lesebuch,

Borchardts Deutsche Denkreden, sein Ewiger Vorrat deutscher Poesie

und Der Deutsche in der Landschaft. In dieser Atmosphäre echter
Ehrfurcht und Pietät sind die Ubersetzungen aus dem Griechischen und
Lateinischen ebenso sinnvoll wie einzelne Neudrucke von mittelhochdeutschem

Sprachgut, als Vermittlung von Werken, die einst auf die
deutsche Empfänglichkeit wirkten und wert sind, es erneut zu tun : die
Homerischen Götterlieder und Tacitus' Deutschland, deutsch von
Borchardt, Cato über das Greisenalter und Vergils Georgia, übersetzt von
Schröder. Das sind gewaltige Quadern im antiken Unterbau der
deutschen Kultur. Aus dem Mittelalter gibt Borchardt in Übertragung die

provenzalischen Großen Trobadors heraus, mit denen man zumeist nur
unbewußt in Berührung tritt, in unserem Minnesang, wo ihre
hintergründige Präsenz spürbar, dem Kundigen deutlich wird. Ich erwähne



Literarische Hinweise 1135

hier noch als Beiträge aus dem deutschen Mittelalter die Herausgabe
des Armen Heinrichs und Heinrichs von Morungen.

Als periodische Publikation erscheinen in der Bremer Presse die
Neuen Deutschen Beiträge. Herausgeber ist Hugo von Hofmannsthal.
Dieser Typus einer Zeitschrift, die nicht « aktuell » sein will, die eventuell

Abschnitte aus Immermann, Heinse, Lessing oder selbst Aristoteles

wieder abdruckt neben Beiträgen von Zeitgenossen, die als ihre
Sendung betrachtet, ein bestimmtes Niveau zu schaffen und zu halten,

zu bringen was wenige zu erwarten befugt sind, aber umso dankbarer
empfangen; ohne beengende Lehrmeinungen im Verkünderton
aufzunötigen, was das Ganze zur Sektenangelegenheit vermindern würde

- dieser Typus von Zeitschrift ist seit mehr als einem Jahrhundert in
unserem Sprachgebiet einzigartig, wenn wir von den Blättern für die

Kunst absehen. Bisher erschienen sechs Hefte; es seien einige Beiträge
zitiert: Schröder «Die Heimkehr»; Hofmannsthal Der Turm, Schauspiel,

Max Meli Das Apostelspiel; Borchardt « Aus dem deutschen

Dante»; Carl J. Burckhardt Reise in Kleinasien; Walther Benjamin
« Ursprung des deutschen Trauerspiels » usw.

Es soll noch erwähnt werden, daß Druck und Gewandung aller Bücher
der Bremer Presse von erlesenem Geschmack sind, und daß ihr Preis

niedrig gehalten wird. Sie sind einheitlich im Druckbild und Umschlag;
es ist nicht zu befürchten, daß irgendein faustischer Buchkünstler
jedem Einband seine nebensächliche Individualität aufzuprägen strebt.
Man erlebt in dieser Hinsicht Katastrophen genug. Vornehmheit, die
als erstes und oberstes inneres und äußeres Stilgesetz in Erscheinung
tritt: wer die Fühlorgane dafür hat, wird der Bremer Presse für ihre
Existenz Dank wissen.

*

Das Schrifttum als geistiger Raum

Von Hofmannsthal liegt eine kleine Broschüre vor: Das Schrifttum
als geistiger Raum der Nation.1) Er stellt der französischen Literatur,
die ein Einheits- und Ordnungsbegriff ist, die in gefestigter Uberlieferung

sich dennoch entwickelt, die gesellschaftlich ist wie die Gesellschaft

literarisch, ihr stellt er die deutsche literarische Situation
entgegen, die sich als Gegenwart nur vom Einzelnen aus begreifen läßt.
Im Grunde ist es die Gegenübersetzung und ein Abwägen der Struktur
des französischen Schrifttums mit der seelischen Grundhaltung des

') Verlag der Bremer Preise, München 1927.



1136 Max Rychner

Deutschen, welche bei diesem zu literarischem Ausdruck gelangt -
wobei indessen die letzten Ziele überliterarisch sind. Für den Deutschen
ist dies die spontane Einstellung: «Das National-gesellschaftliche ist
nicht das primäre (wie in Frankreich), sondern die Widerlegung des

Gesellschaftlichen ist das primäre. Von einem Etwas im geistigen
Bestände der Nation, dem eine verkappte, aber kaum bestrittene Macht
zukommt, wird jene Ebene negiert, durch deren Setzung sich die
Gesamtheit der geistigen Erzeugnisse erst zur Literatur zusammenfassen

würde. Wir haben eine Literatur im uneigentlichen, konventionellen
Sinne, die aufzählbar, aber nicht wahrhaft repräsentativ noch
traditionsbildend ist. Und wir haben neben ihr, außer ihr, unter ihr, über
ihr eine geistige Regsamkeit, die in dem Begriff Literatur nicht
einbegriffen sein will, aber alle Ansprüche, das geistige Leben der Nation
zu bestimmen, in sich faßt, die sich weder an die Gegenwart als die

verantwortliche Geselligkeit der Lebenden, noch an die Geschichte
als die verantwortliche Geselligkeit der Nation zu binden, die überhaupt
nichts zu verantworten begehrt und doch nach den tiefsten, ja nach

kosmischen Bindungen und den schwersten, ja religiösen Verantwortungen

für die Gesamtheit begierig, durchaus nur in der einzelnen
Persönlichkeit wirksam sein will. » Das ist es. Das ist die schöne und
umfassende Formel für einen Sachverhalt, der schon ins Bewußtsein
gehoben war, der, wenn man vom Kulturvergleich ausgeht, vielleicht
tragisch anmuten mag, was jedoch wenig fruchtet, denn seine

Feststellung und Erhellung führt zur Erkenntnis einer Aufgabe. Die Aufgabe

liegt in der Uberwindung dieser Situation. Das mag als unmöglich
gelten, weil es dem Wesen des schöpferischen Deutschen, somit dem
deutschen Geist entgegen zu sein scheint. Ich glaube es aber nicht.
Ich glaube, daß dem deutschen Geist noch viele unverwirklichte
Möglichkeiten zu Gebote sind, unter die auch die Erlösung des Schaffenden,
des schaffend « Suchenden », wie Hofmannsthal nach dem Wort Nietzsches

diesen reinen Repräsentanten deutscher Geistigkeit nennt, aus
seinem einseitigen Spannungsverhältnis zwischen dem Ich und dem
Absoluten gehört. Das will nicht heißen, daß dieser Typus
weggewünscht werden soll; zu vieles erwarten wir noch von ihm. Er gehört
zu einer Klasse von Urphänomenen, die immer wieder sich produzieren
und Sprache gewinnen werden, wo es um « Höheres und Höchstes »

geht. Aber es sollte nicht als dauerndes Gesetz gelten - aus Lust am
Tragischen - daß diese weltscheue, die menschlich geistigen Bindungen
negierende Haltung zum Wesen der Größe gehören, daß die erhabensten



Literarische Hinweise 1137

Geister auch künftighin gleichsam in einen erdenfernen Raum
hineinsprechen oder über ihre Zeitgenossen hinweg zu späteren Geschlechtern.

Ein zweiter Fall Nietzsche wäre unerträglich schmachvoll: nur taube

Ohren, das geistige Band zwischen der Nation und dem Genius
abgerissen. Damals hat die intellektuelle Mittlerschaft, die Kritik,
versagt; und es stellte sich heraus, daß eine gebildete Elite fehlte, die

gespürt und erkannt hätte, worum es ging. Besteht eine hochgezüchtete
und verantwortungsbewußte Leserschaft, innerlich frei und nicht auf
die Kunstparolen einer einzigen bestimmten Richtung festgelegt, so

vermag sie als ein Verbindendes zwischen Schöpfer und Nation eine

Sendung zu erfüllen, die fruchtbar und ehrenvoll wäre. Sie würde zum
eigentlichen Gewissen der Nation, in ihr würde sich der « Volksgeist »

vielfältig und doch zur Einheit gebunden darstellen. Die Romantik
kannte und forderte dieses Ziel. « Das Ich soll sich mitteilen. » Bei
Friedrich Schlegel treffen wir auf den Begriff der « Urbanität », - heute

wären Städte genug da, um Urbanität sich herausbilden zu lassen. Und
Schlegel seufzt den Wunsch: «Wenn wir nur recht viel klassische

Leser hätten»; es ist der Wunsch nach einer geistigen Elite.
Sie wird erstehen, wird sich ihrer selbst bewußt werden, oder sollte

es zum mindesten. Der schöpferische Geist wird wissen, zu wem er
spricht, er muß nicht mehr befürchten, daß seine Worte ins Leere
fallen. Aber er muß auch den Willen haben, zu Menschen zu sprechen,
nicht bloß einsam zu monologisieren. Und er muß jenen verbreiteten
Prophetenwahn opfern, daß einzig er Statthalter des wahren Geistes

sei. Der « Suchende », der einsame Dämon, wie ihn Hofmannsthal
entwirft, verfällt in seiner Position gegen die bestehende Welt leicht in
die Kritiklosigkeit sich selber gegenüber. Er neigt zu Naivitäten; er
sieht sich nicht mehr perspektivisch zu den geistigen Ordnungen, da

er mit seiner eigenen alles andere Sein und Wirken entsetzen und
ersetzen will. Nicht etwas bringen und uns hinzufügen möchte er, sondern

vorerst alles wegräumen, um seine « Welt » an dessen Stelle treten zu
lassen. Für diese beansprucht er absolute Gültigkeit, wer sich ihm
naht, darf es nur in unbedingter Gefolgschaft. Man muß alles opfern,
um alles von ihm zu empfangen, so setzt er voraus. Er ist herrisch,
unduldsam, abgesperrt gegen andere. Dabei kann er sich nicht fassen

über die Verstockheit der Menschen, die nicht an ihn glauben wollen.
Er verachtet sie und ersehnt doch Einfluß auf sie. Die Rolle der Führerschaft

beherrscht seine Vorstellungen. Sein Leben empfindet er als

tragisch, als Opfer am Geist; mag sein, daß er seine Tragödie mit



1138 Max Rychner

Größe durchkämpft und ein wahrhafter Heros ist, wo dieser Größe
jedoch nur das Geringste fehlt, zeigt sich eine mindere Wehleidigkeit
und Selbstbemitleidung. Seine unbedingte Haltung ist oft ebensosehr

Steifheit, Enge und doktrinäre Starre wie Charakterfestigkeit. Er ist

von abgründiger Humorlosigkeit, dafür von integralem Hochmut.
Psychologe wird man auch nicht eben, wenn man sich selbst zu
genügen hat. Das ist ihm auch gleichgültig, er ringt ja um einen Mythos.

Ich habe da ein bißchen gefälscht, zum mindesten übertrieben. Man
muß aber nur die negativen Merkmale dieses Typus des «Suchenden »

stärker nachzeichnen, so wird er entlarvt als der « Schwierige » par
excellence. Er ist kein Wahngebilde, sondern eine Wirklichkeit unserer
Literatur, vielleicht nicht mit allen Attributen angetan, die ich einem
ideellen Exemplar zuerkannte, aber mit mannigfaltigen Variationen
derselben. An Stirner, Langbehn erkennt man Züge davon, in der
Gegenwart hat das apokalyptische Lebensgefühl diesen Typus
deutlicher hervortreten lassen, wir finden ihn bei Expressionisten oder
aufs Profunde hin stilisierten Verkündern wie 0. zur Linde, Rudolf
Pannwitz, Rudolf Steiner, Döblin, und bei ganzen Schwärmen kleinerer
Geister, die private Theorien über das Wesen der Welt ersannen. Oft
ist eine heruntergekommene Art von Faustik im Spiel, als verkapptes
Ideal oder mißleiteter Drang.

Es geht hier nicht um die Diskussion der geistigen Werte, die von
der skizzierten Gattung von Suchenden für uns erobert wurden, sondern

um die Frage, inwieweit die von bedeutenden Köpfen verkörperte
innere Haltung der Wirklichkeitsabkehr, der Selbstverabsolutierung,
der egozentrischen geistigen Unsoziabilität das deutsche Schrifttum
als geistigen Raum erfassen läßt und nicht als ein willkürlich parzelliertes

Gebilde, wo jede Einzelparzelle gegen die andern eingehegt ist
und ihr Dasein allein für metaphysisch begründet hält. Diese Haltung
ist inhuman. Wahres Genie reißt Trennungswände nieder, verbindet
Unverbundenes, erweitert den geistigen Gesamtraum. Das ist an
Goethe, ist an Nietzsche zu lernen. Warum sich ihrer Ausstrahlung
schon entziehen, an der noch nicht alle Saaten aufgegangen sind, die
sie befruchten soll « Die Luft bilden, in der der große Gedanke leben
kann », war ein Programmsatz der Blätter für die Kunst. Daran müssen
heute mehr Verantwortlichkeiten beteiligt sein als die einer exklusiven
Gruppe. Was not tut, sind Mittler.

Hofmannsthal erspürt die Anzeichen eines Prozesses nach dieser

Richtung. Er hebe an « als eine innere Gegenbewegung gegen jéne



Literarische Hinweise 1139

Geisterumwälzung des sechzehnten Jahrhunderts, die wir in ihren zwei
Aspekten Renaissance und Reformation zu nennen pflegen. Der Prozeß,

von dem ich rede, ist nichts anderes als eine konservative Revolution

von einem Umfange, wie die europäische Geschichte ihn nicht kennt ».

*

Stellung zu unserer Zeit

Otto Flake hat vier Essays herausgegeben unter dem Titel Unsere

Zeit.1) Flake ist ein freier, gescheiter Betrachter von Zeitfragen, kritisch
nach rechts und links, durchaus kein Extremist, kein absoluter Forderer.
Er rechnet schlicht und selbstverständlich mit den Realitäten, mit dem

Möglichen; er tritt gewappnet für unsere Zeit ein. Und weiterhin
erfahren die « mittleren Werte » eine Rehabilitierung, die in unseren
Tagen zu formulieren eine gewisse Zivilcourage voraussetzt. « Ich habe

ihre Bedeutung ungläubig genug kennen gelernt. Ich für meine Person

war noch radikaler als die Radikalen, denn ich machte den Schritt
über die lebensfähige Sphäre hinaus und sah, daß am absoluten Geist

gemessen alle Wirklichkeit nur ein ohnmächtiges Annähernd ist. » Also
kein geborener Ausgleicher oder Ruhemahner. Flake hat viele
Provinzen des Geistes durchmessen, hat geforscht und experimentiert.
So hat er auch die Grenzen anerkennen gelernt, quos ultra citraque
nequit consistere rectum. Nun setzt er sich ein für dieses « rectum »,

das kein absoluter, sondern ein Lebensbegriff ist, ein Begriff, der bei
Goethe immer wieder vorkommt als «das Rechte». (Denn das Rechte

zu ergreifen, muß man aus dem Grunde leben... Wie man getrunken
hat, weiß man das Rechte...) Es ist leicht, diese Instinktsicherheit für
das Maß, dieses empfindliche Wissen zu bespötteln, aber es ist
oberflächlich und billig. Ihre höchste Form, ihre tiefste Konsequenz ist
die Weisheit. Unsere Epoche hat nur unvollkommene Organe, um
den humanen Wert der Weisheit würdigen zu können. Sie hält es eher

mit den dynamischen Gewalten des « Suchenden ». Und doch ist der
geistige Typus der Weisen eine der erhabensten Blüten, die eine

Kultur hervorbringt. In Goethe waren der Suchende und der Weise

vereinigt, aber der Deutsche liebte an ihm zumeist den faustischen

Drang, das Streben und Erjagen, nicht das große Bewußtsein des

Besitzes, der gültigen Ordnung. Man nannte den Alternden « Olympier »,

und weiß der Himmel es war Spott in dieser Benennung. Genie soll

x) Verlag S. Fischer, Berlin 1927.



1140 Max Rychner

sich unbedingt in schwarzer Dämonie offenbaren, furioso und fortissimo.

Wäre das Gefühl für Nuancen - Nuancen der Empfindung, des

Denkens und der Sprache - feiner ausgebildet, so würde das Falschgetön

manches pseudo-prophetischen Urwortharfners rascher

wahrgenommen. Daß Weisheit inneres Erstorbensein bedeute, Schwäche

gegenüber Entscheidungen, ist leere Rede. Sie ist geistiger Universalismus,

errungene Freiheit des Schauens und Wollens. Ihre Entscheidungen
sind nicht einfache Anbetung oder Ablehnung, sondern Einordnung,
Rangstufung, Bezugsetzung der Phänomene. Im Weisen gelangt die

Kultur zu ihrem eigenen Genuß. Ob die jungen Generationen für
die maßbewußte Erscheinung des Weisen etwas übrig haben oder nicht,
ist gleichgültig. Sie haben andere Aufgaben. Aber daß die Vierziger
und Fünfziger wieder den Mut zurückgewinnen, Seinswerte und
Bildungsideale zu vertreten und unserer Zeit zu adaptieren, die
augenblicklich als unzeitgemäß erklärt werden, scheint mir eine Bereicherung
der gegenwärtig möglichen Kulturaspekte. Eine Epoche, die ganze
Klassen von geistigen und moralischen Ideenmächten nichtexistent
erklärt, ist auf ihre eigene Verarmung aus. Das moderne Lebensgefühl
soll indessen eine Bereicherung in sich enthalten ; seine eine Dimension
ist das Verhältnis zur Geschichte, an welcher es nicht erstarrt, sondern

Vertiefung und Bestätigung seiner eigenen Funktion erfährt.

*

Grundlinien eines neuen Europa

« Unser Vaterland Europa beginnt sich zu konstituieren », mit diesem
Satz eröffnet Gustav Wyneken seinen Essayband Der Europäische Geist.1)
« Jedenfalls sind es weniger Interessen als Ideologien, was dem
Zusammenschluß Europas im Wege steht. » Sicherlich. Und neben den

nationalen, religiösen, rassischen usw. Ideologien, die einem historischen
Einzelphänomen allen Sinn zuweisen, sind es wohl nicht zuletzt weit
kraftlosere Ideologien, die einen abstrahierten Internationalismus aufs

Papier projizieren, wo er denn auch still verharren bleibt. Der förderlichste

Weg ist wohl immer noch der der Erkenntnis. Das Unterscheidende

und Trennende der nationalen Geistesstrukturen soll ebenso

aufrichtig herausgearbeitet und bloßgelegt werden wie das Gemeinsame
und Vereinbare. Es ist viel internationale Rührseligkeit am Werk, um
Dinge unter einen Hut zu bringen, die nicht darunter gehören. Das

*) Verlag : Der Neue Geist, Leipzig.



Literarische Hinweise 1141

Ziel der Feststellung von Gegensätzlichkeiten der geistigen Struktur ist
nicht deren Aufhebung, aber auch nicht eine unendliche Diskussion
darüber. Der wertvolle Schatz selbstverständlicher Voraussetzungen
soll gemehrt und bewußt gemacht werden, damit man jederzeit mit
ihm rechnen kann. Ein künftiges Europa wäre wenig verlockend, wenn
es aus französierten Deutschen, anglisierten Franzosen, aus katholi-
sierenden Protestanten und bolschewisierenden Industriellen bestünde.

Ausgleiche, d. h. die modi vivendi sind nicht durchaus an Opfer von
Wesensbestandteilen auf beiden Seiten gebunden, sondern an eine
Disziplin, die von neuen Einsichten ihre Impulse empfängt.

An Versuchen, neue Perspektiven für unsere gegenwärtige neue
Situation zu finden, fehlt es nicht. Gerade die Kompliziertheit des

Gegenstandes begünstigt indessen Geister, die an einem Teilproblem
hangen bleiben, oder solche, die, was ebenso unergiebig ist, mit einer

privaten Heilsbotschaft aufwarten, für die nichts weiter aufzubringen
wäre als unbedingter Glaube und das sacrifizio del intelletto.

Wyneken sucht ein paar feste Punkte zu gewinnen, die es als Ausgangspunkte

für die Rekonstruktion Europas festzuhalten gilt. Die männlich
freie Art, wie er an die Probleme tritt, und jede noch so holde Illusion
verwirft, wirkt überzeugender und glaubwürdiger, als etwa die

gestanzte Appell-Prosa Hermann Kessers, der zwar nicht viel zu sagen
hat, aber sich in der Gebärde des Sprechens übernimmt, indem er
gleichsam dauernd auf den Tisch schlägt, um sich für Geist, Seele,

Gerechtigkeit, Beethoven einzusetzen.1) Aus Wyneken sei seine Stellung
zu drei Fragen angedeutet. Er untersucht die europäische Ethik in ihrem
Verhältnis zur asiatischen, der des Tao, und besteht auf der Unmöglichkeit

der Assimilation. Die Energetik des europäischen Geistes, sein

Schöpfungsethos, sein Wahrheitsbegriff, das alles sind Wesenszüge,
die er nicht aufgeben noch angleichen kann. Diese Feststellung ist der
Rückschlag auf Symptome der Nachkriegszeit, als einige deutsche
Intellektuelle das Heil aus Asien erhofften. Henri Massis hat eine Défense
de l'Occident2) geschrieben, um die vom Osten bedrohten Werte des

Abendlands zu retten. Als Einfallstor der östlichen Offensive erkennt

er Deutschland, gegen das er den Ring der katholischen Lateiner fest

zu schliessen wünscht. Sein Bild der Sachlage wird schon heute durch
die Wirklichkeit wesentlich korrigiert. - Zum zweiten wendet sich

1) H. Kesser, Vom Chaos zur Gestaltung. Essays 1915—1919. Verlag der Frankfurter

Sozietätsdruckerei, Frankfurt a. M.
a) Librairie Pion, Paris 1927, in der Sammlung Le roseau d'or.



1142 Max Rychner

Wyneken gegen eine in tausend Formen sich offenbarende Zeiterscheinung

: gegen den « religiösen Dilettantismus ». Eine triftige Stelle sei

hergesetzt: «Was die Intellektuellen anbetrifft, so sehe ich bis jetzt
nur ein krampfhaftes, aber sehr impotentes Bemühen, dem Krieg einen

religiösen Sinn abzugewinnen, ihn zum religiösen Erlebnis zu machen.

Was ich von diesen Bemühungen kenne, geht nicht über bloße schöne

Worte hinaus und bringt zum Teil Umdeutungen der seelischen und
geschichtlichen Wirklichkeit hervor, die an Fälschung grenzen. Wenn
schon der Dichter... nicht wagt, dem Vaterland seine Lieder
darzubringen, dann sollten wir, meine ich, unser bißchen Religionsdilettieren
auch noch einmal daraufhin ansehen, ob es - vom Ernst und der Würde
der Religion ganz zu schweigen - auch nur dem Ernst des großen
äußeren Erlebnisses angemessen ist. » Diese Worte haben seit dem

Krieg nichts eingebüßt; sie gelten noch im ganzen Umfang. - Und
drittens sei der Aufsatz « Die zentrale Antinomie der Pädagogik »

erwähnt, der eine Fülle von Kenntnissen, Erfahrungen und schlagenden
Formulierungen enthält. Zeiten mit großer einheitlicher Kultur hatten
feste Normen der Erziehung. Wird die Kultur brüchig, geht sie ihres

Zusammenhangs verlustig, so tritt als pädagogisches Ideal der
Individualismus auf. « In dieser Not», schreibt Wyneken, «flüchten wir uns
zum Kind. Das Kind soll uns retten, es soll unser Orakel sein, es soll

uns sagen, wie es erzogen werden soll. Wir wollen uns von ihm
erziehen lassen. Der Genius des Geistes (d. h. der Kultur) ist verstummt,
nun soll der Genius der (kindlichen) Natur zu uns sprechen. Und
so beginnen wir im Kind Offenbarungen zu wittern, versteigen uns sogar
zu dem Mißverständnis, als ob im eigentlichen Sinn künstlerische
Produktivität im Kinde schlummere - das .Jahrhundert des Kindes' ist
angebrochen, weil der Aon der Kultur zu Ende ging. Wir fürchten
uns vor Gewalt- und Zwangsanwendung, wir fürchten uns vor
der Übernahme von Verantwortung (Bismarck bezeichnete das einmal

als die eigentliche Krankheit des modernen Menschen), wir haben

kein positives Ideal mehr, nur noch ein negatives, das non peccare...
Letzten Endes ist unsere Idee der absoluten Zwangslosigkeit eine

Illusion. Das gibt es nicht. Freiheit kann nicht das konstitutive Prinzip
der Erziehung sein. Wohl aber ihr regulatives Prinzip. Konstitutiv für
die Erziehung muß immer eine Idee sein, das heißt ein Bild vom
Menschen oder von der menschlichen Gemeinschaft... Und damit ändert
sich auf einmal der ganze Aspekt der Erziehung. Sie ist nicht Formung
und Beeinflussung der einzelnen Seele, sondern sie hat die ganze neue



Literarische Hinweise 1143

Generation als solche, die Jugend als solche, zum Gegenstand. Die Zeit
der Individualpädagogik ist vorbei, es beginnt die Zeit der ernsthaften
Sozialpädagogik. Wieder könnte... man sagen: die Gesamtheit der
Jugend zu bilden, die neue Generation herzustellen, ist konstitutiv für
die Aufgabe der Erziehung, die Bildung des Individuums nur regulativ. »

*
Die Aufgabe unserer Zeit

Der spanische Professor für Metaphysik, José Ortega y Gasset,

Gründer und Leiter der Revista de Occidente, einer führenden
Zeitschrift unserer alten Welt, gibt einen Band kulturkritischer Schriften
auf Deutsch heraus.1) Dieser Schriftsteller ist zunächst ein Zauberer,
von seiner Prosa sprühen tausend Reize aus. Er stellt einen Sonderfall
dar von einzigartiger « Wohlgeborenheit »: in ihm ist die gesamte
abendländische Bildung lebendiger Stoff, von seinem Madrider
Beobachtungsposten überschaut er ganz Europa perspektivisch, seitab von
jeder ausschließlichen Richtung, Gruppe, Bewegung, er hat dabei das

feinspürigste Organ für jede Zuckung, jede zarte Regung des Geistes,
seine kühne und präzise Intelligenz ist in steter Erregung und teilt
generös ihren Reichtum an Anregung mit, in einer Sprache, die
funkelnd, spielerisch sicher, leicht und rasch ist. Die Kardinalfrage des

Buches ist diese: «Die Aufgabe unserer Zeit besteht darin, die
Vernunft in die Biologie einzuordnen und dem Spontanen zu unterstellen.
In einigen Jahren wird es absurd erscheinen, daß man einmal vom
Leben verlangte, es solle der Kultur dienen. Die Bestimmung des neuen
Zeitalters ist es, das Verhältnis umzukehren und zu zeigen, daß die

Kultur, die Vernunft, die Kunst, die Ethik ihrerseits dem Leben dienen
sollen. » Die vitalen Werte dringen in die Philosophie ein, und zwar
nicht wie bisher, um sich von einem systembehexten Geist ihren
Rang zuweisen zu lassen, sondern um als Herrschaften sich dem
Geist gleichzustellen. Eine neue Kultur wird nur aus einer
Neubewertung - Höherbewertung - des Lebens hervorgehen. Die eine

Konsequenz von Nietzsches Wirken heißt Ortega. Daß der Prozeß
der Umbildung in unserem Lebensgefühl in vollem Gang ist, aufweisbar

an moderner Literatur, Musik, Kunst, Philosophie, daß er aber
zumeist übersehen oder mißverstanden wird: das ist das Thema dieses

wahrhaft freien Geistes. Der vitalistische Imperativ, dem er eine neue

') José Ortega y Gasset, Die Aufgabe unserer Zeit, deutsch von Helene Weyl.
Mit einer Einleitung von Ernst Robert Curtius. Bei Dr. Girsberger & Cie., Verlag

der Neuen Schweizer Rundschau, Zürich 1927



1144 Max Rychner

Würde verleiht, hat nichts mit einer Rückkehr zum Primitivismus zu
tun. Negerplastiken werden Europa nicht vorwärts bringen. Es gilt
nicht, neue Ausschließlichkeiten zu propagieren: vitale Werte an Stelle
der geistigen, oder ähnlich, sondern es gilt eine neue Gesamtheit zu
erfühlen, zu erfassen. Ortega drückt es so aus: « Aus der Zerstückelung
dessen, was nur als Ganzes existieren kann — Wissenschaft und Atmung,
Moral und Sexualität, Gerechtigkeit und gesundes inneres Sekretionssystem

- stammen die Niederlagen des Lebensgefühls, die großen
vitalen Zusammenbrüche. Das Leben stellt an alle seine Aktivitäten
die Forderung des Zusammenschlusses zum Ganzen; wer eine davon

bejaht, muß alle hinnehmen. » Für Ortega steht es fest: unser Schicksal
ist es noch lange nicht, den Untergang des Abendlands zu erleben,
wir stehen an der Schwelle eines neuen Zeitalters. Schon ist die Frühröte

sichtbar. Man schaue nur hin! «Jedes Leben ist ein Blickpunkt
auf das Universum. »

Aus dem meisterhaften Vorwort von Ernst Robert Curtius sei

folgender Passus hergesetzt : « Nicht weil er Spanier ist, wird in dem

vorliegenden Band eine Auswahl aus Ortegas Werk den Lesern deutscher

Zunge vorgelegt, sondern weil sein Geist die Probleme unseres Abendlandes

und die Aufgaben dieser Weltstunde so umfassend überschaut,

so eindringend analysiert, so fruchtbar klärt, wie es nur von wenigen
Mitlebenden gesagt werden kann. Ortega ist vielleicht der einzige
Mensch in Europa, dem es gegeben und gemäß ist, mit der gleichen
Intensität des Interesses, der gleichen Sicherheit des Urteils, dem

gleichen Glanz der Formulierung über Kant wie über Proust, über
Debussy wie über Scheler zu sprechen. Zwischen vorgeschichtlichen
Kulturen und kubistischer Malerei scheint es nichts zu geben, was
diesen Kritiker nicht leidenschaftlich interessierte. Ortega erblickt in
seinem « Perspektivismus » eine philosophische Analogie zur Einstein-
sehen Physik. Wie dem auch sein mag, eines scheint mir sicher: daß

dieser Perspektivismus der angemessene und überzeugende Ausdruck
für die Geisteshaltung unserer Zeit ist. Er ist das Ordnungsschema
für die Bewußtseinsform des zwanzigsten Jahrhunderts. »

In solchen Büchern, wie Die Aufgabe unserer Zeit eines ist, wird sich
eine Epoche ihres eigenen Reichtums bewußt. Europa darf sich plötzlich
wieder als Land von unbegrenzten Möglichkeiten fühlen. Die eine,
wunderbare Möglichkeit hat unsere Zeit verwirklicht: einen Geist vom
Rang Ortegas zu produzieren.

*


	Literarische Hinweise

