
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 11

Artikel: Das tragische im Werk von C. F. Ramuz

Autor: Weller, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1052

Das Tragische im Werk von C. F. Ramuz

Von Karl Weller

« Ein tiefes Mitfühlen läßt ihn weit in die Tiefen des Menschen
eindringen, - und von neuem auf das Mysterium stoßen. Was sind sie?

Wohin gehen sie? Warum tragen sie so viel mehr in sich als sie sind?
Soll dies alles verloren sein?

Ramuz hat von einer echten Mystik alles, was die Natur davon
vorbilden kann. Aber der göttliche Keim fehlt noch, den allein der Himmel
geben kann. Es ist eine noch gebundene Liebe, welche die Befreiung
sucht, eine noch verlassene Welt, die das Licht erwartet. »

Verehrung schließt die Kritik nicht aus, sondern fordert sie. Es zeugt
deshalb für die echte Haltung derjenigen, die sich verpflichtet fühlten,
in Pour ou contre C. F. Ramuz auf des Meisters Größe hinzuweisen,

wenn sie das kritische Wort nicht dem Gegner überlassen. Ein solch
kritisches Wort enthält die oben zitierte Stelle aus J. Maritains Beitrag.
Maritain vermißt in Ramuz Werk das, was die Vollendung des Christen
macht: die freie, erlösende Liebe. Seine Menschen scheinen ihm noch
allzusehr gebunden ins Nur-Erdhafte, ihr Beseeler hat nicht vermocht,
ihre Seelen mit einem überwindenden Glauben zu füllen, der in ihrer
Werk-Gebundenheit die Freiheit verwirklichen würde. Sie erwarten
wohl das Licht, aber sie besitzen es noch nicht.

Aber diese Kritik ist ein Irrtum. Wie kommt J. Maritain zu dem

Urteil, daß es ein Mangel sei, wenn ein Künstler eine Welt unerlöster
Menschen gestalte? Ist er der Meinung, das Christentum kenne keine

Tragödie mehr? Es ginge nicht an, die Erlösung zum Maßstab für die

Kunst zu machen, die doch oft der edelste Verzweiflungsschrei einer
unerlösten Menschheit ist.

Ich glaube eher, daß J. Maritains Urteil daraus zu erklären ist, daß

er das Urteil über die persönlichen Bemerkungen, wie sie z. B. ziemlich

zahlreich in Présence de la mort zu finden sind, auf das Werk als

solches übertragen hat.
Wenn wir vom Kunstwerk selbst ausgehen, und nicht von leicht

mißverständlichen Äußerungen des Dichters, werden wir zu Paul Claudels

Urteil kommen und mit ihm sagen: Ramuz' Werk ist eine Vision des

Tragischen. « Ramuz est plein de génie et d'imagination et le style



Das Tragische im Werk von C. F. Ramuz 1053

connaît par lui un renouvellement. Il n'est à l'aise que dans la mise en
œuvre des plus grands thèmes. Il a le sens du vrai tragique humain. »*)

Ein größeres Lob kann einem Künstler kaum gegeben werden. Die
folgenden Ausführungen möchten versuchen, eine Skizze von Ramuz'
tragischer Weltvision zu geben.

I.
Cœurs abandonnés que nous sommes,
il n'y a pas de Présence pour nous.

(Le Règne de l'Esprit Malin.)

Pierre Kohler und Florian Delhorbe erwähnen mit Nachdruck, daß

die «collectivité» im Werke Ramuz' mit dessen Entwicklung immer mehr
Bedeutung erhielt.2) Mit dem Ausdruck « le personnage collectif »

weisen sie zugleich auf die Intensität der inneren Verbundenheit dieser

Gruppenbildungen hin. Und Florian Delhorbe formuliert glücklich, was
ihrem Leben diese Dichte gibt: la recherche du paradis perdu.

Weil beide Arbeiten nur Hinweise auf wichtige Merkmale Ramuz'-
scher Kunst geben wollen, erklärt es sich, daß die Bedeutung dieser

Feststellung nicht eingehender dargelegt wurde.
Mit diesem Begriff dringt man am raschesten in Ramuz' Werk ein.

Denn dank einiger Gestaltungen von J. Romains, die das Ziel des

Unanimisme, nämlich Schaffung von Gruppenindividualitäten, in
überzeugender Weise erreichen, ist dem Beurteiler der Vorteil eines klärenden,

umgrenzenden Vergleichs gegeben.
In Cromedeyre-le- Vieil, wohl einem der gelungensten Werke des

Unanimisme, erklärt Emmanuel das Wesen seines Dorfes mit folgenden
Worten:

Thérèse, mon enfant, Cromedeyre est comme un seul homme

Cromedeyre est une chaire unique
Qui se perpétue, crochée au sol.
Il accumule dans sa personne
Beaucoup d'orgueil, beaucoup de malice,
Beaucoup de haine et de fourberie.

Das Wesen dieser Gruppenbildung ist ihre sinnliche Kompaktheit.
Alle Einzeltriebe, alle Einzel-Egoismen verschmelzen sich in einem

einzigen Egoismus-Leib. Die Einwohner von Cromedeyre-le-Vieil
schmiegen sich mit Wollust an den warmen Leib ihrer Gemeinschaft,
welche ihren Gliedern dieselbe Sicherheit gibt, wie der Herden-Leib
den einzelnen Tieren.

*) Chronique des Lettres Françaises, p. 674, Oktober 1925.
2) Pierre Kohler, La Littérature d'aujourd'hui dans la Suisse romande, p. 58. Florian

Delhorbe, Sur les œuvres de C. F. Ramuz, in La Revue de Genève, Januar 1924. p. 89.



1054 Karl Weller

Vergleicht man Cromedeyre-le-Vieil mit dem Bergdörfchen von
Le Règne de l'Esprit Malin, dann wird der Unterschied mit aller wünschbaren

Deutlichkeit klar : Bei Ramuz sind die Menschen in einem Lebenselement

verbunden, das sie zu gleicher Zeit trennt, isoliert. Sie sind

trotz ihrer Gebundenheit allein, einsam, verlassen.

Was Ramuz' Werk den ganz eigenen Ton gibt, ist dieses Getrenntsein

in der Gebundenheit. Das zuerst Sichtbare ist das Getrenntsein.
Wenn wir das Dorf oder das Städtchen dieser Menschen betreten,

dann ist es, wie wenn alle Dinge erstarren würden. Die Stille, die ihr
Wort erst recht hörbar machen sollte, ist trennender Raum geworden.
Eine dauernde Drohung treibt die Schatten wieder in die Dinge zurück
und dämpft Stimmen und Gebärden.

Und dies begegnet uns bei einem Dichter, der, wie selten einer, von
der Liebe zu den Dingen bewegt ist, und der sie uns wie wenige nahe

bringen kann. Aber dieser scheinbare Widerspruch ist Ramuz' dichterische

Tat. Man lobt ihm nach, daß er die Welt so malen könne, wie sie

von diesen kleinen Leuten gesehen wird. Das ist richtig, wenn man
damit sagen will, daß er das innere Bild, das diese Menschen dumpf in
sich tragen, in uns ins Bewußtsein erhebt.

Wie Ramuz dieses innere Bild sieht, ist für uns das Erschütternde.
Diese Menschen, die wir für reich hielten, weil sie Berg und Bach und
Wiese besitzen, sehen wir plötzlich erschreckend arm vor uns. Wohl
sind sie gebunden an den Rhythmus des Tages, des Monats, des Jahres,
aber diese Verbundenheit erweist sich als ein Gestoßensein von einer
dunklen Macht, die im Verborgenen meist zu aller Verderben wirkt.
Selbst durch Sonnenschein und Himmelsblau wirkt etwas Fremdes. In
all ihrer Gebundenheit sind es verlassene Menschen, ohne
Gegenwärtigkeit. Sie klammern sich an ihr Leben in herber Arbeit, aber sie

leben nicht. Es geht zuletzt fast allen wie Lude, in Le Règne de l'Esprit
Malin, sie geben ihrem unsichtbaren Criblet, und ihre Hände fallen
leer zurück. Sie sind im Finstern und werden von unsichtbaren Händen
beraubt.

An die Liebe glaubt nur der junge Mensch, der sich noch nicht in die
beklemmende Rätselhaftigkeit dieses Daseins ergeben kann, um auch
bald genug zu erfahren, daß auch sie nicht ist. Wie unheimlich in ihrer
Nacktheit ist z. B. jene Szene in Présence de la Mort, wo der Liebende
erfahren muß, daß die Geliebte lügt, ohne es zu wissen, « nur deshalb,
weil sie ist ». « Voilà comment encore a été un homme, ce soir-là, et
l'homme était devant la femme qu'il aime et l'a accusée. Elle m'a menti,



Das Tragische im Werk von C. F. Ramuz 1055

je me suis menti, tout m'a menti. L'amour ment, ô la très aimée! Il
vient des distances entre nous, l'espace vient et le temps vient, toujours
plus d'espace, toujours plus de temps. »

In der Angst dieses Nichtseins wirft ihn die Lebenssehnsucht zurück

an den weichen Leib der Geliebten. Nur etwas halten, betasten können,

um in der Sinnlichkeit das Nichtsein zu vergessen. Ein Durst nach

Dingen, eine Leidenschaft nach Besitz ergreift alle.
Das Nichtsein dieser Menschen verdichtet sich in Joël, aus L'amour

du monde, zu einer ergreifenden Gestalt. Sie ist nicht zufällig in diesem

Buch, ist es doch dasjenige, welches zeigt, daß der Mensch den Kino
erfunden hat, um seiner Flucht vor der Einsamkeit neue Möglichkeiten
zu geben. Wir erinnern uns, aus welcher Empörung Léon Bloy gegen
das erste Flugzeug die Faust geballt hat, und wir verstehen nun auch

den, der im Kino eine satanische Versuchung erkennen kann.
Wie das Stück weiße Leinwand ein Fenster ist, durch das die

zentrumslose Welt in Fetzen zerrissen hereinfliegt, um dem bedrohten
Menschen noch den letzten Halt zu entreißen, seine Sicherheit des

Instinktes, so ist Joël zum Magier geworden, der nur den Arm zu erheben

braucht, um Decke und Wände des kleinen Cafés verschwinden und
die Wogen des weiten Weltozeans hereinströmen zu lassen, - und

an Stelle der einfachen Menschen sitzen Besessene vor uns. - Von
unheimlicher Intensität ist diese Szene, wie sie nur geben kann, wer in
Abgründe menschlichen Lebens dringen konnte.

II.
Voilà comment les hommes sont faits.
Ils vont à la mort par peur de la mort;
ils la fuient du mauvais côté. Croyant
s'éloigner d'elle, ils vont à sa rencontre.

Présence de la mort.

Der « Provinz »-Dichter Ramuz deckt in seinem Werk die Abgründe
auf, aus denen die große Hure aufsteigt, an deren Wollust die Menschen
die Angst vor ihrem Nichtsein betäuben wollen. Dieser sinnliche Taumel,
der unsere Zeit durchjagt, ist besonders in Présence de la mort erschreckend
deutlich gestaltet worden. (Daneben vor allem in Le Règne de l'Esprit
Malin und in Les Signes Parmi Nous.) Die Verwesung, die aus den

Totenkammern der Seelen aufsteigt, treibt die Menschen in eine maßlose

Besitzgier. Aber mit der Anzahl der Dinge wächst die Verwirrung.
Immer rasender dreht sich der Wirbel, immer undurchdringlicher
wird die Nacht, bis sie ganz im erstickenden Dunkel versinken. « Es



1056 Karl Weller

lastet auf den Schultern, auf Kopf und Schenkeln, um die Hände,
längs der Arme, die Bewegungen verhindernd, in den Mund eindringend

- man windet sich wie lebendig begraben. » Die Angst, diese unheimlich
schleichende Angst, deren atemraubender Hauch fast alle Werke Ramuz'
durchdringt,1) sprengt endlich die von Todesfurcht umklammerten
Kehlen, und ein einziger Schrei steigt in die Höhe und durchbricht die
lastende Nacht. Aber sie können nicht beten, nur wenige vermögen eine

Bitte zu stammeln. Sie haben nicht den Glauben, der ihrer Erde wieder
den Himmel geben könnte. Mit ihrer letzten Kraft schleudern sie ihre
Angst in das erdrückende Dunkel, um dann in stumme Ohnmacht zu
sinken.

Und jetzt tritt der große Versucher unter sie. In ihrer größten
Ohnmacht verführt er sie zur Empörung. Es ist ihnen, wie wenn sie plötzlich
aus ihrem Getrenntsein befreit und zur Gemeinschaft
zusammengeschlossen würden. Sie empfinden, wie herrlich es ist, viele zu sein und
doch nur wie eine Person. Eine wahnsinnige Freude erfüllt sie,
überschäumende Kraft durchströmt sie, die nur noch zerstören kann, um
sich zu befriedigen. Sie plündern, brennen, morden. Der große Rausch

beginnt. Denn trotz allem sickert die Erkenntnis in die Seele, daß ihre
Gemeinschaft Verwesung, Tod ist, den Satan um sie schlingt; und die

Drohung des Erwachens bringt neues Entsetzen. Die Lust kann
ihre Orgie feiern, und Satan klatscht den Takt dazu. Das Bild dieses

Totentanzes muß jeden wachen Menschen fast bis zum Aufschrei
erschüttern. Es soll deshalb ungebrochen hier stehen:

« Les femmes s'étaient parées. Tout tend à quelque chose qui n'avait pas été permis
encore, c'est pourquoi. Encore une fois, elles s'étaient mises devant leur miroir, avec
leurs poudres, leurs fards et leurs crayons; encore une fois, elles s'étaient appliquées
à se refaire elles-mêmes, cherchant à être non pas telles qu'elles étaient, mais telles
qu'elles auraient aimé à être. N'étant pas assez, telles qu'ellés étaient, prétendant à

davantage... La musique avait commencé... Un pas est fait matériellement en avant,
il est défait, il est refait, tandis que, sous les corps immobiles, les jambes seules se
balancent. Mais jusqu'où? parce que c'est un acheminement seulement et toujours
jusqu'à présent on a été arrêté en chemin. Alors aller, ou quoi? Allez! Le nègre s'est
mis à taper sur ses deux tambours de toutes ses forces. Mouvement, on avance une
jambe, on lève le bras de façon que le coude vienne à hauteur de l'épaule; c'est épaule
contre épaule, coude contre coude, on avance la bouche à la rencontre d'une bouche.
Pourquoi pas un peu plus loin? Les violons ont commencé de jouer à pleines cordes;
allez! C'était défendu, ça ne l'est plus. Une grande odeur se lève, pour dire que ça ne
l'est plus des nuques où il y a une couleur comme le dedans des coquilles. Allez! Ces
étoffes nous gênent. Elles ne servent plus à rien, puisqu'elles ne servaient qu'à empêcher.
La musique marque plus profondément le rythme. Allez! Le nègre rit avec toutes ses

grandes belles dents blanches. Allez! allez! allez! Et tant qu'ils peuvent, alors; — et

*) La Grande Peur dans La Montagne ist die Verdichtung dieses Angstgefühls.



Das Tragische im Werk von C. F. Ramuz 1057

jusqu'au bout, alors, tandis qu'une bougie s'éteint; deux grands corps seulement sont
demeurés debout, qui penchent, très lentement penchent, — une autre bougie s'est
éteinte, — penchent, penchent ; et il y a que tous ces autres corps sont déjà couchés sur
les tapis. » (p. 118—119.)

Die Intensität dieses Bildes ist kaum mehr überbietbar, denn die

Gestaltung könnte nicht keuscher sein. Solch innerlicher Ausdruckskraft

ist nur ein Künstler fähig, der seine Werke aus schwerer geistiger
Verantwortung schafft. Am Sinn ist nicht mehr zu zweifeln : die einzige
Gemeinschaft für die meisten Menschen ist die Verbundenheit im
Bösen. Die Not derer, die in dieser Gemeinschaft leben, ist ihre
Verlassenheit.

III.
Nous.

Ramuz' Werk ist von seltener Geschlossenheit. Mit jeder Dichtung
dringt er tiefer ins menschliche Dasein, immer dichter wird die
Lebensintensität. Vom Einzelfall eines unglücklichen Lebens dringt er stetig
bis zur Vision des Tragischen. Aus dem «il» wird ein «nous». Diese
einfachen Menschen gehören zu uns, und wir gehören auch zu ihnen.
Wir alle sind miteinander verbunden im Leiden der Gebundenheit ins

Nichtsein, und in der Ahnung eines andern, des Seins. « Der Mensch
ahnt eine übersinnliche Welt, aber er findet sie nicht. Mensch-sein
heißt trachten nach dem Unsichtbaren, und doch heißt Mensch-sein
wieder im Sichtbaren allein sich auskennen.»1) Solches Leben ist Tragik.
In der Freiheit unfrei sein, ist das Verstriktsein ins Böse.

Aber das Böse ist nicht ohne das Gute. Wer in die Abgründe menschlicher

Tragik eindringen konnte, ohne daß sein Auge erblindete, dessen

Licht muß von der erlösenden Liebe sich nähren. Ramuz ist durch die

Hölle gegen den Himmel gestiegen und hat auf hohem Berge das kleine
Dörflein der Liebenden gefunden. Noch ist ihre Gemeinde klein, aber
sie lebt, sie ist da in dieser Welt und durch sie wissen wir:
«Il y a eu l'amour avant, il ne peut pas se faire qu'il n'y ait pas
l'amour après. »

Die Ehrung, die seinem Werk letzthin zuteil geworden, gilt dem Werk
eines wahren Dichters.

') H. Kutter, Im Anfang u)ar die Tat.


	Das tragische im Werk von C. F. Ramuz

