
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 9

Artikel: Von zeitgenössischen Psychologen und Philosophen der Religion

Autor: Lienhard, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von zeitgenössischen Psychologen
und Philosophen der Religion

Von Fritz Lienhard

919

Die christlichen Kirchen erwachen aus der Betäubung, in die sie

gefallen waren unter dem Pulverdampf und Giftgas des Welt-Bruderkrieges;

sie beginnen sich, in Stockholm und Bern, zu besinnen auf ihre
Aufgabe, dem alten Geist der hohen Christusgesinnung neue Wege zu
bahnen. Gleichermaßen ist auch die Religionswissenschaft wiederum
geschäftig, das Nachdenken der Aufgerüttelten auf die Prinzipien und
ihre Anwendung im Einzelleben wie im Völkerleben zu lenken. Dabei

gehen die einen von der Religiosität im allgemeinen aus, die andern

von der christlichen und konfessionellen Frömmigkeit, und ebenso
unterscheiden sich die Ziele.

Beide Bewegungen, die mehr praktischen und die mehr theoretischen,
sind Anzeichen und Hinweise auf die Lebensfähigkeit und -Zähigkeit
dieser innern Regungen und äußern Einrichtungen, die mit der Religion
zusammenhangen. Philosophie und Religion sind Schwestern, die wieder

aus dem verborgenen Heiligtum der Menschheit hervortreten und alte
und neue Gaben und Werke darbieten - allen, die sich zum Höchsten
und Besten aufrufen lassen.

Am eindrücklichsten versieht diesen Dienst ohne alle Aufmachung
der Basler Psychologe und Philosoph Paul Häberlin. Er führt zunächst

tief in strenge Wissenschaft von der Seele und ihren Motivzusammenhängen

ein. Diesmal tut er es, indem er den hauptzüglichen
Unterschieden der einzelnen Persönlichkeiten voneinander nachgeht. Sein

Charakter1) verrät Charakter: klares Denken und Sprechen, scharfes

Beobachten bei weitem Blick, glückliche Kombinationsgabe. Man möchte
mehr Illustration der Schemata an konkreten historischen Persönlichkeiten

wünschen; aber der Pädagoge Häberlin überlässt diese reizvolle

Aufgabe meistens dem Leser, den er durch seine Zergliederungen und
Vergleichungen zum Menschenkenner heranbilden will.

Biographen und Historiker, aber selbst Dichter und andere Künstler,
finden hier eine geordnete Fülle von Gesichts- und Richtpunkten dafür,

*) Bei Kober, Basel



920 Fritz Lienhard

wonach die Charaktere des Menschen zu unterscheiden sind, welche

Trieb- und Geistkomponenten sich in ihnen vereinigen, welche

Lebensgeschichte die Charaktere durchmachen, wie verschieden oft die
reflektierte «Einstellung» zum Leben ist gegenüber der ursprünglichen
« Stellung » darin. Dies wird besonders deutlich am bedeutsamen

Beispiel des Genies.

Das Genie ist die geistige Persönlichkeit: das Individuum, das ganz

aus dem letzten Grunde der Existenz, aus der alleinen Wesenhaftigkeit,
heraushandelt. Es handelt ganz naiv; seine Triebe sind in der Richtung
auf die Harmonie des Mannigfaltigen, Einzelnen energiert, und zwar
hat diese geistige, vom Universum gerichtete Energie hervorragende
Kraft. Das Genie gibt es nun freilich nicht; das müsste das Universum
in Person sein; aber Genies gibt es, die ihm näher oder ferner stehen:

moralisch aktivierte, die die Welt und sich einheitsgemäß bearbeiten

vorzüglich mittels des Selbstbehauptungstriebes, und ästhetische, die,

vorzüglich mittels des Selbstveränderungstriebes, sich und Teile der

Welt als repräsentativen Ausdruck der vorhandenen Einheit symbolisch
darstellen. Das vollendete Genie hätte kein Gewissen, keine Unzufriedenheit

mit sich selbst; das wirkliche aber beurteilt sein tatsächliches,
stellungsmäßiges Verhalten nach dem Ideal reiner Moi alitât oder nach dem

rein ästhetischer Leistung. - Dabei hat das Wissen die bedeutsame
Aufgabe, das gefühlte Ideal und den gefühlten Widerstand getreu zum Be-
wusstsein zu bringen; meist verfälscht es aber diesen und noch mehr

jenes und damit die neue Einstellung. Daher es selber immerfort
gewissenhafter Revision bedarf.

Und nun wagt Häberlin die kühne Gleichsetzung: Genialität ist
maximale Religiosität ; denn sie ist maximale Geistigkeit, und Geistigkeit,
Kulturarbeit im wahren Sinne, gibt es nicht ohne Religiosität in der
moralischen oder ästhetischen Betätigung. Es gibt zwar bloße Religiosität,

die sich auf reinere Geistigkeit überhaupt stellt; aber das ist aus
Energiemangel im Gefühlsstadium stecken gebliebener Geist. Häufiger
noch trifft man Frömmigkeit mit der Beschränkung der moralischen
Arbeit auf die Heiligung, Vergeistigung des eigenen Selbst, verbunden
mit der Hoffnung auf Welt- und Menschheitserlösung durch ein Wunder.
Die volle energische Frömmigkeit aber bleibt dabei nicht stehen; sie

arbeitet an der Kultur und gewinnt im Glauben an die höchste Einheit
den Humor, der die eigene und fremde Unzulänglichkeit zu ertragen
vermag.

Während in dieser empirischen Psychologie jede Wertung und Setzung



Von zeitgenössischen Psychologen und Philosophen der Religion 921

von Sein vermieden werden musste, spricht nun der Philosoph Häberlin
endlich offen von den ersten und letzten Gründen : Das Gute führt uns,
wenn wir wenigstens Persönlichkeiten von einiger geistiger Qualität sind,
in die Mystik des ethischen Glaubens ein. Zuvor aber lässt er uns die

ganze Problematik des menschlichen Lebens durchkosten, wie er sie

in seiner Elementarpsychologie nachgewiesen hat, wie unsre Lebenshaltung

schwankt zwischen Subjektivität und Universalität, zwischen

Eigenwillen und Einheitswillen. Auf der Suche nach eindeutiger
Lebensrichtung bietet sich die Philosophie als Führerin an; sie « lebt vom Glauben

an das Vollkommene» und sucht Verbindung zwischen den beiden
Polen Idee und Wirklichkeit, um dem Menschen den Weg zum Grundsatz

des richtigen Verhaltens und damit zum Glück zu weisen; das wäre
das Gute, zugleich das höchste Gut.

Und nun greift unser Philosoph mit Meisterhand alle die Schnüre
auf, die die Denker gesponnen und gespannt, die die Nachdenker gierig
erfasst haben, um aus dem Labyrinth der Zwiespältigkeiten herauszukommen.

Ohne Erfolg! Die «naive Philosophie» des ethischen

Fortschritts stellt als Prinzip die Annäherung an die reibungslose Organisation,
den ewigen Frieden auf: durch Kampf zur Kampflosigkeit! Und: ist
das Ziel erreicht, so hört dieses Prinzip auf : es gibt dann kein gutes
Verhalten mehr! Die Fortschrittsethik vermag die grundsätzlich reine
Gesinnung nicht zu verschaffen, in der die Gegensätzlichkeit jetzt schon

endgültig aufgehoben ist.
Scharfer, aber berechtigter Kritik unterzieht Häberlin sodann den

bloß formalistischen, rigoristischen Moralismus, den Kant und er wohl
selber früher, teilweise wenigstens, gelehrt haben : er ist lebensfeind, weil

er das Recht des Subjektes der Pflicht opfert, die Idee so transzendent
überschweben lässt, dass sich der Einheitswille nirgends im Leben
niederlassen kann. So bleibt unter dem Schein der Lösung das Problem,
doppelt tief empfunden infolge dieser unnatürlichen Verkrampfung des

Subjekts gegen sich selber.

Wer die Geschichte der Philosophie in raschen Schritten durchgehen

will, der lese hier ihre weitern Versuche der Problemlösung: die desperaten

Philosophen wehren sich gegen das chronische Schuldgefühl gegen-
teils nun mit subjektivistischer Leugnung der Moral : Skeptizismus,
Relativismus oder wehmütige Re:ignation ist ihrer Weisheit letzter Schluss.

Aber der Anspruch des Einheitswillens lässt sich nicht leugnen; daher

versucht er die « abergläubische Philosophie » mit der Erwartung des

Wunders von oben; sie will Schulderlass ohne Aufhebung des Bösen.



922 Fritz Lienhard

Das gibt Linderung, aber nicht Erlösung. Wie nun Häberlin zur Lösung
gelangt, ist überaus überraschend: er setzt das Problem einfach ab: die

rechte Einstellung zum Leben hebt zuiajt nicht das UrSchicksal der Problematik

ober das Leiden an ihm auf! 7
Diese rechte Einstellung ist der Glaube, dass der absolute Einheitswille

die Einheit schon und immer in sich birgt, und dass er sie eben trotz,
ja in den Gegensätzen des « wirklichen » Lebens hat, das vielmehr ein
Schatten, ein Halbsein ist. Dieser Glaube : « vor Gott ist alles eins »,

ist die vom Unbedingten im Bedingten gewirkte Reinheit und Gewissheit

des Willens zur Einheit; seine Vorstufe ist die Sehnsucht nach

Einheit und Einheitsschau. Wie endlich Häberlin die Einwände gegen
diesen Glauben zu widerlegen sich bemüht in dialektischem Feuer
zwischen Kritiker und Verteidiger des Glaubens, das auszuführen wäre
ein Genuss. Es kommen da grundlegende Wahrheiten zum Ausdruck,
wie die, dass in der Wahrheit und ihrer Norm die Gewissheit Gottes
enthalten ist, dass der absolute Wille im Bedingten sich selber offenbart
und beweist als Idee, wie die ontologische Besinnung Gott aufweist,
aber nicht beweist; wie der Glaube das richtige Verhalten, der ethische

Grundbegriff ist, die unbedingte Pflicht, vor der manche Pflicht als

bloß relative erscheint. Abgründe tun sich da auf, die nur von Paradoxien
der Dialektik begrenzt werden: Es gibt Pflicht, die nicht verwirklicht
werden soll, und absolut Gewolltes, das nicht Pflicht ist; der absolute

Einheitswille will solche, die ihn glauben und solche, die ihn nicht glauben,
und der Glaube verstehe das: Gott will das Unrichtige als zu
Uberwindendes, und er wolle das als Ewiges ewig. -

Hier stehen wir still; denn hier ist nicht der Ort, diesen ethischen
Glauben auf seine Grundlagen und Folgerungen hin eingehender zu
besprechen. Dass der Glaube diese ewige Dualität im Gotteswillen, den

eigentlichen und den uneigentlichen « versteht », ist mir nicht so
verständlich. Wie sehr sich Häberlin auch Mühe gibt, den naheliegenden
Quietismus abzulehnen, es wird ihm doch nur bei denen und auch bei

ihnen nur teilweise gelingen, die vom Einheitswillen als Glaubende
gewollt und mit der Fähigkeit zum Glauben ausgerüstet sind. Die andern
werden sich trösten: ich bin nun so wie ich bin, nach Gottes Willen,
worauf unser Autor antworten wird : gewiss, und damit bleiben sie auch

in der Unseligkeit des Problems; sie leiden. - Aber es leiden eben gar
nicht so viele, wenigstens nach dem äußern Ansehen an der Glaubens-

losigkeit. Den am Zwiespalt Leidenden freilich vermag diese Mystik
des ethischen Glaubens stärkende Ruhe einzuflößen; und nebenbei ist,



Von zeitgenössischen Psychologen und Philosophen der Religion / 923

nicht deutlich genug, auf die erlösende, zum Glauben führende Macht
der Persönlichkeiten hingewiesen, die in möglichst völliger Einigung
mit Gott leben; dabei ist sicherlich an Christus gedacht. Aber von ihm
trennt sich Häberlin wiederum bedenklich durch den Verzicht auf ein
Ziel der ethischen Arbeit an sich und an der Welt.// Trotz alledem:
dieser große Wurf zur Uberbriickung der Kluft zwischen Gott und
Welt wird seine Wirkung haben und seine Bedeutung behalten.
Wesentlich kürzer dürfen und müssen wir uns fassen in der Kennzeichnung
und Anzeige von Schriften, die charakterologisch oder doch charakteristisch

sich auf dem Gebiet des Glaubens bewegen. Ein bescheidener

Theologe, Karl Sick, schildert seinen Werdegang Vom Selbst zum Ich1).
Er meint: vom bloßen Naturwesen zur Persönlichkeit, die am großen
Du, an Gott, sich selber erneuert und stets erneuernd gefunden hat.
Die Jugendjahre in großer, armer Familie zu Bregenz zeichnen anziehend
einen für individuelle Gerechtigkeit entflammenden Knaben, den der
Beichtstuhl mit seinen sexuellen Ausforschungen aus der katholischen
Kirche treibt. Die häufig angefügten Bemerkungen verraten neben dem

Vermögen zu ehrlichem Urteil, so über die Ichsucht gewisser sanfter
Frommer, einen Erzieherwillen, der freilich noch der psychologischen
Vertiefung bedürfte. - «Zwei religionssoziologische Betrachtungen» stellt
Joachim Wach an am Bunde von Meister und Jünger, der weit
persönlicherer Anziehungs- und Erwählungskraft sein Entstehen und Bestehen

verdankt als die Bluts- oder Sprachgemeinschaft oder gar als die
Zweckgesellschaft. Zu welcher von den beiden letzteren das Verhältnis Lehrer-
Schüler gehört, wird nicht deutlich, wohl aber sein tiefer Unterschied

von dem des Meisters zum Jünger. Die Tragik des Meisters wird
besonders aus der Geschichte Jesu geschöpft, die Legenden und Mythenbildung

auch aus der Buddhas und Muhammeds.
Psychologisch zergliedern und wieder verbinden will Johannes Ninck

in Winterthur Jesus als Charakter; das «Wunder» leide darunter nicht,
wohl aber erzeuge es so Wunder der Nachbildung. « Nur wer das

Menschlichgroße zu würdigen weiß, der kann über den Menschen hinausgeführt
werden.» Und Jesus, der sich selbst « Mensch » nannte, verträgt das

Kennenlernen, bedarf dessen aber auch trotz der Leben und Lehren
Jesu. Ninck beschreibt den Charakter grundlegend als stämmige Willenskraft,

sucht dann seine Wurzel in den Glaubensideen und seine Fruchtkrone

in den Gefühlen und Neigungen der Liebe. Er fühlt, wie gewagt
sein Unternehmen ist bei der Einzigartigkeit dieser Persönlichkeit und

1) Bei Kober, Basel.



924 Fritz Lienhard

dem Streit über die Quellen. Aber mit Recht sieht er in der Verehrung,
die das Triptychon der Evangelien gemalt hat, Nachwirkung dieses

Lebens; auch hält er sich vorzugsweise an das in der Fachforschung

sozusagen allgemein Anerkannte. Dass das Buch schon vor zwanzig
Jahren zum ersten Male erschien, merkt man noch an seinen

Gewährsmännern; neuere wie Joh. Weiß und Albert Schweitzer sind
nicht berücksichtigt. Auch das psychologische Schema hätte

Formung nach neueren Gesichtspunkten ertragen; doch ist das Gewicht
richtig auf die emotionale Seite, das Interesse gelegt. Vielleicht
hätten auch noch sauberer auseinandergehalten werden können die

Feststellung der tatsächlichen Charakterzüge und ihre subjektive und
objektive Wertung. Aber das beeinträchtigt nicht wesentlich den Wert
des Werkes, mit dem der Verfasser kühn ins Allerheiligste der Menschengeschichte

dringt. Reichliche Vergleiche mit dem formal technischen
und politischen Genie des großen Egoisten Napoleon, mit dem künstlerischen

Goethes, mit den Intuitiven Jeanne d'Arc und Sokrates - aber
sein Daimonion « lenkte » nicht alle « seine Schritte », es warnte nur -
heben die Tiefe und Reinheit dieses sittlich-religiösen Genius der Gottes-

und Menschenliebe deutlich heraus. - Bei der Dürftigkeit der Quellen,
die schon für die Struktur des Charakters nicht völlig ausreichen, konnte
die genetische Linie nur andeutungs- und versuchsweise nachgezogen
werden: die Anlage zu ungebrochener Gottinnigkeit erspart Jesu nicht
eine « Neugeburt », die Scham über anerzogene Religionsgewohnheiten
und irdisch jüdische Glaubenshoffnungen, die er denn mit Entschlossenheit

abtat - Die abschließenden Erwägungen über das Neue, das

Nachzuahmende und das Göttlich-Erlösende an diesem weltbewegenden
Charaktér weisen auf das Geheimnis der innigsten Verbundenheit Jesu

mit dem Ubersinnlichen, Heiligen hin, die wir die Erfüllung mit dem

heiligen Geiste, über das sonst vorhandene Menschenmaß hinaus, nennen.
Er ist die abschließende Offenbarung « Gottes, bei aller reinen Menschlichkeit

und in ihr».
Noch ausgesprochener erzieherische Absicht beseelt Fr. W. Förster,

der in umfangreichem Bande nachweisen will, dass Religion undCharakter-
bildung nicht von einander zu trennen sind. Er ist darin völlig gegensätzlicher

Uberzeugung zu seinem einstigen Kollegen in der Gesellschaft für
ethische Kultur, Felix Adler, der in rein Ethische Lebensphilosophie seine

bisherige Lehrtätigkeit zusammenfasst. Beide wollen ihre reichen Erfahrungen

in abschließenden und damit zum Teil wiederholenden Werken zur
Geltung bringen, der eine für die Unentbehrlichkeit eines dogmatischen,



Von zeitgenössischen Psychologen und Philosophen der Religion 925

aber über- oder vorkonfessionellen Christentums, dessen Wahrheit er
in seinem Christusbuche nachgewiesen haben will, der andere für eine sittlich

begründete und tätige Weltanschauung, die auf eine übermenschliche

unpersönliche Ordnung als letzte Wirklichkeit stößt. Beiden ist es bitter
ernst mit der Uberwindung des Naturalismus und Intellektualismus;
beide geben sich Mühe, unserer Zeit das eine, was not tut, zu finden und
anzubieten. Beide haben große Wandlungen durchgemacht; Förster
hat's aus religiös kalter Umgebung, allmählich und ruckweise, in
wärmere Luft christlicher, zumal katholischer Atmosphäre gezogen.
Adler hat den väterlich ererbten israelitischen Vatergott verlassen, weil

er sein Versprechen nicht gehalten habe, sich mit der Wirklichkeit nicht
in Einklang bringen lasse. Dieses Vorhandene will Adler nicht nur mit
personaler Tugend umgestalten, wie Jesu, der immerhin unvergleichlich
hoch über den Menschen steht, und wie Kant, sondern mit energischen
sozialen Eingriffen wie Demokratisierung der Industrie. Seine

Vorschläge gehen aber nicht in der Marxschen Richtung; die Neuordnung
der sozialen Beziehungen soll so sein, dass jeder Bürger einen, und seinen

Beruf hat, der seinem geistigen Selbstzwecke dient, während jetzt so viele

nur Beschäftigungen haben, und einige nicht einmal dies. Damit diese.

Postulate -z.B. Advokaten sollen zu der Gruppe der Erzieher sich zählen

- angenommen werden, ist viel ethische Bearbeitung nötig; Weckung
der dreifachen Ehrfurcht vor dem Endgültigen im Werk der Vorfahren,
also auch vor den alten großen Religionen, dann vor der Einzigartigkeit
eines Jeden, und zuhöchst Ehrfurcht vor dem geistigen Keim in den

Unentwickelten, die Kinder bitten ihre Eltern: ihr gabt uns die leibliche
Geburt, nun gebt uns auch die geistige. Diese sozialeTeleologie fordert
die dauernde Einehe. - Sozial gebildet sei auch das Kunstwerk: es ordnet

ausdrucksfähige Teile des Physischen so an, dass sie einander gebend

und nehmend zu fördern scheinen. Zur Weckung der Ehrfurcht genügt
die Schule nicht; eine religionsartige Gemeinschaft mit erbauenden und
belehrenden Ansprachen der hiezu Ausgebildeten mit Berufsgruppen,
in denen die Lehrenden zugleich sozial Lernende sind, u. a. ist nötig. Adler
kommt zu guter Letzt doch zu einer « Religion : der ethischen Erfahrung » :

die « oberste Gottheit » ist das Universum einer « unendlichen heiligen
Gemeinde », deren Mitglied jeder ist kraft des göttlichen Keimes in ihm.
Zu diesem Glauben führt uns das Postulat vom Selbstzweck jedes

Individuums, und die « Funktion des Endgültigen », die uns gerade auch

bei den teilweisen « Vereitelungen », NichtVerwirklichungen sich

aufdrängt und zwingt, an die höhere Wirklichkeit des Ideals zu glauben. -



926 Fritz Lienhard

Es ist Kants « intelligible » Welt, verbunden mit Piatos Ideenwelt und
Albert Langes Religion des Ideals, was Adler mit Wärme vorträgt. Es

grenzt an die Vergötterung des idealen Selbst im Menschen; und die so
stark betonte Verantwortlichkeit gegen das Universum, nicht gegen die

Welt, sollte ihn weiterführen: denn Antwort geben kann und will man
doch nur Einem, der uns anruft und auffordert, also einem - meinetwegen

überpersönlichen Willen.
Mit dieser unserer Wendung würde sich Förster wohl einverstanden

erklären, um dann sofort aus der sittlichen Religiosität in die des Wunders
weiter zu weisen. Zuvor aber holt er Zeugen für die Illusion der religionslosen

Moralpädagogik aus allen Weltteilen, mit Eindruck gerade aus dem
Kreise der enttäuschten Rationalisten selber, die mit Jean Paul trauern,
dass zugunsten der breiten geraden Landstraßen die heiligen Haine der
Religion abgeholzt wurden. Stanley Hall erforscht die Seele des jungen
Menschen und sieht, dass sie « auf Religion hin organisiert ist ». Wir
müssen hier Förster recht geben: ohne sie fehlt der bestbegründeten
autonomen Moral « die Inspiration », die Kraft zur geistigen Beherrschung

der Triebe nach Maß und Richtung, was am deutlichsten wird
bei Triebkräftigen ohne gesellschaftlichen Halt. Es gibt nirgends ein
solches realistisches Ideal von hinreißender Kraft der Weltüberwindung.
Niemand ist so wie Christus in die Hölle der menschlichen Laster
hinabgestiegen und hat, so wie er, die verborgene Sehnsucht der
Schuldbeladenen nach oben hervorgelockt. Er ist « der Allerfernste und der

Allernächste», wie Kempis sagt. Nur übersieht Förster in seinem
apologetischen Eifer, dass schon in dem anklagenden und richtenden kategorischen

Imperativ, in dem Geheiß Gottes, eine Verheißung der Aufrichtung
wenigstens antönt; sonst ließe mich der Gebietende ohne weiteren
Befehl fahren; wie das die schwerste Strafe für ein empfindendes Kind ist,

wenn Vater und Mutter es keines Blickes, keines Auftrages mehr würdigen;

davon erzählt Sick ergreifend in den oben genannten
Jugenderinnerungen. Auch urteilt Förster zu schroff, wenn er bei den modernen

Reformpädagogen keinen Versuch findet, die Seele von den Vorurteilen
der Naturwissenschaft zu reinigen und ihr mit metaphysischen Hinweisen
den Weg zum Eigenheim zu bahnen. Schon Adlers beachtenswerter

Kampf gegen das « Vorurteil der Kausalität », als ob nur Naturwissenschaft

zur Wirklichkeit führe, und Häberlins Grundlegung von Kunst
und Ethik, zu der auch die Wissenschaft gehört, auf die Religion des

Geistes, hätten ihn eines bessern belehren können; und Wynnecken
führt er ja selber an.



Von zeitgenössischen Psychologen und Philosophen der Religion 927

Aber freilich bedürfen die Ansätze zur « Revision des Liberalismus »

noch dringend der Fortsätze in der Richtung auf Vertiefung der Menschenkenntnis

und Kulturkritik, zu der Schopenhauer und Nietzsche reif
machen; auch die Psychanalyse dient hiezu mit samt ihren Freud- und
Jungschen verderblichen Einseitigkeiten. Förster sieht sich durch solche

Erfahrung und Beobachtung auf die alte biblische Lehre von der
Erbsünde infolge des Abfalls von Gott zurückverwiesen. Dass der Abfall
dann schon im vorbewussten Stadium des Strebens beginnen muss, und
dass sich die Wahrheit, die darin liegt, mit der andern Betrachtungsweise

verbinden lässt, wonach ein großer Teil des übeln Erbes Abstand
und Rückstand dem Ideal gegenüber ist, infolge rascherer Ausbreitung
des bloß Naturhaften im Vergleich zum Geistigen - das alles will ihm
nicht eingehen, obschon er sonst gerne den Standpunkt des Sowohl-als-
auch einnimmt. Aber man muss es ihm lassen, er kennt die Seele des

modernen Menschen mit seiner Spaltung von Religion und Leben
gründlich, er kennt psychologische Mängel der kirchlichen wie der
unkirchlichen Bemühungen um Charakterbildung, er gibt auch Anweisungen
und Beispiele zu besserer Ausbildung und Anwendung in
Religionspädagogik, indem er die Erfahrungsweisheit der «Tradition in der
Seelenführung » dem modernen Selbständigkeitsdrang behutsam annähert, die
Selbsttätigkeitsversuche kennt er noch nicht. Sein Heilmittel ist das:

er sucht den unbedingten Wert der Geisteswelt in der Weise einleuchtend

zu machen, dass der Anteil an ihr zugleich als durch Opfer und

Entsagung erreichbare Steigerung des Persönlichkeitslebens sich empfiehlt.
Das sei nicht metaphysischer Egoismus, wie Fichte anklagt; denn die

Seligkeit sei nicht Beweggrund, sondern Folge der Nachfolge Christi,
die immerhin die Kraft vermehrt. - Letztere Unterscheidung bedürfte
noch überzeugenderen Nachweises. Dass nach seinem Wissen die

Psychanalytiker noch keinem dauernd geholfen, und dass Goethes Werke
noch niemanden von einer unrechten Tat zurückgehalten haben, sind
Urteile voreingenommener Unkenntnis; ich kenne Fälle, die von beidem
das Gegenteil beweisen. Dass die kirchlichen Schäden, die Luther auf
den Plan gerufen haben, durch den Humanismus und die Renaissance

verursacht gewesen seien, ist unverdiente Schonung der katholischen
Kirche, die ja mit dem Fegfeuer und seiner Angst den Silber- und Goldstrom

herausschmolz und in Ablasskisten nach den kurialen Höfen
leitete. Die Ablasskrämer waren nicht Humanisten! - Dies und anderes
hindert aber nicht, von Förster zu lernen. -



928 Fritz Lienhard

Oben sind besprochen worden:
1. Paul Häberlin, Prof. d. Phil, in Basel: Der Charakter. 1925. 341 S.
2. Derselbe: Das Gute. 1926. 375 S.
3. Karl Sick: Vom Selbst zum Ich. Kindheit- und Jugenderinnerungen. 1925.

275 S. I —3 im Verlage von Kober, Basel.
4. Joachim Wach: Meister und Jünger. Bei Pfeiffer, Leipzig. 1925. 75 S.
5. Johannes Ninck: Jesus als Charakter. 3. Auflage. Bei Hinrichs, Leipzig.

1925. 315 S.
6. Förster, Fr. W. : Religion und Charakterbildung. Rotapfel-Verlag Zürich

und Leipzig. 1925. 464 S.
7. Felix Adler: Ethische Lebensphilosophie. 1926 bei Reinhardt, München.

354 S.


	Von zeitgenössischen Psychologen und Philosophen der Religion

