Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 9

Artikel: Von zeitgendssischen Psychologen und Philosophen der Religion
Autor: Lienhard, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758319

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

9219

\“ Von zeitgendssischen Psychologen
und Philosophen der Religion

Von Fritz Lienhard

Die christlichen Kirchen erwachen aus der Betiubung, in die sie
gefallen waren unter dem Pulverdampf und Giftgas des Welt-Bruder-
krieges; sie beginnen sich, in Stockholm und Bern, zu besinnen auf ihre
Aufgabe, dem alten Geist der hohen Christusgesinnung neue Wege zu
bahnen. Gleichermaflen ist auch die Religionswissenschaft wiederum
geschaftig, das Nachdenken der Aufgeriittelten auf die Prinzipien und
ihre Anwendung im Einzelleben wie im Vélkerleben zu lenken. Dabei
gehen die einen von der Religiésitit im allgemeinen aus, die andern
von der christlichen und konfessionellen Frommigkeit, und ebenso unter-
scheiden sich die Ziele.

Beide Bewegungen, die mehr praktischen und die mehr theoretischen,
sind Anzeichen und Hinweise auf die Lebensfihigkeit und -zihigkeit
dieser innern Regungen und iduflern Einrichtungen, die mit der Religion
zusammenhangen. Philosophie und Religion sind Schwestern, die wieder
aus dem verborgenen Heiligtum der Menschheit hervortreten und alte
und neue Gaben und Werke darbieten — allen, die sich zum Héchsten
und Besten aufrufen lassen.

Am eindriicklichsten versieht diesen Dienst ohne alle Aufmachung
der Basler Psychologe und Philosoph Paul Haberlin. Er fiihrt zunéchst
tief in strenge Wissenschaft von der Seele und ihren Motivzusammen-
hingen ein. Diesmal tut er es, indem er den hauptziiglichen Unter-
schieden der einzelnen Persénlichkeiten voneinander nachgeht. Sein
Charakter') verrit Charakter: klares Denken und Sprechen, scharfes
Beobachten bei weitem Blick, gliickliche Kombinationsgabe. Man machte
mehr Illustration der Schemata an konkreten historischen Persénlich-
keiten wiinschen; aber der Pidagoge Haberlin iiberldsst diese reizvolle
Aufgabe meistens dem Leser, den er durch seine Zergliederungen und
Vergleichungen zum Menschenkenner heranbilden will.

Biographen und Historiker, aber selbst Dichter und andere Kiinstler,
finden hier eine geordnete Fiille von Gesichts- und Richtpunkten dafiir,

1) Bei Kober, Basel



920 Fritz Lienhard

wonach die Charaktere des Menschen zu unterscheiden sind, welche
Trieb- und Geistkomponenten sich in ihnen vereinigen, welche Lebens-
geschichte die Charaktere durchmachen, wie verschieden oft die re-
flektierte « Einstellung» zum Leben ist gegeniiber der urspriinglichen
«Stellung » darin. Dies wird besonders deutlich am bedeutsamen Bei-
spiel des Genies.

Das Genie ist die geistige Personlichkeit: das Individuum, das ganz
aus dem letzten Grunde der Existenz, aus der alleinen Wesenhaftigkeit,
heraushandelt. Es handelt ganz naiv; seine Triebe sind in der Richtung
auf die Harmonie des Mannigfaltigen, Einzelnen energiert, und zwar
hat diese geistige, vom Universum gerichtete Energie hervorragende
Kraft. Das Genie gibt es nun freilich nicht; das miisste das Universum
in Person sein; aber Genies gibt es, die thm niher oder ferner stehen:
moralisch aktivierte, die die Welt und sich einheitsgemafl bearbeiten
vorziiglich mittels des Selbstbehauptungstriebes, und asthetische, die,
vorziiglich mittels des Selbstverinderungstriebes, sich und Teile der
Welt als reprisentativen Ausdruck der vorhandenen Einheit symbolisch
darstellen. Das vollendete Genie hitte kein Gewissen, keine Unzufrieden-
heit mit sich selbst; das wirkliche aber beurteilt sein tatsichliches, stel-
lungsméfiges Verhalten nach dem Ideal reiner Moralitit oder nach dem
rein asthetischer Leistung. — Dabei hat das Wissen die bedeutsame Auf-
gabe, das gefiihlte Ideal und den gefiihlten Widerstand getreu zum Be-
wusstsein zu bringen; meist verfilscht es aber diesen und noch mehr
jenes und damit die neue Einstellung. Daher es selber immerfort ge-
wissenhafter Revision bedarf.

Und nun wagt Héberlin die kithne Gleichsetzung: Genialitdt ist
maximale Religiositdt ; denn sie ist maximale Geistigkeit, und Geistigkeit,
Kulturarbeit im wahren Sinne, gibt es nicht ohne Religiositit in der
moralischen oder #sthetischen Betitigung. Es gibt zwar blofle Religi-
ositit, die sich auf reinere Geistigkeit iiberhaupt stellt; aber das ist aus
Energiemangel im Gefiihlsstadium stecken gebliebener Geist. Haufiger
noch trifft man Frommigkeit mit der Beschrinkung der moralischen
Arbeit auf die Heiligung, Vergeistigung des eigenen Selbst, verbunden
mit der Hoffnung auf Welt- und Menschheitserlssung durch ein Wunder.
Die volle energische Frommigkeit aber bleibt dabei nicht stehen; sie
arbeitet an der Kultur und gewinnt im Glauben an die héchste Einheit
den Humor, der die eigene und fremde Unzulinglichkeit zu ertragen
vermag.

Waéhrend in dieser empirischen Psychologie jede Wertung und Setzung



Von zeitgendssischen Psychologen und Philosophen der Religion 921

von Sein vermieden werden musste, spricht nun der Philosoph Haberlin
endlich offen von den ersten und letzten Griinden: Das Gute fiihrt uns,
wenn wir wenigstens Personlichkeiten von einiger geistiger Qualitit sind,
in die Mystik des ethischen Glaubens ein. Zuvor aber lisst er uns die
ganze Problematik des menschlichen Lebens durchkosten, wie er sie
in seiner Elementarpsychologie nachgewiesen hat, wie unsre Lebens-
haltung schwankt zwischen Subjektivitit und Universalitit, zwischen
Eigenwillen und Einheitswillen. Auf der Suche nach eindeutiger Lebens-
richtung bietet sich die Philosophie als Fiihrerin an; sie « lebt vom Glauben
an das Vollkommene» und sucht Verbindung zwischen den beiden
Polen Idee und Wirklichkeit, um dem Menschen den Weg zum Grund-
satz des richtigen Verhaltens und damit zum Gliick zu weisen; das wire
das Gute, zugleich das hochste Gut.

Und nun greift unser Philosoph mit Meisterhand alle die Schniire
auf, die die Denker gesponnen und gespannt, die die Nachdenker gierig
erfasst haben, um aus dem Labyrinth der Zwiespaltigkeiten herauszu-
kommen. Ohne Erfolg! Die «naive Philosophie» des ethischen Fort-
schritts stellt als Prinzip die Anniherung an die reibungslose Organisation,
den ewigen Frieden auf: durch Kampf zur Kampflosigkeit! Und: ist
das Ziel erreicht, so hért dieses Prinzip auf: es gibt dann kein gutes Ver-
halten mehr! Die Fortschrittsethik vermag die grundsitzlich reine
Gesinnung nicht zu verschaffen, in der die Gegensitzlichkeit jetzt schon
endgiiltig aufgehoben ist.

Scharfer, aber berechtigter Kritik unterzieht Hiberlin sodann den
blof formalistischen, rigoristischen Moralismus, den Kant und er wohl
selber friiher, tellweise wenigstens, gelehrt haben: er ist lebensfeind, weil
er das Recht des Subjektes der Pflicht opfert, die Idee so transzendent
iiberschweben lasst, dass sich der Einheitswille nirgends 1im Leben
niederlassen kann. So bleibt unter dem Schein der Lésung das Problem,
doppelt tief empfunden infolge dieser unnatiirlichen Verkrampfung des
Subjekts gegen sich selber.

Wer die Geschichte der Philosophie in raschen Schritten durchgehen
will, der lese hier ihre weitern Versuche der Problemlssung: die despe-
‘raten Philosophen wehren sich gegen das chronische Schuldgefiihl gegen-
teils nun mit subjektivistischer Leugnung der Moral: Skeptizismus, Re-
lativismus oder wehmiitige Re :ignation ist ithrer Weisheit letzter Schluss.
Aber der Anspruch des Einheitswillens lasst sich nicht leugnen; daher
versucht er die «aberglaubische Philosophie» mit der Erwartung des
Wunders von oben; sie will Schulderlass ohne Aufhebung des Bésen.



922 Fritz Lienhard

Das gibt Linderung, aber nicht Erlssung. Wie nun Hiberlin zur Losung
gelangt, ist iiberaus iiberraschend: er sétzt das Problem einfach ab: die
rechte Einstellung zum Leben hebt zway nicht das Urschicksal der Proble-
matik aber das Leiden an ihm auf !

Diese rechte Einstellung ist der Glaube, dass der absolute Einheits-
wille die Einheit schon und immer in sich birgt, und dass er sie eben trotz,
ja in den Gegensitzen des « wirklichen » Lebens hat, das vielmehr ein
Schatten, ein Halbsein ist. Dieser Glaube: « vor Gott ist alles eins»,
ist die vom Unbedingten im Bedingten gewirkte Reinheit und Gewiss-
heit des Willens zur Einheit; seine Vorstufe ist die Sehnsucht nach
Einheit und Einheitsschau. Wie endlich Héberlin die Einwinde gegen
diesen Glauben zu widerlegen sich bemiiht in dialektischem Feuer
zwischen Kritiker und Verteidiger des Glaubens, das auszufiihren wire
ein Genuss. Es kommen da grundlegende Wahrheiten zum Ausdruck,
wie die, dass in der Wahrheit und ihrer Norm die Gewissheit Gottes
enthalten ist, dass der absolute Wille im Bedingten sich selber offenbart
und beweist als Idee, wie die ontologische Besinnung Gott aufweist,
aber nicht beweist; wie der Glaube das richtige Verhalten, der ethische
Grundbegriff ist, die unbedingte Pflicht, vor der manche Ptlicht als
blof} relative erscheint. Abgriinde tun sich da auf, die nur von Paradoxien
der Dialektik begrenzt werden: Es gibt Pflicht, die nicht verwirklicht
werden soll, und absolut Gewolltes, das nicht Pflicht ist; der absolute
Einheitswille will solche, die ihn glauben und solche, die ihn nicht glauben,
und der Glaube verstehe das: Gott will das Unrichtige als zu Uber-
windendes, und er wolle das als Ewiges ewig. —

Hier stehen wir still; denn hier ist nicht der Ort, diesen ethischen
Glauben auf seine Grundlagen und Folgerungen hin eingehender zu
besprechen. Dass der Glaube diese ewige Dualitit im Gotteswillen, den
eigentlichen und den uneigentlichen «versteht », ist mir nicht so ver-
stindlich. Wie sehr sich Haberlin auch Miihe gibt, den naheliegenden
Quietismus abzulehnen, es wird thm doch nur bei denen und auch bei
ihnen nur teilweise gelingen, die vom Einheitswillen als Glaubende ge-
wollt und mit der Fahigkeit zum Glauben ausgeriistet sind. Die andern
werden sich trésten: ich bin nun so wie ich bin, nach Gottes Willen.
woraut unser Autor antworten wird: gewiss, und damit bleiben sie auch
in der Unseligkeit des Problems; sie leiden. — Aber es leiden eben gar
nicht so viele, wenigstens nach dem duflern Ansehen an der Glaubens-
losigkeit. Den am Zwiespalt Leidenden treilich vermag diese Mystik
des ethischen Glaubens stirkende Ruhe einzuflsflen; und nebenber ist,



923

Macht
Einigung
r von 1thm

Von zeitgendssischen Psychologen und Philosophen der Religion

nicht deutlich genug, auf die erlésende, zum Glauben fiihren
der Personlichkeiten hingewiesen, die in méglichst véllig
mit Gott leben; dabei ist sicherlich an Christus gedacht.
trennt sich Haberlin wiederum bedenklich durch den Verzicht auf ein
Ziel der ethischen Arbeit an sich und an der Welt.[# Trotz alledem:
dieser grofle Wurf zur Uberbriickung der Klutt zwischen Gott und
Welt wird seine Wirkung haben und seine Bedeutung behalten. We-
sentlich kiirzer diirfen und miissen wir uns fassen in der Kennzeichnung
und Anzeige von Schriften, die charakterologisch oder doch charakte-
ristisch sich auf dem Gebiet des Glaubens bewegen. Ein bescheidener
Theologe, Karl Sick, schildert seinen Werdegang Vom Selbst zum Ich?).
Er meint: vom bloflen Naturwesen zur Persénlichkeit, die am groflen
Du, an Gott, sich selber erneuert und stets erneuernd gefunden hat.
Die Jugendjahre in grofler, armer Familie zu Bregenz zeichnen anziehend
einen {iir individuelle Gerechtigkeit entflammenden Knaben, den der
Beichtstuhl mit seinen sexuellen Ausforschungen aus der katholischen
Kirche treibt. Die hiufig angefiigten Bemerkungen verraten neben dem
Vermogen zu ehrlichem Urteil, so iiber die Ichsucht gewisser sanfter
Frommer, einen Erzieherwillen, der freilich noch der psychologischen
Vertiefung bediirfte. - «Zwei religionssoziologische Betrachtungen» stellt
Joachim Wach an am Bunde von Meister und [iinger, der weit person-
licherer Anziehungs- und Erwihlungskraft sein Entstehen und Bestehen
verdankt als die Bluts- oder Sprachgemeinschaft oder gar als die Zweck-
gesellschaft. Zu welcher von den beiden letzteren das Verhaltnis Lehrer-
Schiiler gehort, wird nicht deutlich, wohl aber sein tiefer Unterschied
von dem des Meisters zum Jiinger. Die Tragik des Meisters wird be-
sonders aus der Geschichte Jesu geschopft, die Legenden und Mythen-
bildung auch aus der Buddhas und Muhammeds.

Psychologisch zergliedern und wieder verbinden will Johannes Ninck
in Winterthur Jesus als Charakter; das « Wunder» leide darunter nicht,
wohl aber erzeuge es so Wunder der Nachbildung. « Nur wer das Mensch-
lichgrofle zu wiirdigen weif}, der kann iiber den Menschen hinausgefiihrt
werden» Und Jesus, der sich selbst « Mensch» nannte, vertrigt das
Kennenlernen, bedarf dessen aber auch trotz der Leben und Lehren
Jesu. Ninck beschreibt den Charakter grundlegend als stimmige Willens-
kraft, sucht dann seine Wurzel in den Glaubensideen und seine Frucht-
krone in den Gefiihlen und Neigungen der Liebe. Er fiihlt, wie gewagt
sein Unternehmen ist bei der Einzigartigkeit dieser Personlichkeit und

1) Bei Kober, Basel.




924 Fritz Lienhard

dem Streit iiber die Quellen. Aber mit Recht sieht er in der Verehrung,
die das Triptychon der Evangelien gemalt hat, Nachwirkung dieses
Lebens; auch hilt er sich vorzugsweise an das in der Fachforschung
sozusagen allgemein Anerkannte. Dass das Buch schon vor zwanzig
Jahren zum ersten Male erschien, merkt man noch an seinen
Gewidhrsminnern; neuere wie Joh. Weil und Albert Schweitzer sind
nicht beriicksichtigt. Auch das psychologische Schema hitte For-
mung nach neueren Gesichtspunkten ertragen; doch ist das Gewicht
richtig auf die emotionale Seite, das Interesse gelegt. Vielleicht
hitten auch noch sauberer auseinandergehalten werden kénnen die
Feststellung der tatsichlichen Charakterziige und ihre subjektive und
objektive Wertung. Aber das beeintrichtigt nicht wesentlich den Wert
des Werkes, mit dem der Verfasser kiihn ins Allerheiligste der Menschen-
geschichte dringt. Reichliche Vergleiche mit dem formal technischen
und politischen Genie des grofien Egoisten Napoleon, mit dem kiinstle-
rischen Goethes, mit den Intuitiven Jeanne d’'Arc und Sokrates — aber
sein Daimonion «lenkte » nicht alle « seine Schritte », es warnte nur -
heben die Tiefe und Reinheit dieses sittlich-religissen Genius der Gottes-
und Menschenliebe deutlich heraus. — Bei der Diirftigl(eit der Quel]en,
die schon fiir die Struktur des Charakters nicht vollig ausreichen, konnte
die genetische Linie nur andeutungs- und versuchsweise nachgezogen
werden: die Anlage zu ungebrochener Gottinnigkeit erspart Jesu nicht
eine ¢« Neugeburt », die Scham iiber anerzogene Religionsgewohnheiten
und irdisch jiidische Glaubenshoffnungen, die er denn mit Entschlossen-
heit abtat! — Die abschlielenden Erwigungen iiber das Neue, das Nach-
zuahmende und das Géttlich-Erlésende an diesem weltbewegenden
Charakter weisen auf das Geheimnis der innigsten Verbundenheit Jesu
mit dem Ubersinnlichen, Heiligen hin, die wir die Erfiillung mit dem
heiligen Geiste, iiber das sonst vorhandene Menschenmaf} hinaus, nennen.
Er ist die abschliefende Offenbarung « Gottes, bei aller reinen Mensch-~
lichkeit und in ihr».

Noch ausgesprochener erzieherische Absicht beseelt Fr. W. Férster,
der in umfangreichem Bande nachweisen will, dass Religion und Charakter-
bildung nicht von einander zu trennen sind. Er ist darin vollig gegensitz-
licher Uberzeugung zu seinem einstigen Kollegen in der Gesellschaft fiir
ethische Kultur, Felix Adler, der in rein Ethische Lebensphilosophie seine
bisherige Lehrtitigkeit zusammenfasst. Beide wollen 1hre reichen Exfahrun-
gen in abschlieffenden und damit zum Teil wiederholenden Werken zur
Geltung bringen, der eine fiir die Unentbehrlichkeit eines dogmatischen,



Von zeitgensssischen Psychologen und Philosophen der Religion 925

aber iiber- oder vorkonfessionellen Christentums, dessen Wahrheit er
in seinem Christusbuche nachgewiesen haben will, der andere fiir eine sitt-
lich begriindete und titige Weltanschauung, die auf eine itbermenschliche
unpersénliche Ordnung als letzte Wirklichkeit stof3t. Beiden ist es bitter
ernst mit der Uberwindung des Naturalismus und Intellektualismus;
beide geben sich Miihe, unserer Zeit das eine, was not tut, zu finden und
anzubieten. Beide haben grofle Wandlungen durchgemacht; Férster
hat's aus religiss kalter Umgebung, allmédhlich und ruckweise, in
wirmere Luft christlicher, zumal katholischer Atmosphire gezogen.
Adler hat den viterlich ererbten israelitischen Vatergott verlassen, weil
er sein Versprechen nicht gehalten habe, sich mit der Wirklichkeit nicht
in Eimnklang bringen lasse. Dieses Vorhandene will Adler nicht nur mit
personaler Tugend umgestalten, wie Jesu, der immerhin unvergleichlich
hoch iiber den Menschen steht, und wie Kant, sondern mit energischen
sozialen Eingriffen wie Demokratisierung der Industrie. Seine Vor-
schlige gehen aber nicht in der Marxschen Richtung; die Neuordnung
der sozialen Beziehungen soll so sein, dass jeder Biirger einen, und seinen
Beruf hat, der seinem geistigen Selbstzwecke dient, wihrend jetzt so viele
nur Beschiftigungen haben, und einige nicht einmal dies. Damit diese.
Postulate — z. B. Advokaten sollen zu der Gruppe der Erzieher sich zihlen!
— angenommen werden, ist viel ethische Bearbeitung nétig: Weckung
der dreifachen Ehrfurcht vor dem Endgiiltigen im Werk der Vorfahren,
also auch vor den alten groflen Religionen, dann vor der Einzigartigkeit
eines Jeden, und zuhschst Ehrfurcht vor dem geistigen Keim in den Un-
entwickelten, die Kinder bitten ihre Eltern: ihr gabt uns die leibliche
Geburt, nun gebt uns auch die geistige. Diese sozialeTeleologie fordert
die dauernde Einehe. — Sozial gebildet sei auch das Kunstwerk: es ord-
net ausdrucksfihige Teile des Physischen so an, dass sie einander gebend
und nehmend zu férdern scheinen. Zur Weckung der Ehrfurcht geniigt
die Schule nicht; eine religionsartige Gemeinschaft mit erbauenden und
belehrenden Ansprachen der hiezu Ausgebildeten mit Berufsgruppen,
in denen die Lehrenden zugleich sozial Lernende sind, u. a. ist nétig. Adler
kommt zu guter Letzt doch zu einer « Religion: der ethischen Erfahrung »:
die «oberste Gottheit» ist das Universum einer « unendlichen heiligen
Gemeinde », deren Mitglied jeder ist kraft des gottlichen Keimes in thm.
Zu diesem Glauben fiihrt uns das Postulat vom Selbstzweck jedes In-
dividuums, und die « Funktion des Endgiiltigen », die uns gerade auch
bei den teilweisen « Vereitelungen», Nichtverwirklichungen sich auf-
driangt und zwingt, an die hohere Wirklichkeit des Ideals zu glauben. -



926 Fritz Lienhard

Es ist Kants «intelligible » Welt, verbunden mit Platos Ideenwelt und
Albert Langes Religion des Ideals, was Adler mit Wirme vortrigt. Es
grenzt an die Vergotterung des idealen Selbst im Menschen; und die so
stark betonte Verantwortlichkeit gegen das Universum, nicht gegen die
Welt, sollte ihn weiterfiihren: denn Antwort geben kann und will man
doch nur Einem, der uns anruft und auffordert, also einem — meinet-
wegen iiberpersénlichen Willen.

Mit dieser unserer Wendung wiirde sich Férster wohl einverstanden
erkliren, um dann sofort aus der sittlichen Religiositit in die des Wunders
weiter zu weisen. Zuvor aber holt er Zeugen fiir die Illusion der religions-
losen Moralpdidagogik aus allen Weltteilen, mit Eindruck gerade aus dem
Kreise der enttiuschten Rationalisten selber, die mit Jean Paul trauern,
dass zugunsten der breiten geraden Landstraflen die heiligen Haine der
Religion abgeholzt wurden. Stanley Hall erforscht die Seele des jungen
Menschen und sieht, dass sie «auf Religion hin organisiert ist». Wir
miissen hier Forster recht geben: ohne sie fehlt der bestbegriindeten
autonomen Moral «die Inspiration», die Kraft zur geistigen Beherr-
schung der Triebe nach Mafl und Richtung, was am deutlichsten wird
bei Triebkraftigen ohne gesellschaftlichen Halt. Es gibt nirgends ein
solches realistisches Ideal von hinreiflender Kraft der Weltiiberwindung.
Niemand ist so wie Christus in die Holle der menschlichen Laster hinab-
gestiegen und hat, so wie er, die verborgene Sehnsucht der Schuld-
beladenen nach oben hervorgelockt. Er ist «der Allerfernste und der
Allernichste», wie Kempis sagt. Nur iibersieht Férster in seinem apolo-
getischen Eifer, dass schon in dem anklagenden und richtenden kategori-
schen Imperativ, in dem Geheifl Gottes, eine Verheiflung der Aufrichtung
wenigstens antont; sonst liele mich der Gebietende ohne weiteren Be-
fehl fahren; wie das die schwerste Strafe f{iir ein empfindendes Kind ist,
wenn Vater und Mutter es keines Blickes, keines Auftrages mehr wiirdi-
gen; davon erzihlt Sick ergreifend in den oben genannten Jugend-
erinnerungen. Auch urteilt Férster zu schroff, wenn er bei den modernen
Reformpidagogen keinen Versuch findet, die Seele von den Vorurteilen
der Naturwissenschaft zu reinigen und ihr mit metaphysischen Hinweisen
den Weg zum Eigenheim zu bahnen. Schon Adlers beachtenswerter
Kampf gegen das « Vorurteil der Kausalitit », als ob nur Naturwissen-
schaft zur Wirklichkeit fithre, und Haberlins Grundlegung von Kunst
und Ethik, zu der auch die Wissenschaft gehért, auf die Religion des
Geistes, hitten 1thn eines bessern belehren kénnen; und Wynnecken
fiithrt er ja selber an.



Von zeitgensssischen Psychologen und Philosophen der Religion 927

Aber freilich bediirfen die Ansitze zur « Revision des Liberalismus »
noch dringend der Fortsitze in der Richtung auf Vertiefung der Menschen-
kenntnis und Kulturknitik, zu der Schopenhauer und Nietzsche reif
machen; auch die Psychanalyse dient hiezu mit samt ihren Freud- und
Jungschen verderblichen Einseitigkeiten. Forster sieht sich durch solche
Erfahrung und Beobachtung auf die alte biblische Lehre von der Erb-
siinde infolge des Abfalls von Gott zuriickverwiesen. Dass der Abfall
dann schon im vorbewussten Stadium des Strebens beginnen muss, und
dass sich die Wahrheit, die darin liegt, mit der andern Betrachtungs-
weise verbinden lasst, wonach ein grofier Teil des iibeln Erbes Abstand
und Riickstand dem Ideal gegeniiber ist, infolge rascherer Ausbreitung
des blofi Naturhaften im Vergleich zum Geistigen — das alles will ihm
nicht eingehen, obschon er sonst gerne den Standpunkt des Sowohl-als-
auch einnimmt. Aber man muss es ihm lassen, er kennt die Seele des
modernen Menschen mit seiner Spaltung von Religion und Leben
griindlich, er kennt psychologische Mingel der kirchlichen wie der un-
kirchlichen Bemiihungen um Charakterbildung, er gibt auch Anweisungen
und Beispiele zu besserer Ausbildung und Anwendung in Religions-
pidagogik, indem er die Erfahrungsweisheit der «Tradition in der Seelen-
fithrung » dem modernen Selbstindigkeitsdrang behutsam annihert, die
Selbsttatigkeitsversuche kennt er noch nicht. Sein Heilmittel ist das:
er sucht den unbedingten Wert der Geisteswelt in der Weise einleuch-
tend zu machen, dass der Anteil an ihr zugleich als durch Opfer und Ent-
sagung erreichbare Steigerung des Personlichkeitslebens sich empfiehlt.
Das sei nicht metaphysischer Egoismus, wie Fichte anklagt; denn die
Seligkeit sei nicht Beweggrund, sondern Folge der Nachfolge Christi,
die immerhin die Kraft vermehrt. — Letztere Unterscheidung bediirfte
noch iiberzeugenderen Nachweises. Dass nach seinem Wissen die
Psychanalytiker noch keinem dauernd geholfen, und dass Goethes Werke
noch niemanden von einer unrechten Tat zuriickgehalten haben, sind
Urteile voreingenommener Unkenntnis; ich kenne Fille, die von beidem
das Gegenteil beweisen. Dass die kirchlichen Schiden, die Luther auf
den Plan gerufen haben, durch den Humanismus und die Renaissance
verursacht gewesen seien, ist unverdiente Schonung der katholischen
Kirche, die ja mit dem Fegfeuer und seiner Angst den Silber- und Gold-
strom herausschmolz und in Ablasskisten nach den kurialen Héfen
leitete. Die Ablasskrimer waren nicht Humanisten! — Dies und anderes
hindert aber nicht, von Forster zu lernen. -



028 Fritz Lienhard

. Johannes Ninck: Jesus als Chara

N B wWN—

Oben sind besprochen worden:

. Paul Haberlin, Prof. d. Phil. in Basel: Der Charakter. 1925. 341 S.
. Derselbe: Das Gute. 1926. 375 S.

. Karl Sick: Vom Selbst zum Ich. Kindheit- und Jugenderinnerungen. 1925.

275 S. 1—3 im Verlage von Kober, Basel.
Joachim Wach: Melster und ]unier Bei Pfeiffer, Leipzig. 1925. 75 S.

ter. 3. Auflage. Bei Hinrichs, Leipzig.
1925. 315 S.

. Forster, Fr. W.: Religion und Charakterbildung. Rotapfel-Verlag Ziirich

und Leipzig. 1925. 464 S.

g;‘ltixs Adler: Ethische Lebensphilosophie. 1926 bei Reinhardt, Miinchen.



	Von zeitgenössischen Psychologen und Philosophen der Religion

