
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 9

Artikel: Zur russischen Literatur

Autor: Nesselstrauss, Benno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


863

Zur russischen Literatur
Von Benno Nesselstrauß

Lyrik in Übertragungen
Kann man Verse übersetzen? Kaum. Soll man sie übersetzen? Ja.

Jeder neue Versuch trägt diesen unentrinnbaren Widerspruch in sich

und ist doch zu begrüßen, wenn er uns nicht allzu hart an die
vorbestimmte Unzulänglichkeit erinnert; bringt er auch nicht Endgültiges

- wie wäre das nur möglich? -, so hilft er vielleicht Gültiges vorbereiten.
Es ist hier nicht von jenen außerordentlichen und einsamen Dokumenten

die Rede, in denen das nicht Mögliche sich verwirklicht, fremdes
Dichten aus dem Urquell neu geschöpft und neu geschaffen wird. Wir
haben das Recht, nur vom Durchschnitt zu sprechen; denn noch hat
sich kein Grosser vermittelnd der russischen Poesie zugewendet - wohl
nicht in der Meinung, dass sie ihm nichts Ebenbürtiges biete, sondern
durch die Fremdheit der Sprache gehindert. Eine zufällige Kenntnis
entscheidet; aber wenn es unbestritten scheint, dass man ohne Kenntnis

nicht auskommt, so möchte man manchmal erinnern, dass sie allein
nicht die Berufenen macht.

«La littérature est l'art des sacrifices.» Wer Gedichte übersetzt,
entscheide sich von vornherein, was von ihrer Vollkommenheit er zu
opfern gewillt ist; darüber ist er dem Leser Rechenschaft schuldig,

um dem Vorwurf zu entgehen, er habe Vollendung vortäuschen wollen
oder dem Zufall ungebührenden Spielraum gelassen. Freilich wird uns
solche Rechenschaft nur selten zuteil; denn wer die Form fremder
Gedichte nachzuahmen trachtet - und der Ehrgeiz der meisten geht dahin -,
nimmt es oft mit Wesen, Sinn und Inhalt weniger genau: dergleichen

tut man und bekennt es nicht. Anders im umgekehrten Fall. Der
Ubersetzer, der das unnachahmbare Zusammenspiel der Reime, die Melodie
der Urform bewusst preisgibt, hat uns nichts mehr zu verheimlichen.
Oberflächliche Leser werden meinen, er mache sich's leicht; für andere

wird der Verzicht auf den billigen Klingklang einer meist selbstzufriedenen

Reimerei, wenn nicht der Beweis, so doch das Versprechen
restloser Gewissenhaftigkeit sein.

Gewissenhaft: so erscheint in der Tat die Sammlung moderner
russischer Lyrik, die Raïssa Naldi Olkienizkaia in italienischer Sprache



864 Benno Nesselstrauß

herausgegeben hat1). Dichter des zwanzigsten Jahrhunderts lautet der

Titel, doch in chronologischem Sinne ist die Abgrenzung nicht starr.
Am Anfang des Buches stehen Verse von Wladimir Solowjow (1853 bis
1900), der die Tradition der mittleren Jahrzehnte fortsetzt und zum Sym-
bolismus hinüberleitet2); ihm folgen die älteren Vertreter der neuen
Dichtung - wir nennen Mereschkowski und seine Gattin Sinai'da Hip-
pius, Minski, Sologub -, die spätere Generation mit Andrej Bely und
Block und eine Reihe jüngerer Dichterinnen. Die Revolution ist durch
Jessenin, Kljujew und den Futuristen Majakowski vertreten; Verse des

Malerdichters Roerich schliessen die Sammlung. Die Auswahl ist bunt
und muss es sein, um auch nur anzudeuten, wie reich die russische Lyrik
um die Jahrhundertwende geblüht hat. Wohl war es zum grossen Teil
formaler Reichtum, spielerische Verfeinerung des Ausdrucks; doch
neben dem raffiniert preziösen Kusmin steht Alexander Block, der den
russischen Symbolismus vertieft und vollendet, die exotische Farbigkeit

Gumilews verblasst vor den einfachen, innigen Liedern der Anna
Achmatowa, der bedeutendsten unter den russischen Dichterinnen
unserer Zeit; und über Virtuosen wie Balmont und Brjussow ragt
Wjatscheslaw Iwanow, ein gelehrter Humanist und Dichter von eigenstem

Gehalt und Ton, dessen liturgischer Vers, an der antiken Tragödie,
an Dante, Petrarca und Novalis gebildet, glühend in Inbrunst und Wissen,
den allbezwingenden Eros preist oder zum Tempelbau der Civitas Dei
ruft. Als Einführung in diese Dichter ist Naldis Buch von wirklichem
Wert. Die beigefügten Charakteristiken bieten bei aller Knappheit
nützliche, zuverlässige Erläuterungen (nur hat die Übersetzerin den Futuristen

Sewerjanin überschätzt und Alexander Block zu Unrecht einen
« zum Bolschewismus Bekehrten » genannt; auch eine Jahreszahl ist zu
berichtigen: Block starb 1921, nicht 1922).

Dieselben Vorzüge wie der italienische Versuch weist die französische

Übertragung von Gedichten Fjodor Tjutschews auf, die wir der
Zusammenarbeit von André Fontainas (dem Freund Maliarmes und
Valérys, dem Lyriker und Ubersetzer Shelleys und Keats') mit dem

jungen russischen Dichter Michail Zetlin verdanken3). Tjutschew (1803
bis 1873), einer der größten russischen Lyriker, ist im Auslande kaum

bekannt; um so nachdrücklicher sei auf die schöne Auslese hingewiesen.

1 Antologia dei poeti russi del XX secolo. Milano, Treves, 1924.

2) Vgl. Alexander Blocks „Gedenkrede auf Wladimir Solowjow" (Wissen und Leben, Jahrg.
XVIII, Heft 10).

3) Theodore Tioutcheff, Poésies choisies. Paris, Au Sans Pareil, 1922.



Zur russischen Literatur 865

Aus seinem spärlichen Werk, das sich auf einige hundert kurze Gedichte
beschränkt, sind hier vierunddreißig der bedeutsamsten vereinigt.
Man pflegt von Tjutschews philosophischer Lyrik zu sprechen; aber

philosophisch bedeutet in diesem Fall weder systematisierend noch spekulativ

und abstrakt. Er fühlte zu sehr die Ohnmacht des Gedankens,
die Vergänglichkeit des gedankentrunkenen Ich, das bestimmt ist,
spurlos zu verschwinden, sich aufzulösen im gestaltlosen Element.
Heiter und schmerzlich zugleich ist Tjutschews Dichtung von
metaphysisch pantheistischem Gefühl getragen. Sein Herz schlägt an der
Schwelle eines Doppelseins, seine Seele in ihrem Zwiespalt weiß sich
eins mit dem All. Doch in der äusseren Natur sind Chaos und Ordnung
geschieden, Tag und Nacht halten sich Gleichgewicht; im Menschen
herrscht unheilvolle, zerstörende Leidenschaft, und alles Finstre und

Aufgewühlte findet Widerhall in ihm. Er allein stört die Harmonie der
Natur und ihren Frieden, seine Heimat ist das Chaos,

Und nur in dem, was fremd ist, Rätsel, Nacht,
Erkennt er seines Stammes Teil und Erbe.

Vor dem Schauer der eigenen Seele flüchtet der Dichter in den Traum.
Traum ist Licht, und alles Lichte ist traumhaft, selbst der lebenspendende

Tag ist nur eine Hülle, ein goldgewirkter Schleier, von gütigen
Göttern über den Schicksalsschlund gebreitet, über das lauernde Chaos,

aus dem alles kommt, in das alles zurücksinkt. So ergänzen Traum und
Licht das finstre Sein, so kann der Dichter auch die geordnete, sonnenerhellte

Natur umfassen, ihre Sprache verstehen, ihr Leben belauschen.

Denn die Natur, leblos für die nicht Eingeweihten, ist in Wahrheit
beseelt, der Dichter kennt ihre Stimme, die der Bäume, des Meeres,
des Gewitters, und Wetterstrahlen sind ihm Zeichen himmlischen
Geschehens. Nichts ist ihm fremd, alles ist in ihm, er in allem. Und
mächtiger als das schmerzliche Wissen um Ursprung und Untergang
ist der goldene Schein des Lebens. Den Nachtdichtungen Tjutschews
stehen, weit zahlreicher, andere zur Seite, die den Tag und das Abendlicht,

Sommer und Frühling verherrlichen, Gedichte von vollendeter
und einfacher Schönheit. Hier eines aus der Frühzeit (1826):

MIDI
Indolemment respire le brumeux midi,
Indolemment le fleuve s'écoule,
Et, au firmament embrasé et pur,
Indolemment fondent les nuages.



866 Benno Nesselstrauß

Et toute la nature, comme d'un brouillard,
D'un chaud assoupissement s'enveloppe,
Et même à cette heure le grand Pan
Dans l'antre des nymphes sommeille, paisible.

*

Wir nennen als letztes ein Buch, das nur teilweise in diesen Zusammenhang

gehört: die Europäische Lyrik der Gegenwart (1900-1925) in
Nachdichtungen von Josef Kalmer1), eine Anthologie aus dreiunddreißig
Sprachen. Man wird über das unglaubliche Wissen und Können des

Nachdichters staunen oder den Kopf schütteln, je nachdem. Uns
beschäftigt hier nur seine Auslese russischer Lyrik. Natürlich verspricht
Kalmer in der Vorrede « vollständige Aufrechterhaltung des Geistes

aus dem Original, möglichst wörtliche Ubersetzung » und « peinliche
Galvanisierung der Details » (welches Versprechen einwandfreier, als

das immerhin persönliche Urteil des Referenten es vermöchte, die
Handhabung der vierunddreißigsten Sprache, nämlich der deutschen, durch
den Ubersetzer zeigt). «Mit unablässiger Treue und Dienst am Wort
ist diese Auseinandersetzung des Nachformers mit dem Original
gepflogen worden und die Schlichtheit des Ausdrucks möglichst vertieft
und geklärt.» Nach dieser so sachlichen und schlichten Beurteilung des

Buches durch den Ubersetzer selbst bleibt dem Rezensenten nichts mehr

zu tun, als die «Galvanisierung der Details» an einem Beispiel zu
demonstrieren. Wir wählen eines der bekanntesten Gedichte Konstantin Bal-

monts, das wir in der Kalmerschen Übertragung und in der von Raïssa

Naldi herschreiben :

Lang verstorbene Dichter standen an meinen Pforten,
sachte Sprache der Russen blütet in meinen Worten,
seltsame Schauer hört ich schwingen in ihrem Reiche,
Töne, singend und zwingend, hingegebne und weiche.

Bin des Donners Gedröhn,
jähen Windfalls Gestöhn,
aller und keines. - Hell
bin ich, - ein klarer Quell.

Unbeständige Gluckser, schwellend aus vielen Wellen,
unzahlbare Kleinodien, Kiesel aus reinen Quellen,
mailicher Rufe Echo, waldverschattete Spiele :

will sie sammeln und stammeln, die ich allorts erziele.
Den Blumen gleich, dem Traum,
lieb ich den Weltenraum,
liebend, geliebt, voll Licht:
Ein erhabnes Gedicht

*) Verlagsanstalt Dr. Zahn und Dr. Diamant, Wien, 1927.



Zur russischen Literatur 867

Io sono la squisitezza délia russa favella ch' è piana:
altri poeti m* hanno annunziato;
di codesta favella scoprii per il primo le pieghe,
i suoni canori, irosi e dolci.

Io - la frana improvvisa,
io - il giuoco del tuono,
io - ruscello trasparente,
io - di tutti - di nessuno.

Lo zampillo schiumoso interrotto ed uno,
e le pietre preziose della vergine terra,
le voci boschive del maggio verde -
tutto intendo, tutto prendo, ad altri togliendo.

Giovine sempre quale un sogno,
forte d'amore,
per sè e per altri,
io sono - il verso eletto.

Ein Vergleich der beiden Texte mit dem Original und untereinander

ergibt: Die italienische Ubersetzung der sechzehn Verse ist sinngetreu
und zum größten Teil wörtlich; die deutsche enthält kaum einige Verse,
die das Original treu wiedergeben, und ist zur Hälfte erfunden. Dabei
haben wir von den Nachformungen Kalmers keineswegs die schlechteste

herausgegriffen.
Man ist im Auslande gewohnt, den Begriff der russischen Literatur

fast ausschließlich mit dem des Romans zu identifizieren. Schlechte

Ubersetzungen, in Versen gewiss noch unerträglicher als in Prosa, mögen
diese Ansicht mit erklären; doch sie ist falsch. Von der Gesamtheit
der russischen Literatur ist die Poesie nicht zu trennen. Die russische

Gesellschaft wurde durch die Gedichte Nekrassows ebenso tief bewegt
wie durch manchen der bekannten Romane des vergangenen Jahrhunderts ;

Tjutschew, Iwanow und Block sind ebenso unentbehrliche Repräsentanten

russischen Geistes wie Turgenew, Gontscharow oder Meresch-
kowski; und zwei Meister wie Gogol und Dostojewski verherrlichten
die größte Manifestation dieses Geistes in Puschkin und nicht so sehr
in seiner bewundernswerten Prosa als in den Versen. Diese Verse müssen
gelesen werden; aber kann man sie übersetzen? Die Aufgabe grenzt ans

Unmögliche und wird wahrscheinlich nie ganz gelöst werden. Einen Weg
weisen die Versuche von Naldi und Fontainas; deutschen Ubersetzern
dürfte es gelingen, den Rhythmus der Urform treuer wiederzugeben, als

es im Romanischen möglich ist. Mag solche Ubersetzung bewusste
Auflösung sein - wir müssen dennoch das Stückwerk begrüßen und uns
damit begnügen, bis die Kunst und die Liebe eines wirklichen Dichters
die losgelösten Teile zu einem neuen Ganzen vereint.


	Zur russischen Literatur

