
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 7

Artikel: Gedichtbücher und Dichtungen

Autor: Lang, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


709

Gedichtbücher und Dichtungen
Von Siegfried Lang

Gedichtbücher Vierzigjähriger tragen ihr besonderes Gepräge. Am
Beginn der vierziger Jahre wird Umschau gehalten über Erlebtes, dessen

Sinn nun ergründet werde, über Erreichtes, von dem aus wohl ins Künftige

visiert wird, ist es gleich nicht immer stürmische Zuversicht, die
diesen Blick ins Unbetretene begleitet. Misst der Autor seinem « Im-
Leben-Stehen » die volle Bedeutung bei, neben dem sein Dichten nur
als schmückende Zutat sich zeige, dann werden ihm Ehe, Familie,
Beruf, im Wandel der Jahre geformt, so wie er an ihnen sich formte,
meist zur Selbst-Bestätigung, die freundlich ferneres Wirken von ihm
fordert - denn das Lebendige überzeugt, trotz aller Mängel und Schlacken,
schon allein durch sein Dasein.

Stand der Verfasser nicht « im Leben », war er immer nur «Geistiger
und Künstler », dann muss er um diese Zeit durch schwere Krisen, aus
denen er, bei guter Natur, den Ausweg findet, in ein Metaphysisches
oder in ein deutlich umgrenztes Konkretes; auch ein verspäteter Drang
nach sozialer Wirksamkeit kann dann erwachen.

Spuren der Wandlung und erweiterter Erkenntnis pflegen in beiden
Fällen Gedichtbücher der Vierzigjährigen zu durchlaufen. Die Kunstmittel,

deren sich der Verfasser schon immer mit Vorteil bediente, zeigen
sich in Gedichten dieser Stufe nochmals ergiebig ausgenutzt. Da und
dort eine merkwürdige Kombination von frühestem und späterem Stil-
Willen, ein Gleiten in Dimensionen, die ernstlich auszubauen man doch

nicht beabsichtigt, mitunter freilich auch ein Melden noch unerkannter

neuer Formen. - Als Inventar des Menschen wie des Künstlers dürfen
wir solche Bücher in der Hauptsache betrachten. —

Robert Faesis Brennender Busch1) und Max Geilingers Aufblicf2) sind
Werke oben zuerst bezeichneter Autoren. (Es ist möglich, dass sie beide
die Wirkung des Erkenntnisgutes, das sie in diesen Gedichten bieten,
überschätzen. Erträglich wird Erkenntnis im Gedicht dank dem, was
seine Gestalt noch vom Zauber des Organischen an sich trägt, wenn diese

Gestalt uns als Konstruktion etwas bedeutet, oder niedergehaltenes Leben

*) Robert Faesi: Der brennende Busch Verlag Grethlein & Cie., Leipzig-Zürich 1926.
2) Max Geilinger: Aufblick. Offizin Hans Schatzmann, Horgen-Zürich 1926. Subscriptions-

Ausgabe.



710 Siegfried Lang

aus ihr drängend sich kundgibt. In allen drei Fällen kann Metaphysisches
sich mitteilen - wenn es will, nicht wann der Autor es will -, denn es

äußert sich nicht notwendig als abstrakt Formuliertes.)
In einem frühern Bericht wurde betont, dass seit Karl Stamms

Aufbruch des Herzens schweizerische Dichtung (entsprechend der Haltung
der Dichter) in « Extraversion » begriffen sei; das trifft für Robert Faesis

neues Gedichtbuch wiederum zu. Oder, wenn religiöse Vorwürfe, Groß-
formigkeit, Gefühlswärme Merkmale des Expressionismus sind, dann

mag man es einen Augenblick als ein expressionistisches zu schätzen

versuchen. Das eher verhaltene Melos bei durchweg harmonischen

Bindungen widerspricht dem freilich sogleich; der sprachliche Duktus
verrät kaum expressionistische Manieren.

Das Buch ist in drei Teile gruppiert: «Willkommen und Abschied»,
« Weltvertrauen », « Ringe der Gemeinschaft ». Im ersten begrüßt,
durchwandert die Seele den Kreis der Dinge (« Erwachen der Seele »), Schrecken
der Fremdheit überkommt sie, die sich hier noch nicht heimisch fühlen
kann (« Fremde Fühlung »). Ihrer Strebungen bewusster, schickt sie die
rauschenden Wünsche aus « übermut-blind », Zugvögeln gleich. Dann
ist es nicht mehr das Unerreichte - Sehnsucht selber ist ja Glück -, es

ist das Ungetane, das Nichtverschenkte, das bedrückt. Befreit jauchzt
jenes Glück in den Morgen im « Lied des Seefahrers »:

Was soll mir Liebe, was soll mir Ladung und Last,
Seit ich der Sehnsucht ewige Meere befahre? -
Einsam am trotzigen Mast
Singst du, mein Segel, dein Lied in die klare
Schneidende Luft, flatternd in seliger Hast.

Die Seelen wandern, nur ein Gasthof ist ihnen die Erde. Jeder Schritt
ein Schritt näher zu Vollendung und Tod; jeder Aufbruch zugleich
vielfacher Abschied. « Lass fahren, dass du dich errettest und deinen Arm
zum Stoß befreist : wenn du von Liebem dich entkettest, schenkt sich ein
Liebres deinem Geist. »

Im zweiten Teil sehen wir die Beziehungen des Ich zur Welt erweitert,
derart, dass die Stellung des nun auch tätigen vollbewussten Menschen
im Kosmos begriffen, aber auch das Fragwürdige des Einzeldaseins
erkannt wird. Warum, ausgestoßen in diese Wüstenei, ist er bestimmt zum
Sklaven der Not und des Brotes? Antwort bleibt aus, und doch kann
ein « Blick ins Blau ob grauem Land » den im Trotz Erkrankten « wie
ein Kind zu Dankestränen überwinden. » (« Trotz und Demut »). Opferrauch

und Gebet finden nicht Ziel. Wäre Gott nur der Sehnsucht höchste



Gedichtbücher und Dichtungen 711

Schöpfung? Ehrfurcht und Dank - ist einer, der sie entgegennimmt?
(« Der leere Himmel. ») Dennoch, verehre! - Im « Zeitchoral » der Schrei
nach neuer verpflichtender Satzung, in dem variierten Ausruf « Kund
uns Herr ein neu Gebot. » Als der « Welt atmender Widerspruch » tritt
der Mensch vor uns. Erst spät (« Entscheidung ») finden einzelne den
Pol über den Widersprüchen im geisterhöhten Ich, für das « kein Ding
ist, das nicht Segen böte ». - « Jenseits von Tag und Nacht » rührt an das

Mysterium der Schöpfung, an das orphische und östliche Weisheit,
goethesches und hölderlinisches Sinnen herangetreten sind: Welches ist
der Dinge Ursprung? Das dunkle Mutterelement? Das väterliche Licht?
Stammen sie nicht beide aus dem einen Göttlichen? - Ehrfurcht heißt
der Grund, aus dem der Baum des Glaubens sich hochbreiten kann, der
die Stufen der Gottgewissheit umgrünt. Aus Wissen um den Gott im
Innern wächst Weltvertrauen, Vertrauen in die Notwendigkeit im Kreislauf

der irdischen Gestalten. « Ob ich dereinst mich wandle zum silbernen
Fisch ob die Brandung mich neu und welcher Gestalt, wieder zur
Küste wirft »... aus Vertrauen demütige Anbetung (« Der Unsichtbare
Gott », « Der Unnennbare Gott »).

Zur künstlerischen Bezeichnung von Robert Faesis Gedichten eine

Abschweifung: Man erkennt im zweiten Teil seines Buches Ansätze zum
Hymnischen, wenn auch gerade die « Hymnus » überschriebenen Stücke
auf diesen Titel nur bedingten Anspruch haben. Selbst im günstigen
Fall wird man mehr an das bereits geschwächte Hymnische Werfeis oder
des späten Rilke erinnert, wo verdünntes sentiment und ratio auseinanderstreben,

als an ein Hymnisches, in dem starke Dämmung und mächtiges
Strömen einander entgegenwirken. (Manche Spätlateiner in
«barbarischer», Hölderlin in geläuterter Sprache.) Bloßes Entweichen der
seelischen Kraft in « natürlicher » Bewegung - wenn auch in schönen

Bildern - ergibt, unter Umständen, einen Psalm. « Der Unnennbare
Gott », « Hymne an Gott » - in ihrer Art sehr reine Gedichte - kommen
ihm stellenweise näher, sind aber doch noch nicht Hymnus, wie man ihn
heute erwarten möchte. Dieser wäre vor allem eine rhythmische und
klangliche Angelegenheit.

Auch der Begriff des « Musikalischen » hat sich für uns gewandelt.
Bis zum Ende des letzten Jahrhunderts galt die romantische Auffassung,
die vom Gedicht eine, womöglich « unendliche » Stimmung verlangte.
War das Gemüt einmal von einer solchen erfüllt, dann hatte es sein

Genügen und kümmerte sich kaum um die Sprach-Gestalt. Bemühungen
Borchardts und Georges haben es endlich weiteren Kreisen eindringlich



712 Siegfried Lang

gemacht, dass es in sprachlicher Gestaltung ankommt auf zweckmässige

Gliederung, darin jede Einzelheit gleich wichtig ist. Unser Ohr wurde für
die klangliche Tragweite des Wortes empfänglich, das Wort ist auf seine

Dreidimensionalität hin neu bewertet. Das « Musikalische » der Dichtung
suchen wir fast ausschliesslich in der Klang-Struktur. Darum, und weil
es im Kunstwerk kein Nebensächliches gibt, sind uns auch unreine Reime
unannehmbar geworden. Empfinde man diese Haltung als hart und
romanisch, peinlich für das alemannische Gemüt, das so gern das Gedicht

nur als Netz benützte, um damit in der eigenen Tiefe zu fischen, und
das objektive Kunstwerk, über diesen Beglückungen aus der Tiefe, gern
vergässe.

Ohne die Lizenz unechter Reim-Paare, die nicht etwa wie Absicht
und Anmut (Heine, Rilke), sondern wie unerfreuliches Versagen
berühren (Mond-Horizont, geschwellt-Held), stünde manches der sonst

so wohlgegliederten Gedichte des Brennenden Busch noch glücklicher da.

Keine beliebig einseitige Doktrin wird hier vertreten, die Grundanlage
der Faesischen Dichtung verlangt selbst diese Geschlossenheit und
äußerste Zucht. - Treue zur Welt, «deren Furchenwangen» bei allen
Tränen « ein Blütenlächeln überschönt », ist der Weisheit letzter Schluss.

Auf ihr ruhen die « Ringe der Gemeinschaft ». Weiß der Einsame sich
« gesegnet wie eine Perle Tau, die im Spiegel den Halm und die Au und
den Himmel hält », so ist doppelt gesegnet, wem das Zusammenwandern
mit dem geliebten Menschen vergönnt wurde. Vom Lichte dieser
Eintracht fällt ein Glanz auf alle « fremden vorüberwandernden Paare »,

auf das, was freudig und zart im engsten Ring, um Herd und Wiege
aufwächst. Dank strömt hinaus durch die Gaue der Heimat. - Im Schaffen
seines Verfassers wird dieses Gedichtbuch viel bedeuten, man wird es

aber auch als eine wirkliche und willkommene Bereicherung unseres
Schrifttums begrüßen, da es, mit Ausnahme des doch etwas zu sehr aus
der Zeit gefallenen Vaterlandsliedes (« Heimat ») Menschliches in großem
Wirkungszusammenhang zeigt, eine organische, nicht gewaltsame

(Spitteier) Plastik des Verses anstrebt, und ersichtlich aus dem Selbst-

genuss des Gemüthaften herausgetreten ist.
Max Geilinger hatte sich bisher im Raum der uns geläufigen Lebensbilder

und der Mächte des Sensiblen umgesehen. Ein kräftiger, doch

unsteter Rhythmus - der sich selbst durch das fortwährende Umschlagen
des Metrums innerhalb der Strophen seiner früheren Bücher ausdrückt -
trieb ihn ins Weite, zum Wasser, zu Berg und Flur, wieder zurück zur
Stadt mit ihren tätigen Menschen und lauten Geräuschen; zu Einzelnem:



Gedichtbücher und Dichtungen 713

Baum, Wolke, Blume, Kind, um gleich wieder alles in eins zusammenzufassen.

Etwas bunt war oft die im Flug begeistert zusammengeraffte
Beute, zu vollsaftig das Grün, zu rot das Rot, neben den vielen Dingen
die, blitzschnell in oft treffenden metaphorischen Zusammenhang
gebracht, sich doch auch wieder die Nachbarschaft nackter Sentenzen
gefallen lassen mussten; fast nie wuchs eine klare, begrenzte, darum tiefe-
haltige Vision empor, die ruhig den Aufnehmenden durchdrungen hätte,

so wie er in sie eindrang. Kuppelungen von Eindrücken und Einfällen,
eilig vor ihm vorbeiziehend, erschienen nur ausnahmsweise als Teile
gegenseitig sich bestimmender Wachstumseinheit. Im Aufblick, wendet
der Verfasser sich unmittelbarer an die Weltmächte wie an das Elementare

im Menschen-Innern; geradeauf steigt, durch alles Kosmische, in den

Höhepunkten der Dichtung, das Lob zu «jener Liebe, die bewegt die
Sterne». Insofern wäre dem Buch ein allgemein hymnischer Charakter
zuzusprechen, nur wird dieser beeinträchtigt durch angewandte
Bildlichkeit zugunsten einer Belehrung. Hat sich der Umblick gegen früher
erweitert, so schloss, verdichtete sich die Form. Eine deutlich festgehaltene

Richtung: von einem Allgemeinen ins Besondere oder umgekehrt zeigen

nun viele Gedichte der Sammlung. So führt eins von den Stimmen des

Naturkreises (der Berge, des Meers, der Gezeiten), über der « uralte
Stimme der Ferne », Zugvogelrufe tönen, zu den Stimmen der Nähe,
nächstvertrauter Menschen, «süß wie Plaudern der Teiche bei Nacht»,
und zur innern Stimme, « oft zagend, oft frank, dann schrill wie
Feuerglocken ...» Die Endstrophe gibt, wie in andern ähnlich gebauten
Stücken, einen starken, akkordartigen Abschluss. Sie wirkt als

Gegenstrophe, resümierend, oder enthält verkappte Nutzanwendung. Unter
zu absichtlicher Bildanwendung ist zu verstehen: wenn etwa das Meer
das « Buch der Zeiten » genannt wird, « dessen Seitenwände bleich sind
und wehen» - so weit wäre die Trope durchaus anschaulich, nun folgt
ein zweites Bild, sie « wehn » nämlich « Schaumkronen, Königreiche, die

vergehn »; die Übertragung ist missglückt. Der Leser wird gläubig vom
bewegten Buchblatt zum bewegten Meer zurückkehren, in den Schaumkronen

aber nicht die Königskronen erkennen, und sicher nicht die

Königreiche. Damit ist die Haupttrope selbst um einen Teil ihrer Wirkung
gebracht. - Ganze Tropen-Stöcke züchtete, mit gutem Erfolg, im Deutschen

eigentlich nur Jean Paul.
Den «Stimmen» artverwandt ist «Schatten». Erst das Treiben des

äußeren Schattens, den die Dinge werfen, um so zahlreicher, jemehr
die Sonne steigt. Das Herz auch wirft Schatten, «jemehr des Lebens



714 Siegfried Lang

Sonne sich verschwendet ». Es gibt ein Schattenwölklein, das « vom
Lichte lebt », nicht wahre Dunkelheit ist, « nicht aus sich selber ». Der
Autor sagt nicht, was es sei; mögen wir an die menschliche Individualität
denken. « Du aber suche Licht - suche nur die, die milde dich verstehn. »

«Ein treues Herz ist klar wie klare Seen, und jeder Schatten, den es

wirft, ist Licht. » - Einem Seelengemälde des Judas Ischariot folgt ein

Gefühlsgemälde, das des Hasses : Was dulden wir diese geistvernichtende
Krankheit? Gott bedarf unser, dass wir ihm seine Schöpfung weiterbauen

helfen. Der Hasser sieht nur Vergänglichkeit und Zerstörung,
« er schaut nicht in der Dinge tiefen Born, der rauschend steigt trotz
Schlamm und Feuerlauge ». Sünde wider den Geist ist aber auch der
Trübsinn, der über die Zwecklosigkeit der Erdenschöpfung und des

Leidens greint. Er gewinnt Gestalt in dem blauen Teufel der Wehmut,
der abends « sacht vom grünlichhellen Himmelsosten niedertritt und
sein bitteres Lied anstimmt. Ihm entgegnet der Wissende: «Weshalb
sind Lust und Leid so abgrundtief? Weil unser Schöpfer unermesslich
ist. » « Damit die Kraft sich nicht in Form versäumt, fühlt sie sich selber,

Zweifel, Glück und Pein; dass sich die Kraft nicht dumpf im Fels

verträumt, durchmorschte Qual den steilgetürmten Stein. » - Der nach

dem Glücke fragenden Schwester (« Gespräch zweier Schwestern »)

erwidert die andere mit dem ewigen Wort: «Mitten in euch ist das

Himmelreich.» «Und was uns frühlingsholde Süße war, entströmt uns
selber wie aus Blüten Duft. » Die Schöpfung lebt durch Liebe, auch
das stille winterliche Land weiß es: Andacht hält der Sturm auf dem
Meer, der Schnee auf dem Ast, Andacht hält die Sonne auf den Bergen

- Leuchten, das ist ihr Gebet (« Winterandacht»). Der bloßen
Naturschönheit und selbst dem « Leib der geliebtesten Frau » wird als Wert
die innere Schönheit übergeordnet, die am schönsten lebt im
durchdachten Gesicht alter Frauen. Den im Menschlichen und Seelischen
sich ausbreitenden Gedichten - die auch ein Abglanz der geschöpflichen
Umwelt durchwohnt - sind andere gesellt, darin der Naturrhythmus
selbst zur höchsten Höhe schwingt, der Meergesang (« Nordsee ») mit
der weitaufglänzenden Apostrophe :

Seele, empor aus dem Sand dieser Stunde,
Mit der Brandung im Bunde, dem Gischt und dem Sand;

die schwirrenden Takte der «Haidelerche» - man wird, um Ähnliches

zu finden, bis zu Robert Browning zurückgehen müssen. Es lässt sich
nicht umschreiben, es will laut gelesen sein; nur an wenigen Stellen

versagt die Klarheit des Rhythmus. Vergleicht man es mit Shelleys



Gedichtbücher und Dichtungen 715

berühmtem Lerchen-Gedicht («To a Skylark»), dann wird man Geilingers
« Haidelerche » die größere Natumähe und Lebenerfülltheit nicht
absprechen können. - « Türme am Himmelrand,» die Errungenschaften
der Technik verkörpernd, verkünden den Optimismus des nordischen
Arbeitmenschen. Wo « Rauchfahnen wehn », sind auch « Kreuze, die
funkeln ». « Gebet und Arbeit ist besser als Schlaf. » - Das Buch
beschließt eine Christus Vision: Der Wandrer betritt abends eine

entlegene Kapelle. Zwischen ihm und dem Heiland am Kreuz entspinnt
sich ein Gespräch: „Du leidest hier abseits, ich sah dich nie," trotzt der
Eingetretene. « Ich schreite stündlich blutend durch die Welt, stets
ward die Liebe ans Kreuz geschlagen; das aber ist der Welt Gericht, nur
aus dem Verzicht blüht Heilige Ordnung», wird ihm von unhörbarer
Stimme bedeutet. (Bei Faesi liest man : « nur der wird frei, der für sich
selbst verzichtet»). Beim Verlassen der Kapelle ein letzter Aufblick:
« Ihr Sterne geht verzichtend eure Bahn, dass nicht das All zu Fensterstaub

verascht; so seid auch ihr ein goldnes Riesenkreuz! Mir war, auch

dort hing Gottes Sohn daran. »

Mit Aufblick ist die dreibändige Sammlung Der Weg ins Weite
vollendet. Als Intermezzo erschien das kleine Buch Rauschende Brunnen1).
Wer bei Max Geilinger bisher sanghafte Melodie vermisste, wie sie,

vom Volkslied ausbauend, die deutsche Romantik weiter entwickelt hat,
vernehme sie in den Rauschenden Brunnen, wenngleich, wie überall bei
diesem Autor, auch hier das Visuelle überwiegt. Nicht diese reizvolle

neue Mischung von Farbe und Klang, so wenig wie der Zyklus Flocken,
der von der zauberischen Schönheit der schneebedeckten Erde mehr als

nur ein paar Flocken einfängt, dürfte die Aufmerksamkeit so festhalten
wie die « Gedichte aus den Bergen ». Seit Conrad Ferdinand Meyer
kracht die Laue durch unsere Gedichtbücher, unendlich oft wurde von
unsern Heimatdichtern gebirglicher Hintergrund gewählt, auffallend
selten sind gleichwohl Gedichte, die ein Stück Gebirg-Natur nur um
seines wesentlichen Gehaltes willen darstellen. Ausser in einigen Partien
bei Spitteier, findet man nur bei Ramuz die Atmosphäre des Berglandes.
Darum ist man dankbar für jeden Versuch, Ähnliches im kurzen Gedicht

zu vermitteln und die persönliche und doch wesenhafte Anschauung in
mehreren Strophen der genannten Gedichtreihe (« In den Voralpen »,

« Einnachten », « Bergwald », « Gipfelsicht ») ist des Hervorhebens wohl

wert. -
(Schluss folgt)

') Max Geilinger: Rauschende Brunnen. Orell-Füßli-Verlag, Zürich.


	Gedichtbücher und Dichtungen

