
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 6

Artikel: Um Charles Nodier

Autor: Blaser, Edouard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


599

Um Charles Nodier

Von Edouard Blaser

Unter den Gestirnen zweiter Größe, die infolge der hundertjährigen
Wiederkehr der romantischen Gedächtnistage gegenwärtig am
literarischen Himmel zu neuem Glanz emporsteigen, scheint ganz besonders

Charles Nodier (1780-1844) die Aufmerksamkeit der Kritiker zu erregen,
wurden ihm doch von 1908—1920 von vier verschiedenen Autoren
nicht weniger als ein Dutzend Abhandlungen gewidmet. Diese Arbeiten,
wie namentlich die von Pingaud, Magnin und Salomon suchten meistens

nur einzelne Seiten des fazettenreichen Talents wie des unstäten Wirkens
Nodiers zu beleuchten. Eine umfassende Studie lieferte erst Jean Larat,
der schon seit 1920 eine Reihe wertvoller Aufsätze in der Revue de

littérature comparée beigesteuert hatte, in seiner 1923 erschienenen, inhaltsreichen

Dissertation: La Tradition et l'exotisme dans l'œuvre de Charles

Nodier (Paris, 405 S.). Dieses Buch, das die einschlägige Literatur mit
mustergültiger Sachkenntnis zu werten versteht, erschöpfte das Thema
eingestandenermaßen aber nicht. Allfällige Nacheiferer wies Larat selbst

(S. 318) auf einen noch unbetretenen Weg hin, indem er die Nodier-
Forschung als letzten Endes in die Zuständigkeit der psychoanalytischen
Untersuchung gehörend bezeichnete. Diesem Wink ist nun Prof. Dr.
Vodoz in Zürich gefolgt. Richtiger: er war ihm längst zuvorgekommen,
denn sein bereits seit 1925 vorliegendes Buch über La Fée aux Miettes1)
stellt das Werk eines Jahrzehnts methodischer Nachforschungen dar,
durch die - es sei von vornherein dankbar anerkannt - der seelische

Untergrund von Nodiers Leben und Dichtung nun zum guten Teil
aufgedeckt zu sein scheint.

Es war eigentlich vorauszusehen, dass sich die Psychoanalyse bzw.
die « psychologie analytique » - wie Vodoz sein Verfahren eher genannt
wissen will - von den Erzeugnissen und der Persönlichkeit Nodiers bald

bemächtigen würde, da dieser das Zeichen einer offenbar pathologisch
gefärbten Absonderlichkeit deutlich an der Stirne trug. Der
hervorstechendste Zug an ihm war eine schier unbegrenzte Vielseitigkeit.
Sainte-Beuve nannte ihn den Typus des esprit littéraire, des für alles

Geistige gleich empfänglichen, jeder Spezialisierung abholden Literaten -
*) Paris, H. Champion.



600 Edouard Blaser

und Lamartine meinte, von Nodiers verschiedenartigsten Gaben hätten
wohl zehn Menschen zehren, dagegen kein einziger sich im wahrsten
Sinne des Wortes ganz erhalten können.

Dieser bruchstückartigen Begabung stand bei Nodier eine nicht
minder ausgeprägte Konsequenzlosigkeit und Unberechenbarkeit auf der
moralischen Seite gegenüber. Selten widerrief ein Schriftsteller so seine

Meinungen und widersprach sich so flagrant in politischen wie in
ästhetischen Fragen. Abwechselnd in einer Zeitspanne von wenigen Tagen
(1802) schmäht er Bonaparte in einem Pamphlet und singt ein Loblied
über ihn, um später wieder gegen ihn aufzutreten. In einem Vorwort
(1804) bezeichnet er Deutschland als « la dernière patrie des poésies et
des croyances de l'Occident». Das hindert ihn nicht, 1814 an dem von
Napoleon inspirierten Pressefeldzug wider den deutschen Einfluss in der
französischen Literatur und dessen Befürworterin, die Frau von Staël,
mit vorgetäuschter Aufrichtigkeit teilzunehmen. Vor Schillers Dramen
will er namentlich nur Abscheu haben. In einer Rezension über das Buch
De l'Allemagne der großen Genferin straft er sich aber 1818 selbst Lügen,
indem er bereit ist, dem deutschen Exotismus Tür und Tor zu öffnen.
Die Stellung, die Nodier zum Romantismus nahm, war lange eine äußerlich

schwankende und widerspruchsvolle. Nachdem er z. B. als einer der

ersten in Frankreich wertherisiert und für Ossian geschwärmt hatte, -
siehe: Le Peintre de Saltzbourg (1802), Essais d'un jeune Barde (1804)
und noch bedeutend später Jean Sbogar (1818), lauter romantische Werke
reinsten Wassers, die zum Teil den direkten Einfluss von Lewis und
Schiller nicht verleugnen -, bricht er 1825 ostentativ mit der « littérature
frénétique » und schilt Werther ein verhängnisvolles Meisterwerk, ob-
schon er noch 1820 und 1822 der nun verpönten Gattung wesentliche

Beiträge, wie Le Vampire und Infernalia, d. i. sogenannte vampirische, an
Goethes Braut von Korinth erinnernde Geschichten, zugesteuert hatte.
Von da an wird Nodier, der sich, seit der Auflösung des ersten Cénacle

von den Jüngeren in den Schatten gestellt fühlt, insofern konsequenter,
als er sich offen und endgültig zu einem gemäßigten Romantismus
bekennt, dessen oberster Grundsatz Rückkehr zur historischen Uberlieferung

im Roman nach Walter Scotts und im Drama nach Shakespeares

Muster lautet.

Wichtiger aber als die unergiebige Aufzählung der Widersprüche, in
die sich der wankelmütige Autor von Trilby zeitlebens verwickelte, wäre
deren psychologische Begründung. Es ist in der Tat nicht damit getan,
dass man, wie Mérimée, ihn einen « infame menteur » nennt oder man



Um Charles Nodier 601

sich darüber herumstreitet, ob Lanson recht gehabt hat, ihn, der doch der

Sprache nach ein Klassiker ist, als einen «patron du romantisme»
hinzustellen. An Nodier dürfen weder die feste Schablone der klassifizierenden

Literarhistorie noch der strenge Maßstab des bloß auf die
Handlungen abstellenden, Lob und Tadel erteilenden Sittenrichters angelegt
werden. Das hatte Sainte-Beuve schon erkannt, als er in seiner an
gediegener Kürze und sympathischem Mitfühlen unübertrefflichen Studie
der Portraits littéraires Nodier für den mitleidenswerten, beinahe einzig

zur Berühmtheit gelangten Vertreter einer durch die Ungunst der
Umstände in ihrer Entwicklung gehemmten Dichtergeneration hielt. Er
meinte die um 1780 geborenen Schriftsteller, die während der Revolution
noch keine Rolle spielen konnten, die sich aber, nachdem die eiserne

Zucht der Kaiserzeit anderthalb Jahrzehnte lang wie ein Alpdruck auf
Frankreichs geistigem Leben gelastet hatte, bereits zu alt und überholt
sahen, als die Restauration kam, um sich anpassen, geschweige denn
auswirken zu können. Der ganzen Tragik dieses Schicksals war sich Nodier
wohl bewusst. Davon legt ein Passus aus den dem Peintre de Saltzbourg
nachgeschickten Méditations du cloître beredtes Zeugnis ab, in dem von
einer geopferten Generation die Rede ist, die sich vor Verzweiflung an
sich selber zur Ertötung gegenstandsloser Leidenschaften und
unterbundener Energien nach der Stille des Klosters sehnt. Wenn Nodier
schon nicht Mönch wurde, so entsagte er doch nach Kräften der
Wirklichkeit, indem er sich in den Träum flüchtete.

Mit dieser Feststellung treten wir an den Grundcharakterzug Charles
Nodiers heran, aus dem heraus seine Sonderbarkeiten und namentlich
die an ihm auch von Sainte-Beuve gerügte, an Verlogenheit grenzende

Unzuverlässigkeit zu verstehen sind. Nodier war wesentlich ein Mensch,
der zwischen Traum und Wirklichkeit weder unterscheiden konnte, noch
wollte. Bezeichnend für diese Geistesverfassung war der Vorzug, den er

vor der Erinnerung der Reminiszenz gab. Er nennt sie « un abus délicieux

», eine reizende Verwechslung, wodurch die Vergangenheit sich «von
selbst» verschönert und vermehrt. » Kein Wunder, dass die paar
historischen Versuche Nodiers - siehe: Histoire des Sociétés secrètes de l'armée

(1815), Dernier banquet des Girondins (1833) - ins Reich der Fabel
gehören. Das Phantasieleben war ihm aber mehr als eine Zuflucht, ein
Ersatz für die Enttäuschungen einer verfahrenen Laufbahn, er maß den

Traumbildern den gleichen Wert bei - nicht nur künstlerisch, sondern

auch, so scheint es, objektiv - wie den « Täuschungen » des wachen Zu-
standes. Für ihn unterliegt es keinem Zweifel, dass die Schöpfungen der



602 Edouard Blaser

menschlichen Einbildungskraft in überwiegendem Maße ihre Entstehung
dem Schlaf verdanken - hier weist er u. a. auf Odysseus ' Höllenfahrt hin.
Wie später Hebbel galt ihm Traum als identisch mit Poesie. In seiner

Schrift De quelques illusions du sommeil, nachdem er nochmals den Traum
als die Hauptquelle dichterischer Eingebung bezeichnet hat, geht er einen

Schritt weiter und stellt folgenden Satz auf : « Der Schlaf bildet den

mächtigsten und zugleich den hellsten Zustand unseres Denkvermögens,

wenn nicht gerade durch die flüchtigen Vorspiegelungen, in die er es

hüllt, an sich, so doch durch die Wahrnehmungen, die sich aus diesen

Vorspiegelungen ergeben.» Nodier suchte diese Theorie an einer Deutung
der Bibel unter dem Gesichtspunkt des Traumes und des Alpdrucks zu
erproben. Damit schien er die zukünftige Entwicklung der Unbewusst-
heitsforschung als ein neues Gebiet der literarischen Schöpfung geahnt
und es bereits in die Wege geleitet zu haben.

Nodiers Vorliebe für den Traum prägte sich mit den Jahren mehr und
mehr aus und beeinflusste seine dichterische Produktion seit 1822 immer
deutlicher. Sie macht es begreiflich, dass er sich von der romantischen
Schwermut allmählich erholte und, nachdem er mit der « littérature
frénétique» gebrochen hatte, zum Märchen überging (siehe Smarra 1821,

Trilby 1822, Histoire du Roi de Bohême 1830, La Fée aux Miettes 1831 usw.).
Man hat ihn einen französischen Hoffmann genannt. Das könnte leicht

zu Missverständnissen führen. Sicher fällt die Ausgabe der meisten,

später in den Contes fantastiques und den Contes de la Veillée gesammelten
Erzählungen in die Zeit der größten Beliebtheit Hoffmanns. Nodier ging
aber eigene Wege und, wenn er sich schon 1830 in dem Aufsatz: Le
Fantastique en littérature über die Voraussetzungen der phantastischen Gattung

klar zu werden suchte, so legte er dem Wort « fantastique » einen
deutlich andern Sinn als der ihm ziemlich wesensfremde Deutsche. Wie
es Walter Scott in der Revue de Paris (1829) nachwies, berührt sich der
Verfasser von Trilby eher mit den Brüdern Grimm, Musaeus, la Motte
Fouqué und Scott selbst. Bei Hoffmann haben wir es mit eigentlicher
Phantasmagoric zu tun, Nodier geht dagegen auf Wunderbares, namentlich

auf Sagenhaftes, aus - obschon er sich in allen Märchenabarten
versucht hat. Auf einem Gebiet kann er aber eine unbedingte Originalität
beanspruchen: das ist in der Verwertung der Traumbilder als Märchenstoff.

In dieser Hinsicht nimmt La Fée aux Miettes unter allen Schöpfungen
unseres Autors eine eigenartige Stellung ein und nicht zufällig hat Prof.
Vodoz diese Novelle zum Gegenstand seiner psychoanalytischen
Untersuchung gewählt. Augenscheinlich handelt es sich hier um eine Traum-



Um Charles Nodier 603

dichtung, wobei sich dem Leser zwei Fragen sofort aufdrängen. Erstens,
wie kann eine solche Dichtung zustande kommen, unter welchen
psychischen und technischen Voraussetzungen? Zweitens, welches ist der
verborgene Sinn der darin enthaltenen Symbolik und inwieweit
verschafft deren systematische Deutung Einblick in das intimste Seelenleben
des Dichters? Vom literarischen Standpunkt aus ist die erste Frage von
besonderer Tragweite. Es wäre außerordentlich wertvoll, zu wissen, wie
Nodier im Aufbau und in der Abfassung dieser sonderbaren Fiktion, in
der sich halluzinatorische Bilderreihen von echt traumhafter Befremdlichkeit

und Zusammenhanglosigkeit mit reizender Phantasie, gesundem
Humor und brauchbarer Lebensweisheit in bunter Folge verbinden, zu
Werke gegangen ist. Hat er einfach sein Märchen, wie Goethe viele seiner
Gedichte « instinktmäßig und traumartig niederzuschreiben sich getrieben
gefühlt » oder müssen wir in La Fée aux Miettes den Niederschlag eines

- bzw. mehrerer - aus dem Gedächtnis wiederhergestellten, künstlerisch
verarbeiteten, eigentlichen Trauminhaltes erblicken? Die größte
Wahrscheinlichkeit spricht für die zweite Auslegung, mit der Bemerkung, dass

der Dichter die Oberhand über die Einflüsterungen des Unbewussten
immer behielt. In der Tat stellt man in La Fée aux Miettes bei näherer

Prüfung der Fabel das Vorhandensein eines vorgefassten Planes fest. Es

wird z. B. am Anfang eine für den Sinn des Ganzen unentbehrliche, an
sich aber unwahrscheinliche Begebenheit vorausgesagt, die erst am Ende
eintreten soll. Dies schließt die Annahme aus, dass Nodier, als er La Fée

aux Miettes schrieb, in der unterschwelligen Eingebung ganz aufgehen
konnte. Inwiefern er sich dabei der tieferen Bedeutung der Traumbilder
bewusst war, die er in seine Erzählung einflocht, entzieht sich unserer
Schätzung.

Auf diese Fragen geht übrigens Prof. Vodoz nicht ein. Seine Aufmerksamkeit,

unterstützt durch einen ungewöhnlichen Scharfsinn, wendet er
ausschließlich der Enträtselung des Werkes unter dem Gesichtswinkel der

sogenannten psychologie analytique zu. Dabei zeigt er sich mit der
Methode und der Terminologie der eigentlichen Psychanalyse aufs engste
vertraut. Herr Vodoz geht im großen ganzen darauf aus, nachzuweisen,
dass die Erscheinung von La Fée aux Miettes (1831) im Leben Charles
Nodiers zeitlich mit dem Höhepunkt einer schweren psycho-patholo-
gischen Krisis erotischer Natur zusammenfällt, aus der gerade die
Abfassung des Märchens ihm heraushalf, indem er daran einen Komplex,
der ihn vollständig aus dem Gleichgewicht brachte, abreagieren konnte.
Der Beweisführung bleibt Herr Vodoz kaum etwas schuldig. Auf die Rolle,



604 Edouard Blaser

welche die Erotik und die infantilen Triebe bei Nodier spielen, brauchte

er nicht erst hinzuweisen. Dass wir es aber in dem der Fée aux Miettes

zugrundeliegenden Traummaterial mit Inzest-Wunschträumen zu tun
haben, das dagegen war neu, und es ist sicherlich kein geringes Verdienst,
diese Erklärung durch eine so gut wie restlose Zurückführung der Symbole

auf besagtes Inzestmotiv, auch dem Nicht-Psychoanalytiker
verständlich und glaubwürdig gemacht zu haben.

Eines nach unserem persönlichen Empfinden beeinträchtigt doch ein

wenig das vorbehaltlose Genießen des sonst so gediegenen und anregenden
Buches Prof. Vodoz's. Das ist der sittliche Rigorismus, der sich darin hin
und wieder bemerkbar macht. Der Verfasser scheint die von ihm
unerbittlich festgenagelten sexualen Entgleisungen Charles Nodiers, auch

wenn sie in der Tiefe des Unbewussten verborgen liegen oder nur in
zensurierter Form an das Dämmerlicht des Traumbewusstseins dringen,
eher vom Standpunkt des christlichen Sündenbegriffs als von rein
objektiver Warte aus zu beurteilen. So sehr diese - wie wir uns überzeugen
konnten - aus einer pessimistischen Auffassung der menschlichen Natur
entspringende Strenge an sich lobenswert ist, sie stimmt den Leser miss-

trauisch. Man glaubt eine Voreingenommenheit zu wittern. Anderseits
wird man auch unwillkürlich an die Worte Jakob Burckhardts über
Petrarca (Kultur der Renaissance, S. 231) erinnert: «Wer ihm mit der
Absicht eines Verhörrichters naht und die Widersprüche zwischen dem
Menschen und dem Dichter, die erwiesenen Nebenliebschaften und andere

schwache Seiten recht emsig aufspürt, der kann in der Tat bei einiger
Anstrengung die Lust an seinen Sonetten gänzlich verlieren. Man hat
dann statt eines poetischen Genusses die Kenntnis des Mannes in seiner

Totalität.» Diesen letzten Satz, der neben der Kritik ein vielleicht
ungewolltes Lob enthält, würde Burckhardt, wenn er noch am Leben wäre,
auf die auch noch so sinnreichen psychoanalytischen Zerpflückungen
von Kunstwerken, die sich seit einigen Jahren auffällig vermehren, erst
recht anwenden. Merkwürdigerweise hat Nodier selbst ein Jahrhundert
voraus eine Art vorgreifende Verwahrung eingelegt gegen diese

Entweihung des Schönen durch das Wahre, die man zugleich den Fluch und
den Segen der heutigen, nach Erklärung und begrifflicher Erfassung der
Wirklichkeit unersättlich dürstenden Zeit nennen könnte. Just auf der
letzten Seite der Fée aux Miettes definiert er die Wissenschaft : « eine

lästerliche Anatomie des göttlichen Mysteriums der Natur». Klingt das

nicht wie eine prophetische Anspielung auf das seiner wartende Los?
Diese gefühlsmäßigen Aussetzungen tun selbstverständlich dem



Um Charles Nodier 605

wissenschaftlichen Wert der gründlichen Studie Prof. Jules Vodoz's nicht
den geringsten Abbruch. Ohne Zweifel büßen Charles Nodier und sein

hübsches Traummärchen unter dem Seziermesser des Psychoanalytikers
etwas von ihrem poetischen Reize ein. Dafür haben wir den Menschen -
zum Teil auch den Künstler, insofern er durch sein Unbewusstes bedingt
ist - annähernd in seiner Totalität, und zwar in einem ganz anderen Umfang

als Burckhardt es damals meinen konnte.


	Um Charles Nodier

