Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 6

Artikel: Um Charles Nodier

Autor: Blaser, Edouard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

599

Um Charles Nodier
Von Edouard Blaser

Unter den Gestirnen zweiter Gréfle, die infolge der hundertjihrigen
Wiederkehr der romantischen Gedichtnistage gegenwirtig am litera-
rischen Himmel zu neuem Glanz emporsteigen, scheint ganz besonders
Charles Nodier (1780-1844) die Aufmerksamkeit der Kritiker zu erregen,
wurden ihm doch von 1908—1920 von vier verschiedenen Autoren
nicht weniger als ein Dutzend Abhandlungen gewidmet. Diese Arbeiten,
wie namentlich die von Pingaud, Magnin und Salomon suchten meistens
nur einzelne Seiten des fazettenreichen Talents wie des unstiten Wirkens
Nodiers zu beleuchten. Eine umfassende Studie lieferte erst Jean Larat,
der schon seit 1920 eine Reihe wertvoller Aufsitze in der Revue de litté-
rature comparée beigesteuert hatte, in seiner 1923 erschienenen, inhalts-
reichen Dissertation: La Tradition et l'exotisme dans I'euvre de Charles
Nodier (Paris, 405 S.). Dieses Buch, das die einschligige Literatur mit
mustergiiltiger Sachkenntnis zu werten versteht, erschopfte das Thema
eingestandenermaflen aber nicht. Allfillige Nacheiferer wies Larat selbst
(S.318) auf einen noch unbetretenen Weg hin, indem er die Nodier-
Forschung als letzten Endes in die Zustindigkeit der psychoanalytischen
Untersuchung gehorend bezeichnete. Diesem Wink ist nun Prof. Dr.
Vodoz in Ziirich gefolgt. Richtiger: er war thm lingst zuvorgekommen,
denn sein bereits seit 1925 vorliegendes Buch iiber La Fée aux Miettes')
stellt das Werk eines Jahrzehnts methodischer Nachforschungen dar,
durch die — es sel von vornherein dankbar anerkannt — der seelische
Untergrund von Nodiers Leben und Dichtung nun zum guten Teil auf-
gedeckt zu sein scheint.

Es war eigentlich vorauszusehen, dass sich die Psychoanalyse bzw.
die «psychologie analytique » — wie Vodoz sein Verfahren eher genannt
wissen will — von den Erzeugnissen und der Persénlichkeit Nodiers bald
bemiichtigen wiirde, da dieser das Zeichen einer offenbar pathologisch
gefarbten Absonderlichkeit deutlich an der Stirne trug. Der hervor-
stechendste Zug an ithm war eine schier unbegrenzte Vielseitigkeit.
Sainte-Beuve nannte ihn den Typus des esprit littéraire, des fiir alles
Geistige gleich empfinglichen, jeder Spezialisierung abholden Literaten —

1) Pars, H. Champion.



600 Edouard Blaser

und Lamartine meinte, von Nodiers verschiedenartigsten Gaben hitten
wohl zehn Menschen zehren, dagegen kein einziger sich im wahrsten
Sinne des Wortes ganz erhalten kénnen.

Dieser bruchstiickartigen Begabung stand bei Nodier eine nicht
minder ausgeprigte Konsequenzlosigkeit und Unberechenbarkeit auf der
moralischen Seite gegeniiber. Selten widerrief ein Schriftsteller so seine
Meinungen und widersprach sich so flagrant in politischen wie in dsthe-
tischen Fragen. Abwechselnd in einer Zeitspanne von wenigen Tagen
(1802) schmiht er Bonaparte in einem Pamphlet und singt ein Loblied
iiber 1hn, um spiter wieder gegen ihn aufzutreten. In einem Vorwort
(1804) bezeichnet er Deutschland als «la derniére patrie des poésies et
des croyances de 1'Occident ». Das hindert ihn nicht, 1814 an dem von
Napoleon inspirierten Pressefeldzug wider den deutschen Einfluss in der
franzésischen Literatur und dessen Befiirworterin, die Frau von Staél,
mit vorgetiduschter Aufrichtigkeit teilzunehmen. Vor Schillers Dramen
will er namentlich nur Abscheu haben. In einer Rezension iiber das Buch
De I’ Allemagne der grofien Genferin straft er sich aber 1818 selbst Liigen,
indem er bereit ist, dem deutschen Exotismus Tiir und Tor zu &ffnen.
Die Stellung, die Nodier zum Romantismus nahm, war lange eine dufler-
lich schwankende und widerspruchsvolle. Nachdem er z. B. als einer der
ersten in Frankreich wertherisiert und fiir Ossian geschwiarmt hatte, -
siche: Le Peintre de Saltzbourg (1802), Essais d'un jeune Barde (1804)
und noch bedeutend spiter Jean Shogar (1818), lauter romantische Werke
reinsten Wassers, die zum Teil den direkten Einfluss von Lewis und
Schiller nicht verleugnen —, bricht er 1825 ostentativ mit der « littérature
frénétique» und schilt Werther ein verhingnisvolles Meisterwerk, ob-
schon er noch 1820 und 1822 der nun verpénten Gattung wesentliche
Beitrige, wie Le Vampire und Infernalia, d. 1. sogenannte vampirische, an
Goethes Braut von Korinth erinnernde Geschichten, zugesteuert hatte.
Von da an wird Nodier, der sich, seit der Auflésung des ersten Cénacle
von den Jiingeren in den Schatten gestellt fiihlt, insofern konsequenter,
als er sich offen und endgiiltig zu einem gemifigten Romantismus be-
kennt, dessen oberster Grundsatz Riickkehr zur historischen Uberliefe-
rung im Roman nach Walter Scotts und im Drama nach Shakespeares
Muster lautet.

Wichtiger aber als die unergiebige Aufzahlung der Widerspriiche, in
die sich der wankelmiitige Autor von Trilby zeitlebens verwickelte, wire
deren psychologische Begriindung. Es ist in der Tat nicht damit getan,
dass man, wie Mérimée, ithn einen ¢« infime menteur » nennt oder man



Um Charles Nodier 601

sich dariiber herumstreitet, ob Lanson recht gehabt hat, ihn, der doch der
Sprache nach ein Klassiker ist, als einen « patron du romantisme » hin-
zustellen. An Nodier diirfen weder die feste Schablone der klassifizieren-
den Literarhistorie noch der strenge Mafistab des blof3 auf die Hand-
lungen abstellenden, Lob und Tadel erteilenden Sittenrichters angelegt
werden. Das hatte Sainte-Beuve schon erkannt, als er in seiner an ge-
diegener Kiirze und sympathischem Mitfiihlen uniibertrefflichen Studie
der Portraits littéraires Nodier {iir den mitleidenswerten, beinahe einzig
zur Berithmtheit gelangten Vertreter einer durch die Ungunst der Um-
stinde in ihrer Entwicklung gehemmten Dichtergeneration hielt. Er
meinte die um 1780 geborenen Schriftsteller, die wiahrend der Revolution
noch keine Rolle spielen konnten, die sich aber, nachdem die eiserne
Zucht der Kaiserzeit anderthalb Jahrzehnte lang wie ein Alpdruck auf
Frankreichs geistigem Leben gelastet hatte, bereits zu alt und iiberholt
sahen, als die Restauration kam, um sich anpassen, geschweige denn aus-
wirken zu kénnen. Der ganzen Tragik dieses Schicksals war sich Nodier
wohl bewusst. Davon legt ein Passus aus den dem Peintre de Salizbourg
nachgeschickten Méditations du cloitre beredtes Zeugnis ab, in dem von
einer geopferten Generation die Rede ist, die sich vor Verzweiflung an
sich selber zur Ertétung gegenstandsloser Leidenschaften und unter-
bundener Energien nach der Stille des Klosters sehnt. Wenn Nodier
schon nicht Monch wurde, so entsagte er doch nach Kriften der Wirk-
lichkeit, indem er sich in den Traum fliichtete.

Mit dieser Feststellung treten wir an den Grundcharakterzug Charles
Nodiers heran, aus dem heraus seine Sonderbarkeiten und namentlich
die an 1thm auch von Sainte-Beuve geriigte, an Verlogenheit grenzende
Unzuverlassigkeit zu verstehen sind. Nodier war wesentlich ein Mensch,
der zwischen Traum und Wirklichkeit weder unterscheiden konnte, noch
wollte. Bezeichnend fiir diese Geistesverfassung war der Vorzug, den er
vor der Erinnerung der Reminiszenz gab. Er nennt sie «un abus délici-
eux », eine reizende Verwechslung, wodurch die Vergangenheit sich «von
selbst» verschénert und vermehrt.» Kein Wunder, dass die paar histo-
rischen Versuche Nodiers — siehe: Histoire des Sociétés secrétes de ['armée
(1815), Dernier banquet des Girondins (1833) — ins Reich der Fabel ge-
horen. Das Phantasieleben war thm aber mehr als eine Zuflucht, ein
Ersatz fiir die Enttauschungen einer verfahrenen Laufbahn, er maf} den
Traumbildern den gleichen Wert bei — nicht nur kiinstlerisch, sondern
auch, so scheint es, objektiv — wie den « Tauschungen » des wachen Zu-
standes. Fiir thn unterliegt es keinem Zweifel, dass die Schopfungen der



602 Edouard Blaser

menschlichen Einbildungskraft in iiberwiegendem Maf}e ihre Entstehung
dem Schlaf verdanken — hier weist er u. a. auf Odysseus’ Hollenfahrt hin.
Wie spiter Hebbel galt ihm Traum als identisch mit Poesie. In seiner
Schrift De quelques illusions du sommeil, nachdem er nochmals den Traum
als die Hauptquelle dichterischer Eingebung bezeichnet hat, geht er einen
Schritt weiter und stellt folgenden Satz auf: « Der Schlaf bildet den
michtigsten und zugleich den hellsten Zustand unseres Denkvermégens,
wenn nicht gerade durch die fliichtigen Vorspiegelungen, in die er es
hiillt, an sich, so doch durch die Wahrnehmungen, die sich aus diesen
Vorspiegelungen ergeben.» Nodier suchte diese Theorie an einer Deutung
der Bibel unter dem Gesichtspunkt des Traumes und des Alpdrucks zu
erproben. Damit schien er die zukiinftige Entwicklung der Unbewusst-
heitsforschung als ein neues Gebiet der literarischen Schopfung geahnt
und es bereits in die Wege geleitet zu haben.

Nodiers Vorliebe fiir den Traum prigte sich mit den Jahren mehr und
mehr aus und beeinflusste seine dichterische Produktion seit 1822 immer
deutlicher. Sie macht es begreiflich, dass er sich von der romantischen
Schwermut allmihlich erholte und, nachdem er mit der « littérature fréné-
tique» gebrochen hatte, zum Mairchen iiberging (siche Smarra 1821,
Trilby 1822, Histoire du Roi de Bohéme 1830, La Fée aux Miettes 1831 usw.).
Man hat 1hn einen franzésischen Hoffmann genannt. Das kénnte leicht
zu Missverstindnissen fithren. Sicher fillt die Ausgabe der meisten,
spater in den Contes fantastiques und den Contes de la Veillée gesammelten
Erzihlungen in die Zeit der grofiten Beliebtheit Hoffmanns. Nodier ging
aber eigene Wege und, wenn er sich schon 1830 in dem Aufsatz: Le Fan-
tastique en littérature iiber die Voraussetzungen der phantastischen Gat-
tung klar zu werden suchte, so legte er dem Wort « fantastique » einen
deutlich andern Sinn als der thm ziemlich wesensfremde Deutsche. Wie
es Walter Scott in der Revue de Paris (1829) nachwies, beriihrt sich der
Vertasser von Trilby eher mit den Briiddern Grimm, Musaeus, la Motte
Fouqué und Scott selbst. Bet Hoffmann haben wir es mit eigentlicher
Phantasmagorie zu tun, Nodier geht dagegen auf Wunderbares, nament-
lich auf Sagenhaftes, aus — obschon er sich in allen Mirchenabarten ver-
sucht hat. Auf einem Gebiet kann er aber eine unbedingte Originalitit
beanspruchen: das ist in der Verwertung der Traumbilder als Mirchen-
stoff. In dieser Hinsicht nimmt La Fée aux Miettes unter allen Schopfungen
unseres Autors eine eigenartige Stellung ein und nicht zufillig hat Prof.
Vodoz diese Novelle zum Gegenstand seiner psychoanalytischen Unter-
suchung gewihlt. Augenscheinlich handelt es sich hier um eine Traum-



Um Charles Nodier 603

dichtung, wobei sich dem Leser zwei Fragen sofort aufdringen. Erstens,
wie kann eine solche Dichtung zustande kommen, unter welchen psy-
chischen und technischen Voraussetzungen? Zweitens, welches ist der
verborgene Sinn der darin enthaltenen Symbolik und inwieweit ver-
schafft deren systematische Deutung Einblick in das intimste Seelenleben
des Dichters? Vom literarischen Standpunkt aus ist die erste Frage von
besonderer Tragweite. Es wire auflerordentlich wertvoll, zu wissen, wie
Nodier im Aufbau und in der Abfassung dieser sonderbaren Fiktion, in
der sich halluzinatorische Bilderreihen von echt traumhafter Befremdlich-
keit und Zusammenhanglosigkeit mit reizender Phantasie, gesundem
Humor und brauchbarer Lebensweisheit in bunter Folge verbinden, zu
Werke gegangen ist. Hat er einfach sein Mirchen, wie Goethe viele seiner
Gedichte « instinktmiflig und traumartig niederzuschreiben sich getrieben
gefiihlt » oder miissen wir in La Fée aux Miettes den Niederschlag eines
— bzw. mehrerer — aus dem Gedichtnis wiederhergestellten, kiinstlerisch
verarbeiteten, eigentlichen Trauminhaltes erblicken? Die grofite Wahr-
scheinlichkeit spricht fiir die zweite Auslegung, mit der Bemerkung, dass
der Dichter die Oberhand iiber die Einfliisterungen des Unbewussten
immer behielt. In der Tat stellt man in La Fée aux Miettes bei niherer
Priifung der Fabel das Vorhandensein eines vorgefassten Planes fest. Es
wird z. B. am Anfang eine fiir den Sinn des Ganzen unentbehrliche, an
sich aber unwahrscheinliche Begebenheit vorausgesagt, die erst am Ende
eintreten soll. Dies schlieit die Annahme aus, dass Nodier, als er La Fée
aux Miettes schrieb, in der unterschwelligen Eingebung ganz aufgehen
konnte. Inwiefern er sich dabei der tieferen Bedeutung der Traumbilder
bewusst war, die er in seine Erzihlung einflocht, entzieht sich unserer
Schitzung.

Auf diese Fragen geht iibrigens Prof. Vodoz nicht ein. Seine Aufmerk-
samkeit, unterstiitzt durch einen ungewshnlichen Scharfsinn, wendet er
ausschlieBlich der Entréitselung des Werkes unter dem Gesichtswinkel der
sogenannten psychologie analytique zu. Dabei zeigt er sich mit der Me-
thode und der Terminologie der eigentlichen Psychanalyse aufs engste
vertraut. Herr Vodoz geht im grofien ganzen darauf aus, nachzuweisen,
dass die Erscheinung von La Fée aux Miettes (1831) im Leben Charles
Nodiers zeitlich mit dem Hohepunkt einer schweren psycho-patholo-
gischen Krisis erotischer Natur zusammenfillt, aus der gerade die Ab-
fassung des Mirchens ithm heraushalf, indem er daran einen Komplex,
der ihn vollstindig aus dem Gleichgewicht brachte, abreagieren konnte.

Der Beweisfﬁhrung bleibt Herr Vodoz kaum etwas schu]dig. Auf die Rolle,



604 Edouard Blaser

welche die Erotik und die infantilen Triebe bei Nodier spielen, brauchte
er nicht erst hinzuweisen. Dass wir es aber in dem der Fée aux Miettes
zugrundeliegenden Traummaterial mit Inzest-Wunschtraumen zu tun
haben, das dagegen war neu, und es ist sicherlich kein geringes Verdienst,
diese Erklirung durch eine so gut wie restlose Zuriickfithrung der Sym-
bole auf besagtes Inzestmotiv, auch dem Nicht-Psychoanalytiker ver-
standlich und glaubwiirdig gemacht zu haben.

Eines nach unserem personlichen Empfinden beeintrichtigt doch ein
wenig das vorbehaltlose Genieflen des sonst so gediegenen und anregenden
Buches Prof. Vodoz’s. Das ist der sittliche Rigorismus, der sich darin hin
und wieder bemerkbar macht. Der Verfasser scheint die von ithm uner-
bittlich festgenagelten sexualen Entgleisungen Charles Nodiers, auch
wenn sie in der Tiefe des Unbewussten verborgen liegen oder nur in
zensurierter Form an das Dimmerlicht des Traumbewusstseins dringen,
eher vom Standpunkt des christlichen Siindenbegriffs als von rein ob-
jektiver Warte aus zu beurteilen. So sehr diese — wie wir uns iiberzeugen
konnten — aus einer pessimistischen Auffassung der menschlichen Natur
entspringende Strenge an sich lobenswert ist, sie stimmt den Leser miss-
trauisch. Man glaubt eine Voreingenommenheit zu wittern. Anderseits
wird man auch unwillkiirlich an die Worte Jakob Burckhardts iiber
Petrarca (Kultur der Renaissance, S. 23]) erinnert: « Wer thm mit der
Absicht eines Verhorrichters naht und die Widerspriiche zwischen dem
Menschen und dem Dichter, die erwiesenen Nebenliebschaften und andere
schwache Seiten recht emsig aufspiirt, der kann in der Tat bei einiger
Anstrengung die Lust an seinen Sonetten ginzlich verlieren. Man hat
dann statt eines poetischen Genusses die Kenntnis des Mannes in seiner
Totalitit. » Diesen letzten Satz, der neben der Kritik ein vielleicht un-
gewolltes Lob enthilt, wiirde Burckhardt, wenn er noch am Leben wire,
auf die auch noch so sinnreichen psychoanalytischen Zerpfliickungen
von Kunstwerken, die sich seit einigen Jahren auffillig vermehren, erst
recht anwenden. Merkwiirdigerweise hat Nodier selbst ein Jahrhundert
voraus eine Art vorgreifende Verwahrung eingelegt gegen diese Ent-
weihung des Schonen durch das Wahre, die man zugleich den Fluch und
den Segen der heutigen, nach Erklirung und begrifflicher Erfassung der
Wirklichkeit unersittlich diirstenden Zeit nennen konnte. Just auf der
letzten Seite der Fée aux Miettes definiert er die Wissenschaft: «eine
lasterliche Anatomie des géttlichen Mysteriums der Natur ». Klingt das
nicht wie eine prophetische Anspielung auf das seiner wartende Los?

Diese gefiihlsmafiigen Aussetzungen tun selbstverstindlich dem



Um Charles Nodier 605

wissenschaftlichen Wert der griindlichen Studie Prof. Jules Vodoz’s nicht
den geringsten Abbruch. Ohne Zweifel biilen Charles Nodier und sein
hiibsches Traummirchen unter dem Seziermesser des Psychoanalytikers
etwas von ithrem poetischen Reize ein. Dafiir haben wir den Menschen -
zum Teil auch den Kiinstler, insofern er durch sein Unbewusstes bedingt
ist — annihernd in seiner Totalitit, und zwar in einem ganz anderen Um-
fang als Burckhardt es damals meinen konnte.



	Um Charles Nodier

