
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 6

Artikel: Der Geist des Mittelalters in der Musik

Autor: Handschin, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


582

Der Geist des Mittelalters in der Musik

Von Jacques Handschin

Unsere Vorstellung vom Mittelalter ist besonders durch zwei

Erscheinungen bestimmt, durch Thomas von Aquino, diesen Gipfelpunkt
der Scholastik, und durch die gotische Baukunst - beides, wie man sieht,
Erscheinungen des späteren Mittelalters. Dabei hat diese Vorstellung
bereits eine wesentliche Wandlung durchgemacht. Erst glaubten wir in
romantisierender, d. h. sehnsuchtgefärbter Weise in der Zeit des « Doctor
angelicus » ein Ideal der Einheitlichkeit, der Bezogenheit aller Lebenssphären

auf ein Zentrum verwirklicht, um dann eine tiefe Zwiespältigkeit,
ein krasses Nebeneinander von « Idealismus und Realismus in der Gotik »

(A. Dvorak) wahrzunehmen.
Gehen wir nun zurück hinter die Gotik, betrachten wir den

Zeitabschnitt bis gegen Ende des 12. Jahrhunderts. Die Kultur dieser Zeit
ist beinahe ganz klösterlich. Im Gegensatz zur späteren abendländischen
erweist sie zwei Zusammenhänge als noch real: denjenigen mit dem

byzantinischen Orient und denjenigen mit der Spätantike. In bezug auf
die romanische Baukunst kann man nur darüber streiten, in welchem Maße

Zusammenhänge mit dem spätrömischen und dem syrisch-byzantinischen
Gewölbebau bestehen, nicht aber darüber, ob solche Zusammenhänge
überhaupt vorhanden sind. Weltanschaulich befinden wir uns im Bannkreis

Augustins, dieses Erben der frühen Patristik, welcher den folgenden
Jahrhunderten den Piatonismus in neuplatonischer Färbung als lebendige
Tradition vermachte. Die harmonische Verbindung christlichen Geistes

mit einer aus spätantiken Quellen abgeleiteten Wissenschaft kann als das

eigentliche Ideal dieser Jahrhunderte angesehen werden. In dieser

Beziehung aber bietet uns Irland das Paradigma, Irland, dessen

Kulturüberlieferung leider im Sturm der Jahrhunderte untergegangen ist,
dessen Rolle als Lehrmeister des früheren Mittelalters jedoch aus
manchem erschlossen werden kann. Erinnern wir uns der keltischen
Rassenzugehörigkeit Irlands: diese keltische Grundlage ist auch in den beiden
kontinentalen Ländern durchzufühlen, welche in der mittelalterlichen
Kultur eine hervorragende Stellung einnehmen, in Gallien und in
Spanien. Es ist bekannt, dass die Angelsachsen die Schüler der Iren waren,
doch erstreckte sich der Einfluss der letzteren auch auf Gallien und
Germanien. Erzählt nicht bereits Cäsar, dass die Kelten Galliens - und in



Der Geist des Mittelalters in der Musik 583

diesen Zusammenhang gehören ja auch die alten Helveter - ihre
Druidenwissenschaft aus Britannien bezogen Wir gelangen hier in einen
Kulturzusammenhang, welcher tief in die vorchristliche Zeit hineinreicht. Die
Wurzel dieses keltischen Kulturkreises liegt gewiss nicht in der mittel-
meerisch-klassischen Antike, aber trotzdem dürfte er von dieser, wie
auch von der Spätantike manches übernommen haben; und zwar diente
bemerkenswerterweise nicht nur der römische Zweig dieser Antike bzw.
Spätantike als Quelle, sondern auch der griechische, wie wir denn z. B.

bei Cäsar lesen, dass gewisse Staatsurkunden der Gallier mit dem
griechischen Alphabet aufgezeichnet waren.

So wenig wir nun von diesem entschwundenen Kulturkreis wissen,

so gibt es doch eine Erscheinung allerersten Ranges, welche in
verhältnismäßig später Zeit die Tendenzen desselben in sich zusammen-
fasst. Dies ist Johannes Erigena, der Zögling der Klosterschule von Bangor,
welche für ihre Zeit als das am höchsten stehende geistige Zentrum des

ganzen Abendlandes angesehen werden darf. Durch die Verheerungen
der Skandinaviereinfälle aus Irland vertrieben, fand dieser Denker am
Hofe Karls des Kahlen eine Zufluchtstätte. Diesem Umstand verdanken
wir die Erhaltung seiner Werke; dieser Umstand symbolisiert auch den
Einfluss der irischen Kulturüberlieferung auf die « karolingische
Renaissance ». Irische Gelehrte waren in jener Zeit (9. Jahrhundert) die
einzigen, welche das Griechische beherrschten. So sehen wir auch

Erigena nicht nur von Augustin ausgehen, sondern auch direkt an die
griechische Patristik vor und nach Augustin anknüpfen. Erigena verkörpert
eine grandiose, durchaus eigenartig gefärbte Synthese neuplatonischer
und christlicher Gedankengänge. Man versteht ihn vielleicht am besten,
indem man ihn dem großen Vertreter des späteren Mittelalters, dem
Divus Thomas gegenüberstellt. Letzterer betrachtet Menschlich-Natürliches

und Göttliches als einander entgegengesetzt und verlangt die
Unterordnung des einen unter das andere. Bei Erigena dagegen ist alles ein
Ausfluss der göttlichen Natur, der wieder zu seinem Ursprung zurückkehrt

(ein Prozess, welcher nicht nur im zeitlichen Nacheinander zu
denken ist, sondern in jedem einzelnen Moment ganz erfasst werden

kann). Dabei ist Erigena nicht geradezu Pantheist; sein Gottesbegriff
ist zugleich transzendent und immanent, jedenfalls persönlicher als der

neuplatonische. Uberhaupt ist das Charakteristische an Erigenas
Weltanschauung das Zusammenfassen, man möchte sagen: das Verschmelzen
der Gegensätze. Auch die Welt selbst, oder genauer: das Wesen der

Welt besteht für ihn in der Harmonie zwischen den mannigfaltig



584 Jacques Handschin

abgestuften Verschiedenheiten, in einer Harmonie, welche zugleich
mathematisch-objektives Verhältnis und Schöpfertat ist1). Glaube und
Wissen sind ungeschieden im Erkennen, welches die höchste
Lebensfunktion ist. Wieweit Erigena die Entwicklung des mittelalterlichen
Denkens bis gegen Ende des 12. Jahrhunderts im einzelnen beeinflusst
hat, ist noch nicht sicher. Die kirchliche Verurteilung seiner Lehre im
13. Jahrhundert setzt immerhin ein konkretes Fortwirken voraus. Jedenfalls

aber dürfen wir ihn als den repräsentativen Denker des früheren
Mittelalters ansehen. Wie er im Gegensatz zu Thomas stärksten Einheitsdrang

verkörpert, so können wir das frühere und spätere Mittelalter
überhaupt einander gegenüberstellen als Ganzheit und Auseinanderschichtung,

als Integration und Differenziation.
Vielleicht darf hier eine kleine konfessionelle, aber nicht konfessionell

gemeinte Abschweifung eingefügt werden. Dass wir gewohnheitsmäßig
« mittelalterlich » und « katholisch » miteinander identifizieren, liegt u. a.
vielleicht gerade an der eingangs kritisierten Ableitung unseres
Mittelalterbegriffes vom späteren Mittelalter. In der Tat prägen sich die Züge
spezifisch katholischer Weltanschauung gerade in dieser Zeit und noch

später aus. Nehmen wir dagegen den durch Augustin beherrschten und
durch Erigena repräsentierten Umkreis, so treten die Merkmale
konfessionell-dogmatischer Auseinanderschichtung hinter dem Bild der
universellen Einheit des Glaubens ganz zurück. Es ist bezeichnend, dass

Erigena in der Frage des Filioque, welche das Abendland mit der Zeit
immer mehr vom Osten schied, eine dem Griechentum gegenüber
mindestens vermittelnde Haltung einnahm. Ebenso dürfte auch vom
abendländisch-protestantischen Standpunkt aus am früheren Mittelalter nicht
allzuviel auszusetzen sein, es sei denn, dass man am Verwachsensein von
Religion mit Poesie und Symbolhaftigkeit, wie es sich im Kultus
ausdrückt, Anstoß nimmt, oder dass man das Mönchstum verurteilt, was
schließlich mehr eine Frage der praktischen Lebensführung ist. Jedenfalls

dürfte es den protestantischen Theologen interessieren, dass in
einem religiösen Gedicht des 12. Jahrhunderts, welches im Kreise der
Pariser Notre Dame-Kirche gesungen wurde, ein « reformatorischer »

Gedankengang wie « nicht die Werke, sondern die Gnade » mit voller
Klarheit durchgeführt ist (man sehe Analecta hymnica medii aevi, Band 20,
S. 112 f.).

*) Näheres siehe in des Verfassers Studie „Die Musikanschauung des Joh. Erigena" (Deutsche
Vierteljahrschrift für Literaturwissen chaft und Geistesgeschichte, V., bei Max Niemeyer, Halle).



Der Geist des Mittelalters in der Musik 585

Gehen wir nun zur Musik über. Auch ihr Lebensgang lässt sich mit
der obigen geistesgeschichtlichen Gliederung in Einklang bringen.

Wie bekannt, ist für die spätere Karolingerzeit die Sequenz ungefähr
das musikalische Wahrzeichen. Nun ist der Schreiber dieser Zeilen in
letzter Zeit auf Spuren gestoßen, welche darauf deuten, dass die Sequenz
im irisch-keltischen Kreis früher bekannt war als auf dem Kontinent,
und dass gerade hier auch die byzantinischen Einflüsse greifbar hervortreten,

welche man bisher in der Sequenzfrage nur geahnt hat (das Nähere
hierüber muss selbstverständlich einem Fachorgan überlassen bleiben).
Die Strömung, welche die Liturgie mit dieser neuen dichterisch-musikalischen

Form, wie überhaupt mit jeglichem Schmuck der Kunst
ausstatten wollte, fand allerdings auch ihre Widersacher. Agobard von Lyon
beklagt es z. B. in der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts, dass neuerdings
die kirchlichen Sänger meist ihr ganzes Leben vom Knaben- bis zum
Greisenalter damit verbringen, sich im Gesang zu üben, so dass ihnen
für nützliche und geistliche Dinge, d. h. für das Studium der HI. Schrift

gar keine Zeit übrigbleibe; mag ein Sänger - so sagt er - auch von
gewissen Leuten als übeltönend (cacophonos) bezeichnet werden, die Hauptsache

ist, dass seine Werke gut sind, dann wird er vor Gott ein
angenehmer Sänger sein. Aber die entgegengesetzte Richtung, welche z. B.

Agobard gegenüber durch Amalar von Metz vertreten wurde, hatte
durchaus das Ubergewicht. Wir müssen uns dessen erinnern, dass

damals der Benediktinerorden maßgebend war, und zu dessen Wesen
hat stets ein gewisser « Humanismus » gehört. Freilich mochte diese

Milde vom rein kirchlichen Standpunkt aus auch Gefahren bieten, und

so gewinnt im 11. Jahrhundert innerhalb des Benediktinertums die

strengere Observanz der Cluniazenser großen Einfluss; in St. Gallen

z. B., welches eine wichtige Pflegestätte der klösterlichen Musikkultur
geworden war, wird es vom schöngeistigen Geschichtschreiber dieses

Klosters Ekkehard IV. mit Missvergnügen vermerkt, dass der Abt Norbert

die Cluniazenserreform durchführt (und hierdurch ist die
rückblickende Verhimmelung der Epoche des Notker Balbulus durch Ekkehard

mitbedingt, wie bereits G. Meyer von Knonau erkannte). Immerhin
ist nicht bezeugt, dass die Cluniazenser direkt gegen irgendwelche
musikalischen Auswüchse, oder sagen wir: gegen ein Ubermaß an Musik
geeifert hätten; und so dürfen wir annehmen, dass auch im 11.

Jahrhundert, wie im 10. und 9., der klösterliche Gesang sich im großen und

ganzen ungehindert im Sinne der Ausschmückung der Liturgie mit
Neuschöpfungen entfalten konnte. Die hier in Betracht kommenden



586 Jacques Handschin

Ausschmückungen sind: die Sequenz, der mit der Sequenz verwandte

Tropus und die Mehrstimmigkeit; dieselben erlangten übrigens sämtlich
nicht offizielle liturgische Geltung, sondern waren nur als fakultative
Bestandteile zugelassen.

Die Mehrstimmigkeit (welche zum Unterschied von Sequenz und
Tropus in St. Gallen nicht Eingang gefunden zu haben scheint) erlangte
musikgeschichtlich eine besondere Bedeutung. Auch sie scheint sich
innerhalb des für uns fast ganz verschollenen irischen Kreises früher
entfaltet zu haben als auf dem mittelalterlichen Kontinent. Weiterhin
sind als Zentren ihrer Pflege bekannt: Fleury an der Loire, Winchester,
Chartres und speziell die Abtei von St. Martial in Limoges. In St. Martial
verwirklichte sich, soweit wir bisher sehen können, zum erstenmal, oder

wenigstens zum erstenmal in durchgreifender Weise eine wichtige
Errungenschaft: die gegeneinander geführten Stimmen werden rhythmisch
voneinander unabhängig, sie treten aus der Gebundenheit des « Note

gegen Note » heraus; und zwar verwirklicht sich diese Unabhängigkeit
zunächst in der Weise, dass die einzelnen Töne der präexistenten Melodie,
welche in der Grundstimme liegt, gedehnt werden und darüber die

hinzugesetzte Stimme sich in freier Koloratur ergeht, so dass auf einen

Ton der gegebenen Melodie mitunter lange Tonreihen der Gegenstimme
treffen. Aber auch da, wo die beiden Stimmen sich rhythmisch nicht
so stark voneinander abheben, bzw. wo auch die Grundstimme stark

ausgeziert ist, scheint jetzt in die Mehrstimmigkeit mehr rhythmischer
Fluss zu kommen.

Die St. Martial-Schule blüht bereits um 1100 und beherrscht dann

die erste Hälfte des 12 .Jahrhunderts. Wir kennen ferner einen spanischen

Kreis, der sich um 1140 im Sinne von St. Martial betätigt (im berühmten
Wallfahrtsort Santiago de Compostella), sowie einen britischen, dessen

Chronologie noch genauer zu fixieren ist. Diese üppige Kunstentfaltung
scheint nun doch allmählich eine lautertönende kirchliche Opposition
geweckt zu haben. Im 12. Jahrhundert ist es bekanntlich die

Zisterziensergemeinschaft, welche - gleichfalls im Rahmen des Benediktinerordens

- der strengeren Richtung einen neuen Impuls gibt und den

Cluniazensern den Rang abläuft. Schon bei Bernhard von Clairvaux,
dem größten Vertreter dieser Bewegung, finden wir Äußerungen, welche

nachdrücklich den Ernst des Kirchengesanges unterstreichen. Es scheint

auch, dass Bernhard den liturgischen Einschiebseln wie die Sequenzen
und Tropen nicht gewogen war; wenigstens kümmern er und sein
musikalischer Mitarbeiter Guido von Cherlieu sich bei ihren Bestrebungen



Der Geist der Mittelalters in der Musik 587

zur Reform des Kirchengesanges, soweit bisher bekannt, nur um die
im engeren Sinn liturgischen Gesänge, die sie eigentümlicherweise unter
Berufung auf den zehnsaitigen Psalter Davids auf den Umfang von zehn
Tönen reduzieren wollen. Immerhin hegen hier noch keine eigentlichen
polemischen Ausfälle vor. Dagegen finden wir einen solchen bei Bernhards

Jünger Aelred (f 1166), welcher Abt von Riedval in England war.
Aus der interessanten Expektoration Aelreds sei hier nur angeführt, dass

er einerseits gegen den allzu weitgehenden Gebrauch von Orgel und
Glockenspielen und andererseits gegen das theatralische Gebaren der

Sänger eifert, aber auch eine Mehrstimmigkeit im Auge zu haben scheint,
welche u. a. das « Note gegen Note » durchbricht. Und ähnliche

Äußerungen, die sich mit denjenigen Aelreds teilweise sogar wörtlich decken,
finden wir bei Johannes von Salisbury, der 1180 als Bischof von Chartres
starb.

Wir befinden uns hier am Ende des Zeitraums, den wir als erste Hälfte
des Mittelalters zusammenfassen möchten, und zugleich an der Grenze,

wo der Romanik langsam die Gotik zu entsprossen beginnt. Man könnte
schwanken, ob die vermutlich im St. Martialstil gehaltene Musik, welche

Aelred im Auge hat, bereits zur Gotik oder noch zur Romanik in
Parallele zu setzen wäre. Es ist überhaupt die Frage, ob solche Parallelen
in dieser Weise bis ins einzelne fortgeführt werden können. Sprechen wir
es also lediglich im Sinne eines subjektiven Gefühls aus: obgleich die
Stimmen des Stücks sich rhythmisch voneinander abheben, bleibt doch
der Eindruck des in sich Ruhenden noch gewahrt; ist es der Charakter
des romanischen Bogens, dass er fest auf der Erde ruht, und des

gotischen, dass er mit ausgesprochener Strebekraft in die Höhe schießt,

so liegt demnach die Assoziation mit der Romanik näher. Ferner erscheint
in dieser Musik die innere Geschlossenheit verhältnismäßig unangetastet;

es tritt kein so ausgesprochener Unterschied zwischen dem
Charakter der gegebenen und der hinzugesetzten Melodie zutage, wie
teilweise später. Dies aber veranlasst uns wiederum, eher an die Romanik

zu denken, da in der Gotik, wenigstens unserer neueren Auffassung
nach, eine starke innere Auseinanderstrebigkeit vorhanden ist.

Mit dem Wendepunkt, der sich in der Gesamtkultur gegen Ende des

12. Jahrhunderts bemerkbar macht, möchten wir musikalisch eher erst
das Wirken der Pariser Notre Dame-Schule in Parallele setzen, deren

erster Meister, Leonin, nach 1150 tätig gewesen sein dürfte. Leonin knüpft
in hohem Maße an die St. Martial-Schule an, aber er geht in manchem

über sie hinaus. Die Melismen, welche die hinzukomponierte Oberstimme



588 Jacques Handschin

zu einer Note der gegebenen Melodie setzt, erfahren nicht nur eine

quantitative Steigerung; sie werden auch in rhythmischer Hinsicht leichter
und eleganter; und es prägt sich in ihnen ein volkstümlich-weltlicher
Zug aus. So ergibt sich ein eigentümliches Verhältnis zwischen dieser

Oberstimme und der schattenhaft in den Hintergrund gedrängten
Grundmelodie, zumal da Leonin diese gern dem altehrwürdigen gregorianischen
Choral, d. h. dem im engsten Sinne liturgischen Repertoire entnimmt;
diese Melodie führt im Stück gewissermaßen ein Sonderdasein, sie

kommt nicht sosehr als Melodie zur Geltung, sondern erscheint eher als

offiziell-abstrakte Bindung. All dies sehen wir in gesteigertem Maße
beim zweiten Hauptmeister der Notre Dame-Schule, bei Perotin dem
Großen, dessen Wirksamkeit wahrscheinlich kurz nach 1200 auf dem

Höhepunkt stand. Der rhythmische Charakter der Oberstimmen wird
noch tänzelnder, ihr melodischer Charakter noch profaner, und die
Choralmelodie in der Grundstimme wird da, wo sie nicht zu Haltetönen
zerdehnt ist, einem mechanisch-starren System rhythmischer Formeln
unterworfen, d. h. sie steht auch da, wo sie scheinbar rhythmisch belebt
ist, eigentlich außerhalb des lebendigen Geschehens.

Man hat dieses Verhältnis von Ober- und Unterstimmen in
geistreicher Weise mit dem Nebeneinander von « Naturalismus und Idealismus

» in der Gotik in Parallele gesetzt (R. Ficker). In unserem Zusammenhang

denken wir hier an den Begriff der Auseinanderschichtung, wie er
oben für das spätere Mittelalter aufgestellt wurde. Derselbe ist indessen

nicht nur auf dieses Auseinandertreten von Geistlich und Weltlich
innerhalb einer gewissen Kategorie von Kompositionen anwendbar. Er
verwirklicht sich auch insofern, als neben dieser Kategorie von
Schöpfungen, die man als « Choralbearbeitungen » bezeichnen könnte, im Notre
Dame-Kreis eine andere steht, welche nicht von einer gegebenen
Choralmelodie ausgeht und welche in diesem Sinne die alte « romanische »

Geschlossenheit fortsetzt, mag auch die Rhythmik hier mit der neuartigen
Leichtigkeit und Eleganz ausgestattet sein. Man könnte etwa sagen,
dass diese « Kompositionen mit rhythmischem Text » romanisches Wesen

mit gotischer Ausstattung verbinden. Allerdings ist auch hier eine innere
Auseinanderstrebigkeit insofern zu fühlen, als diese Kompositionen
gerade im Notre Dame-Stadium den Gegensatz zwischen syllabisch
deklamierenden und melismatisch vokalisierenden Partien sehr stark

ausprägen, so dass er geradezu dynamisch-konstruktive Geltung erlangt.
Von Auseinanderschichtung können wir ferner insoweit sprechen, als

gerade von jetzt an besonders stark der Abstand zwischen den musi-



Der Geist des Mittelalters in der Musik 589

kaiisch führenden, « fortschrittlichen » Kreisen und gewissen
rückständigen zutagetritt; denn nachdem die Notre Dame-Schule bereits
verblüht sein wird, werden wir noch provinzielle Kreise finden, die in
bezug auf die Entwicklung der kirchlichen Mehrstimmigkeit auf der
St. Martial-Stufe oder einer noch primitiveren stehen. Und schließlich
die gesellschaftliche Auseinanderschichtung der Musik Statt einer mehr
oder weniger allumfassenden klösterlichen Kunst haben wir nunmehr
eine ritterliche Standeskunst (der einstimmige Minnegesang, der im
provenzalischen Süden allerdings bereits in der St. Martial-Epoche der

Klosterkunst gegenübertritt, aber gerade dort auch noch den Zusammenhang

mit der Klosterkunst deutlich erkennen lässt), eine rein liturgische
Klerikerkunst (die « Choralbearbeitungen »), eine freiere Klerikerkunst
(einstimmige lateinische Lieder bis zu den Vagantenliedern einschließlich,
sowie mehrstimmige «Kompositionen mit rhythmischem Text»); und

um 1300 ist in französischen Städten schon eine ausgeprägt bürgerliche
Kunst vorhanden, welche u. a. Elemente des bereits abgestorbenen

Trouvèregesanges weiterentwickelt.
Eine Kompositionsgattung, welche innerhalb des Notre Dame-Schaffens

von etwa 1200 an allmählich in den Vordergrund tritt und welche

in der an Notre Dame anschließenden Zeit zum Hauptträger der «

fortschrittlichen » Entwicklung wird, ist die Motette. Es wurde bereits
erwähnt, dass Perotin in gewissen Partien der « Choralbearbeitung », wo
die Choralmelodie in der Grundstimme keine langen Haltetöne bildet,
diese Melodie starren rhythmischen Formeln unterwirft. Nehmen wir
nun einen solchen Ausschnitt aus einer Choralbearbeitung und legen
der Oberstimme einen neugedichteten Text unter, welcher sich der

ternär rhythmisierten Melodie syllabisch anschmiegt, während die
Unterstimme sei es zum ursprünglichen Textbruchstück vokalisiert oder

instrumental vorgetragen wird, so haben wir eine Motette. Es ist klar,
dass hier das Ubergewicht der Oberstimme und die Diskrepanz zwischen
Ober- und Grundstimme noch unterstrichen wird, letzteres besonders

dann, wenn der neugedichtete Oberstimmentext weltlich ist. Übrigens
löst sich die Motette bald insofern von der « Choralbearbeitung », als

man das musikalische Material dazu nicht mehr einem Ausschnitt
entnimmt, sondern nach dem Muster eines solchen Ausschnitts (d. h. mit
Zugrundelegung eines entsprechend rhythmisierten Choralfragments)

neu komponiert.
Dass diese ganze Entwicklung von einem streng kirchlichen Standpunkt

aus Bedenken erregen konnte, ist verständlich. Wir erwähnten
5



590 Jacques Handschin

schon, dass sich in provinziellen Kreisen teilweise eine starke
Rückständigkeit im Vergleich zu den Errungenschaften von Notre Dame
bemerkbar macht. Dies dürfte nicht immer und ausschließlich nur dem

Unvermögen, mit der Technik von Notre Dame Schritt zu halten,
zuzuschreiben sein, sondern teilweise auch dem Einfluss strengerer kirchlicher

Tendenzen. Wir hören jetzt Klagen über die neuzeitliche Entwicklung,

welche an Prägnanz die Klagen aus dem 12. Jahrhundert weit
hinter sich lassen. Elias Salomonis (1274) braucht ausdrücklich das Wort
von der Verhöhnung der Kirchenmelodien (ein Wort, das, wenn wir
gerecht sein wollen, im Hinblick auf Perotin und die nachfolgende
Entwicklung nicht so ganz unangebracht ist); die Mehrstimmigkeit, die Elias
selbst lehrt, ist die primitivste, die man sich denken kann, nämlich ein

Vortrag der Choralmelodie in parallelen Quinten Note gegen Note.
Beim Kirchenmann Durandus finden wir das Wort von « unordentlicher
Motettenmusik ». Und 1322/23 wendet sich eine päpstliche Bulle u. a.

gegen das Verdunkeln der Choralmelodie durch Aufpfropfen vulgärer
Gegenstimmen, indem sie zugleich bei hohen Festtagen eine primitive
Art Mehrstimmigkeit « nicht verbieten will ». Dies sind freilich nur
negative Äußerungen. Aber eine Art positiver Ergänzung dazu erblickt
man unwillkürlich (so bereits 0. Ursprung) in der kirchlichen Kunst
des 15. Jahrhunderts, die, wenn sie auch weit davon entfernt ist, eine

primitive Mehrstimmigkeit im Sinne jener Oppositionsmänner
vorzustellen, doch innerlich gewisse « reaktionäre » oder « restaurative » Züge
aufweist; denn sie bahnt auf eine neue Weise die Harmonie zwischen

mehrstimmiger Komposition und choraler Grundmelodie an, und sie

verkörpert in ihrer Art wieder das ruhig in sich Geschlossene, das

selbstverständlich Erhabene, das wir eigentlich seit der St. Martialzeit nicht
mehr erlebten. Müssen wir hier nicht daran denken, dass Renaissance

und Romanik, Humanistenschrift und karolingische Minuskel sich in
manchem über den Kopf der Gotik hinweg die Hand reichen?

Zur Vervollständigung des Bildes muss noch em Zug herausgehoben
werden : das starke Hervortreten, ja sogar das Dominieren der weltlichen
Kunst im 14. Jahrhundert (welches bezeichnenderweise im 15.

Jahrhundert - diesem Jahrhundert der « Bindung », wie K. Joël es nennt -
durch ein harmonisches Gleichgewicht zwischen den beiden Elementen

ersetzt wird). Und zwar sind innerhalb der weltlichen Kunst des 14.

Jahrhunderts zwei Hauptrichtungen zu unterscheiden. Die eine verkörpert
der Franzose Guillaume de Machaut mit seinem Diskantlied, d. h. mit
mehrstimmigen Stücken, deren Grundmelodie, vom Komponisten selbst



Der Geist des Mittelalters in der Musik 591

erfunden, in einer Oberstimme liegt und gesungen wird, während eine
oder mehrere instrumentale Stützstimmen daneben hergehen. Man hat
Guillaume de Machaut den « letzten Trouvère » genannt. Genauer ist

es, in ihm einen Wiedererwecker der Trouvèrekunst im Sinne der
Romantik zu sehen (so H. Besseler, der diese Erscheinung in Zusammenhang

mit der Erneuerung ritterlicher Ideen am Anfang der Regierung
des Hauses Valois bringt). In der Tat knüpfen Machauts Diskantlied-
Texte an die Trouvèrepoesie an, indem sie zugleich gezierter sind; und
musikalisch ergibt sich ein analoges Verhältnis, insofern hier teilweise
recht komplizierte Monodien mit instrumentalen Stützstimmen
vorliegen, während zum alten Trouvèrelied vielfach eine Instrumentalbegleitung

hinzuimprovisiert wurde. Im ganzen ist Machauts
Diskantliedkunst der Ausdruck einer reichlich alten Kultur. Jung dagegen
erscheint die Florentiner Trecentokunst mit ihren Madrigalen und Bal-
laten, deren unmittelbare Antezedentien uns leider nicht bekannt sind.
Sofern es sich hier hauptsächlich um vokale Duette handelt, fühlen wir
uns an jene « Kompositionen mit rhythmischem Text » aus dem Notre
Dame-Kreis erinnert, in denen gleichfalls beide Stimmen neugeschaffen
sind (mit diesen hat man sie in der Tat in Beziehung gesetzt). Doch ist

es andererseits möglich, dass wir noch weiter rückwärts, in die St. Martial-
Epoche gehen müssen. Vergessen wir nicht, dass die eigentliche Notre
Dame-Kunst sich nie einer großen geographischen Verbreitung erfreute,
dass auch die gotische Baukunst im eigentlichen Sinn nie in Italien Fuß
gefasst hat, und dass schließlich die Anfänge der italienischen Poesie mit
dem südfranzösisch-provenzalischen Sprachgebiet verknüpft sind In
diesem Fall hätten wir im Zeitraum vom Ende des 12. Jahrhunderts bis zum
Anfang des 14. ein uns verlorenes südliches Zwischenglied zwischen der

geistlichen Mehrstimmigkeit von St. Martial und der weltlichen floren-
tinischen anzunehmen. Wenn uns diese Trecentokunst verhältnismäßig
jung erscheint, liegt dies vor allem an einer gewissen unbekümmerten
Natürlichkeit. Man hat bereits beobachtet (R. Ficker), dass sie im Gegensatz

zur französischen Kunst mehr auf das Melodische als auf das Rhythmische

abstellt; man kann hier in der Tat von «musikalischer
Frührenaissance» (A. Schering) sprechen. Elemente dieser Kunst sind es, welche
dann in der flämischen, burgundischen und niederländischen Musik des

15. Jahrhunderts fortwirken und den Charakter dieser Kunst mitbestimmen.

Gewiss erfährt die Trecentokunst selbst vielfache Beeinflussungen

von Seiten des französischen «Diskantlieds», aber das Wichtigere dürfte
doch sein, was sie als ihr eigenes Gut der Folgezeit übermittelt hat.



592 Jacques Handschin

Wie wir sahen, erweist sich dasjenige, was rein musikalisch unzweifelhaft

den Höhepunkt der mittelalterlichen Entwicklung darstellt, die

Notre Dame-Kunst zugleich auch als Bruchpunkt dieser Entwicklung.
Aber neben dieser schwindelerregend ansteigenden Linie haben wir
andere, sanfter verlaufende, welche teilweise Frühestes mit Spätestem

verknüpfen und, wir dürfen es wohl sagen, vorwärts und rückwärts

sogar über die Grenzen des Mittelalters hinausweisen (15. Jahrhundert

- keltische Antike?). Vielleicht gilt auch von der Gotik, dass sie, obgleich

Höhepunkt der mittelalterlichen Baukunst, doch nicht ein schlechthin
zusammenfassender Höhepunkt ist. Demnach beruht auch im Mittelalter

die Entwicklung nicht nur auf den atemlos vorwärtsstürmenden,
sondern auch auf den besinnlich vor sich hin wirkenden Kräften, denen

wegen ihres langsameren Temperamentes Fruchtbarkeit nicht versagt
zu sein braucht1).

*) Näheres über das Mittelalter vom rein musikgeschichtlichen Standpunkt findet man in
des Verfassers Studie „über Voraussetzungen, sowie Früh- und Hochblüte der mittelalterlichen
Mehrstimmigkeit" (Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft, Band II, Winterthur 1927).


	Der Geist des Mittelalters in der Musik

