Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 6

Artikel: Der Geist des Mittelalters in der Musik
Autor: Handschin, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758272

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

582

Der Geist des Mittelalters in der Musik

Von Jacques Handschin

Unsere Vorstellung vom Mittelalter ist besonders durch zwei Er-
scheinungen bestimmt, durch Thomas von Aquino, diesen Gipfelpunkt
der Scholastik, und durch die gotische Baukunst — beides, wie man sieht,
Erscheinungen des spdferen Mittelalters. Dabei hat diese Vorstellung
bereits eine wesentliche Wandlung durchgemacht. Erst glaubten wir in
romantisierender, d. h. sehnsuchtgefiarbter Weise in der Zeit des « Doctor
angelicus » ein Ideal der Einheitlichkeit, der Bezogenheit aller Lebens-
sphiren auf ein Zentrum verwirklicht, um dann eine tiefe Zwiespiltigkeit,
ein krasses Nebeneinander von « Idealismus und Realismus in der Gotik »
(A. Dvorak) wahrzunehmen.

Gehen wir nun zuriick hinter die Gotik, betrachten wir den Zeit-
abschnitt bis gegen Ende des 12. Jahrhunderts. Die Kultur dieser Zeit
ist beinahe ganz klosterlich. Im Gegensatz zur spiteren abendlandischen
erweist sie zwei Zusammenhinge als noch real: denjenigen mit dem
byzantinischen Orient und denjenigen mit der Spatantike. In bezug auf
die romanische Baukunst kann man nur dariiber streiten, in welchem Maf3e
Zusammenhinge mit dem spatrémischen und dem syrisch-byzantinischen
Gewodlbebau bestehen, nicht aber dariiber, ob solche Zusammenhinge
iiberhaupt vorhanden sind. Weltanschaulich befinden wir uns im Bann-
kreis Augustins, dieses Erben der frithen Patristik, welcher den folgenden
Jahrhunderten den Platonismus in neuplatonischer Féirbung als lebendige
Tradition vermachte. Die harmonische Verbindung christlichen Geistes
mit einer aus spatantiken Quellen abgeleiteten Wissenschaft kann als das
eigentliche Ideal dieser Jahrhunderte angesehen werden. In dieser Be-
ziechung aber bietet uns Irland das Paradigma, Irland, dessen Kultur-
iiberlieferung leider im Sturm der Jahrhunderte untergegangen ist,
dessen Rolle als Lehrmeister des fritheren Mittelalters jedoch aus man-
chem erschlossen werden kann. Erinnern wir uns der keltischen Rassen-
zugehorigkeit Irlands: diese keltische Grundlage ist auch in den beiden
kontinentalen Lindern durchzufiihlen, welche in der muttelalterlichen
Kultur eine hervorragende Stellung einnehmen, in Gallien und in Spa-
nien. Es ist bekannt, dass die Angelsachsen die Schiiler der Iren waren,
doch erstreckte sich der Einfluss der letzteren auch auf Gallien und Ger-
manien. Erzihlt nicht bereits Cisar, dass die Kelten Galliens — und in



Der Geist des Mittelalters in der Musik 583

diesen Zusammenhang gehéren ja auch die alten Helveter — ihre Druiden-
wissenschaft aus Britannien bezogen? Wir gelangen hier in einen Kultur-
zusammenhang, welcher tief in die vorchristliche Zeit hineinreicht. Die
Wurzel dieses keltischen Kulturkreises liegt gewiss nicht in der maittel-
meerisch-klassischen Antike, aber trotzdem diirfte er von dieser, wie
auch von der Spitantike manches iibernommen haben; und zwar diente
bemerkenswerterweise nicht nur der rémische Zweig dieser Antike bzw.
Spéitantike als Quelle, sondern auch der griechische, wie wir denn z. B.
bei Cisar lesen, dass gewisse Staatsurkunden der Gallier mit dem grie-
chischen Alphabet aufgezeichnet waren.

So wenig wir nun von diesem entschwundenen Kulturkreis wissen,
so gibt es doch eine Erscheinung allerersten Ranges, welche in ver-
hiltnismafig spiter Zeit die Tendenzen desselben in sich zusammen-
fasst. Dies ist Johannes Erigena, der Zsgling der Klosterschule von Bangor,
welche fiir 1hre Zeit als das am hochsten stehende geistige Zentrum des
ganzen Abendlandes angesehen werden darf. Durch die Verheerungen
der Skandinaviereinfille aus Irland vertrieben, fand dieser Denker am
Hofe Karls des Kahlen eine Zufluchtstitte. Diesem Umstand verdanken
wir die Erhaltung seiner Werke; dieser Umstand symbolisiert auch den
Einfluss der irischen Kulturiiberlieferung auf die «karolingische Re-
naissance ». Irische Gelehrte waren in jener Zeit (9. Jahrhundert) die
einzigen, welche das Griechische beherrschten. So sehen wir auch Eri-
gena nicht nur von Augustin ausgehen, sondern auch direkt an die grie-
chische Patristik vor und nach Augustin ankniipfen. Erigena verkérpert
eine grandiose, durchaus eigenartig gefirbte Synthese neuplatonischer
und christlicher Gedankenginge. Man versteht ihn vielleicht am besten,
indem man ithn dem groflen Vertreter des spiteren Mittelalters, dem
Divus Thomas gegeniiberstellt. Letzterer betrachtet Menschlich-Natiir-
liches und Géttliches als einander entgegengesetzt und verlangt die Unter-
ordnung des einen unter das andere. Bei Erigena dagegen ist alles ein
Ausfluss der gottlichen Natur, der wieder zu seinem Ursprung zuriick-
kehrt (ein Prozess, welcher nicht nur im zeitlichen Nacheinander zu
denken ist, sondern in jedem einzelnen Moment ganz erfasst werden
kann). Dabei ist Erigena nicht geradezu Pantheist; sein Gottesbegriff
ist zugleich transzendent und immanent, jedenfalls personlicher als der
neuplatonische. Uberhaupt ist das Charakteristische an Erigenas Welt-
anschauung das Zusammenfassen, man mochte sagen: das Verschmelzen
der Gegensitze. Auch die Welt selbst, oder genauer: das Wesen der
Welt besteht fiir thn in der Harmonie zwischen den mannigfaltig



584 Jacques Handschin

abgestuften Verschiedenheiten, in einer Harmonie, welche zugleich
mathematisch-objektives Verhaltnis und Schopfertat ist'). Glaube und
Wissen sind ungeschieden im Erkennen, welches die héchste Lebens-
funktion ist. Wieweit Erigena die Entwicklung des mittelalterlichen
Denkens bis gegen Ende des 12. Jahrhunderts im einzelnen beeinflusst
hat, ist noch nicht sicher. Die kirchliche Verurteilung seiner Lehre im
13. Jahrhundert setzt immerhin ein konkretes Fortwirken voraus. Jeden-
falls aber diirfen wir ihn als den repriasentativen Denker des friitheren
Mittelalters ansehen. Wie er im Gegensatz zu Thomas stirksten Einheits-
drang verkérpert, so konnen wir das frithere und spitere Mittelalter
itberhaupt einander gegeniiberstellen als Ganzheit und Auseinander-
schichtung, als Integration und Differenziation.

Vielleicht darf hier eine kleine konfessionelle, aber nicht konfessionell
gemeinte Abschweifung eingefiigt werden. Dass wir gewohnheitsmiflig
« mittelalterlich » und « katholisch » miteinander identifizieren, liegt u. a.
vielleicht gerade an der eingangs kritisierten Ableitung unseres Mittel-
alterbegriffes vom spiteren Mittelalter. In der Tat prigen sich die Ziige
spezifisch katholischer Weltanschauung gerade in dieser Zeit und noch
spiter aus. Nehmen wir dagegen den durch Augustin beherrschten und
durch Erigena reprisentierten Umbkreis, so treten die Merkmale kon-
fessionell-dogmatischer Auseinanderschichtung hinter dem Bild der
universellen Einheit des Glaubens ganz zuriick. Es ist bezeichnend, dass
Erigena in der Frage des Filioque, welche das Abendland mit der Zeit
immer mehr vom Osten schied, eine dem Griechentum gegeniiber min-
destens vermittelnde Haltung einnahm. Ebenso diirfte auch vom abend-
lindisch-protestantischen Standpunkt aus am fritheren Mittelalter nicht
allzuviel auszusetzen sein, es sei denn, dass man am Verwachsensein von
Religion mit Poesie und Symbolhaftigkeit, wie es sich im Kultus aus-
driickt, Anstofl nimmt, oder dass man das Ménchstum verurteilt, was
schliefSlich mehr eine Frage der praktischen Lebensfiihrung ist. Jeden-
falls diirfte es den protestantischen Theologen interessieren, dass in
einem religisen Gedicht des 12. Jahrhunderts, welches im Kreise der
Pariser Notre Dame-Kirche gesungen wurde, ein ¢« reformatorischer »
Gedankengang wie «nicht die Werke, sondern die Gnade» mit voller
Klarheit durchgefiihrt ist (man sehe Analecta hymnica medii aevi, Band 20,
S 112 £).

1) Naheres siehe in des Verfassers Studie ,,Die Musikanschauung des Joh. Erigena** (Deutsche
Vierteljahrschrift fiir Literaturwissen:chaft und Geistesgeschichte, V., bet Max Niemeyer, Halle).



Der Geist des Mittelalters in der Musik 585

Gehen wir nun zur Musik iiber. Auch ihr Lebensgang lasst sich mit
der obigen geistesgeschichtlichen Gliederung in Einklang bringen.

Wie bekannt, ist fiir die spitere Karolingerzeit die Sequenz ungefihr
das musikalische Wahrzeichen. Nun ist der Schreiber dieser Zeilen in
letzter Zeit auf Spuren gestoBen, welche darauf deuten, dass die Sequenz
im irisch-keltischen Kreis frither bekannt war als auf dem Kontinent,
und dass gerade hier auch die byzantinischen Einfliisse greifbar hervor-
treten, welche man bisher in der Sequenzfrage nur geahnt hat (das Nahere
hieriiber muss selbstverstindlich einem Fachorgan iiberlassen bleiben).
Die Stromung, welche die Liturgie mit dieser neuen dichterisch-musi-
kalischen Form, wie iiberhaupt mit jeglichem Schmuck der Kunst aus-
statten wollte, fand allerdings auch ithre Widersacher. Agobard von Lyon
beklagt es z. B. in der ersten Halfte des 9. Jahrhunderts, dass neuerdings
die kirchlichen Singer meist ihr ganzes Leben vom Knaben- bis zum
Greisenalter damit verbringen, sich im Gesang zu iiben, so dass ihnen
fiir niitzliche und geistliche Dinge, d. h. fiir das Studium der HI. Schrift
gar keine Zeit iibrigbleibe; mag ein Sidnger — so sagt er — auch von ge-
wissen Leuten als iibeltonend (cacophonos) bezeichnet werden, die Haupt-
sache ist, dass seine Werke gut sind, dann wird er vor Gott ein ange-
nehmer Singer sein. Aber die entgegengesetzte Richtung, welche z. B.
Agobard gegeniiber durch Amalar von Metz vertreten wurde, hatte
durchaus das Ubergewicht. Wir miissen uns dessen erinnern, dass
damals der Benediktinerorden mafigebend war, und zu dessen Wesen
hat stets ein gewisser « Humanismus» gehort. Freilich mochte diese
Milde vom rein kirchlichen Standpunkt aus auch Gefahren bieten, und
so gewinnt im 1. Jahrhundert innerhalb des Benediktinertums die
strengere Observanz der Cluniazenser groflen Einfluss; in St. Gallen
z. B., welches eine wichtige Pflegestitte der klssterlichen Musikkultur
geworden war, wird es vom schongeistigen Geschichtschreiber dieses
Klosters Ekkehard IV. mit Missvergnﬁgen vermerkt, dass der Abt Nor-
bert die Cluniazenserreform durchfithrt (und hierdurch ist die riick-
blickende Verhimmelung der Epoche des Notker Balbulus durch Ekke-
hard mitbedingt, wie bereits G. Meyer von Knonau erkannte). Immerhin
ist nicht bezeugt, dass die Cluniazenser direkt gegen irgendwelche
musikalischen Auswiichse, oder sagen wir: gegen ein Ubermaf} an Musik
geeifert hitten; und so diirfen wir annehmen, dass auch im 11. Jahr-
hundert, wie im 10. und 9., der klssterliche Gesang sich im grofien und
ganzen ungehindert im Sinne der Ausschmiickung der Liturgie mit
Neuschopfungen entfalten konnte. Die hier in Betracht kommenden



586 Jacques Handschin

Ausschmiickungen sind: die Sequenz, der mit der Sequenz verwandte
Tropus und die Mehrstimmigkeit; dieselben erlangten iibrigens simtlich
nicht offizielle liturgische Geltung, sondern waren nur als fakultative
Bestandteile zugelassen.

Die Mehrstimmigkeit (welche zum Unterschied von Sequenz und
Tropus in St. Gallen nicht Eingang gefunden zu haben scheint) erlangte
musikgeschichtlich eine besondere Bedeutung. Auch sie scheint sich
innerhalb des fiir uns fast ganz verschollenen irischen Kreises friiher
entfaltet zu haben als auf dem mittelalterlichen Kontinent. Weiterhin
sind als Zentren ihrer Pflege bekannt: Fleury an der Loire, Winchester,
Chartres und speziell die Abtei von St. Martial in Limoges. In St. Martial
verwirklichte sich, soweit wir bisher sehen kénnen, zum erstenmal, oder
wenigstens zum erstenmal in durchgreiffender Weise eine wichtige Er-
rungenschaft: die gegeneinander gefiihrten Stimmen werden rhythmisch
voneinander unabhingig, sie treten aus der Gebundenheit des « Note
gegen Note» heraus; und zwar verwirklicht sich diese Unabhingigkeit
zunichst in der Weise, dass die einzelnen Tone der priexistenten Melodie,
welche in der Grundstimme liegt, gede}mt werden und dariiber die
hinzugesetzte Stimme sich in freier Koloratur ergeht, so dass auf einen
Ton der gegebenen Melodie mitunter lange Tonreihen der Gegenstimme
treffen. Aber auch da, wo die beiden Stimmen sich rhythmisch nicht
so stark voneinander abheben, bzw. wo auch die Grundstimme stark
ausgeziert ist, scheint jetzt in die Mehrstimmigkeit mehr rhythmischer
Fluss zu kommen.

Die St. Martial-Schule blitht bereits um 1100 und beherrscht dann
die erste Hilfte des 12 .Jahrhunderts. Wir kennen ferner einen spanischen
Kreis, der sich um 1140 im Sinne von St. Martial betitigt (im berithmten
Wallfahrtsort Santiago de Compostella), sowie einen britischen, dessen
Chrono]ogie noch genauer zu fixieren ist. Diese iippige Kunstentfaltung
scheint nun doch allméhlich eine lautertonende kirchliche Opposition
geweckt zu haben. Im 12. Jahrhundert ist es bekanntlich die Zister-
ziensergemeinschaft, welche — gleichfalls im Rahmen des Benediktiner-
ordens — der strengeren Richtung einen neuen Impuls gibt und den
Cluniazensern den Rang abliuft. Schon bei Bernhard von Clairvaux,
dem grofiten Vertreter dieser Bewegung, finden wir Auflerungen, welche
nachdriicklich den Ernst des Kirchengesanges unterstreichen. Es scheint
auch, dass Bernhard den liturgischen Einschiebseln wie die Sequenzen
und Tropen nicht gewogen war; wenigstens kiimmern er und sein musi-
kalischer Mitarbeiter Guido von Cherlieu sich bei ihren Bestrebungen



Der Geist der Mittelalters in der Musik 587

zur Reform des Kirchengesanges, soweit bisher bekannt, nur um die
im engeren Sinn liturgischen Gesinge, die sie eigentiimlicherweise unter
Berufung auf den zehnsaitigen Psalter Davids auf den Umfang von zehn
Ténen reduzieren wollen. Immerhin liegen hier noch keine eigentlichen
polemischen Ausfille vor. Dagegen finden wir einen solchen bei Bern-
hards Jiinger Aelred (1 1166), welcher Abt von Riedval in England war.
Aus der interessanten Expektoration Aelreds sei hier nur angefiihrt, dass
er einerseits gegen den allzu weitgehenden Gebrauch von Orgel und
Glockenspielen und andererseits gegen das theatralische Gebaren der
Séanger eifert, aber auch eine Mehrstimmigkeit im Auge zu haben scheint,
welche u. a. das « Note gegen Note » durchbricht. Und ihnliche Aufle-
rungen, die sich mit denjenigen Aelreds teilweise sogar wortlich decken,
finden wir bei Johannes von Salisbury, der 1180 als Bischof von Chartres
starb.

Wir befinden uns hier am Ende des Zeitraums, den wir als erste Halfte
des Mittelalters zusammenfassen méchten, und zugleich an der Grenze,
wo der Romanik langsam die Gotik zu entsprossen beginnt. Man kénnte
schwanken, ob die vermutlich im St. Martialstil gehaltene Musik, welche
Aelred im Auge hat, bereits zur Gotik oder noch zur Romanik in Pa-
rallele zu setzen wire. Es ist iiberhaupt die Frage, ob solche Parallelen
in dieser Weise bis ins einzelne fortgefithrt werden kénnen. Sprechen wir
es also lediglich im Sinne eines subjektiven Gefiihls aus: obgleich die
Stimmen des Stiicks sich rhythmisch voneinander abheben, bleibt doch
der Eindruck des in sich Ruhenden noch gewahrt; ist es der Charakter
des romanischen Bogens, dass er fest auf der Erde ruht, und des go-
tischen, dass er mit ausgesprochener Strebekraft in die Hohe schiefit,
so liegt demnach die Assoziation mit der Romanik niher. Ferner erscheint
in dieser Musik die innere Geschlossenheit verhiltnismiflig unange-
tastet; es tritt kein so ausgesprochener Unterschied zwischen dem Cha-
rakter der gegebenen und der hinzugesetzten Melodie zutage, wie teil-
weise spiter. Dies aber veranlasst uns wiederum, eher an die Romanik
zu denken, da in der Gotik, wenigstens unserer neueren Auffassung
nach, eine starke innere Auseinanderstrebigkeit vorhanden ist.

Mit dem Wendepunkt, der sich in der Gesamtkultur gegen Ende des
12. Jahrhunderts bemerkbar macht, méchten wir musikalisch eher erst
das Wirken der Pariser Notre Dame-Schule in Parallele setzen, deren
erster Meister, Leonin, nach 1150 titig gewesen sein diirfte. Leonin kniipft
in hohem Mafle an die St. Martial-Schule an, aber er geht in manchem
iiber sie hinaus. Die Melismen, welche die hinzukomponierte Oberstimme



588 Jacques Handschin

zu einer Note der gegebenen Melodie setzt, erfahren nicht nur eine
quantitative Steigerung; sie werden auch in rhythmischer Hinsicht leichter
und eleganter; und es prigt sich in ihnen ein volkstiimlich-weltlicher
Zug aus. So ergibt sich ein eigentiimliches Verhiltnis zwischen dieser
Oberstimme und der schattenhaft in den Hintergrund gedringten Grund-
melodie, zumal da Leonin diese gern dem altehrwiirdigen gregorianischen
Choral, d. h. dem im engsten Sinne liturgischen Repertoire entnimmt;
diese Melodie fithrt im Stiick gewissermaflen ein Sonderdasein, sie
kommt nicht sosehr als Melodie zur Geltung, sondern erscheint eher als
offiziell-abstrakte Bindung. All dies sehen wir in gesteigertem Mafle
beim zweiten Hauptmeister der Notre Dame-Schule, bei Perotin dem
Groflen, dessen Wirksamkeit wahrscheinlich kurz nach 1200 auf dem
Hohepunkt stand. Der rhythmische Charakter der Oberstimmen wird
noch tinzelnder, ihr melodischer Charakter noch profaner, und die
Choralmelodie in der Grundstimme wird da, wo sie nicht zu Halteténen
zerdehnt ist, einem mechanisch-starren System rhythmischer Formeln
unterworfen, d. h. sie steht auch da, wo sie scheinbar rhythmisch belebt
1st, eigentlich auflerhalb des lebendigen Geschehens.

Man hat dieses Verhiltnis von Ober- und Unterstimmen in geist-
reicher Weise mit dem Nebeneinander von « Naturalismus und Idealis-
mus » in der Gotik in Parallele gesetzt (R. Ficker). In unserem Zusammen-
hang denken wir hier an den Begriff der Auseinanderschichtung, wie er
oben fiir das spitere Mittelalter aufgestellt wurde. Derselbe ist indessen
nicht nur auf dieses Auseinandertreten von Geistlich und Weltlich
innerhalb einer gewissen Kategorie von Kompositionen anwendbar. Er
verwirklicht sich auch insofern, als neben dieser Kategorie von Schop-
fungen, die man als « Choralbearbeitungen» bezeichnen kénnte, im Notre
Dame-Kreis eine andere steht, welche nicht von einer gegebenen Choral-
melodie ausgeht und welche in diesem Sinne die alte « romanische »
Geschlossenheit fortsetzt, mag auch die Rhythmik hier mit der neuartigen
Leichtigkeit und Eleganz' ausgestattet sein. Man kénnte etwa sagen,
dass diese « Kompositionen mit rhythmischem Text » romanisches Wesen
mit gotischer Ausstattung verbinden. Allerdings ist auch hier eine innere
Auseinanderstrebigkeit insofern zu fiihlen, als diese Kompositionen
gerade im Notre Dame-Stadium den Gegensatz zwischen syllabisch
deklamierenden und melismatisch vokalisierenden Partien sehr stark aus-
prigen, so dass er geradezu dynamisch-konstruktive Geltung erlangt.
Von Auseinanderschichtung kénnen wir ferner insoweit sprechen, als
gerade von jetzt an besonders stark der Abstand zwischen den musi-



Der Geist des Mittelalters in der Musik 589

kalisch fiithrenden, «fortschrittlichen» Kreisen und gewissen riick-
stindigen zutagetritt; denn nachdem die Notre Dame-Schule bereits
verbliiht sein wird, werden wir noch provinzielle Kreise finden, die in
bezug auf die Entwicklung der kirchlichen Mehrstimmigkeit auf der
St. Martial-Stufe oder einer noch primitiveren stehen. Und schlieSlich
die gesellschaftliche Auseinanderschichtung der Musik! Statt einer mehr
oder weniger allumfassenden klésterlichen Kunst haben wir nunmehr
eine ritterliche Standeskunst (der einstimmige Minnegesang, der im
provenzalischen Siiden allerdings bereits in der St. Martial-Epoche der
Klosterkunst gegeniibertritt, aber gerade dort auch noch den Zusammen-
hang mit der Klosterkunst deutlich erkennen lisst), eine rein liturgische
Klerikerkunst (die « Choralbearbeitungen »), eine freiere Klerikerkunst
(einstimmige lateinische Lieder bis zu den Vagantenliedern einschliellich,
sowle mehrstimmige ¢« Kompositionen mit rhythmischem Text»); und
um 1300 ist in franzésischen Stidten schon eine ausgeprigt biirgerliche
Kunst vorhanden, welche u.a. Elemente des bereits abgestorbenen
Trouvéregesanges weiterentwickelt.

Eine Kompositionsgattung, welche innerhalb des Notre Dame-Schaf-
fens von etwa 1200 an allmahlich in den Vordergrund tritt und welche
in der an Notre Dame anschlielenden Zeit zum Haupttriger der «fort-
schrittlichen » Entwicklung wird, ist die Motette. Es wurde bereits er-
wihnt, dass Perotin in gewissen Partien der « Choralbearbeitung », wo
die Choralmelodie in der Grundstimme keine langen Halteténe bildet,
diese Melodie starren rhythmischen Formeln unterwirft. Nehmen wir
nun einen solchen Ausschnitt aus einer Choralbearbeitung und legen
der Oberstimme einen neugedichteten Text unter, welcher sich der
ternir rhythmisierten Melodie syllabisch anschmiegt, wihrend die Unter-
stimme sei es zum urspriinglichen Textbruchstiick vokalisiert oder
instrumental vorgetragen wird, so haben wir eine Motette. Es ist klar,
dass hier das Ubergewicht der Oberstimme und die Diskrepanz zwischen
Ober- und Grundstimme noch unterstrichen wird, letzteres besonders
dann, wenn der neugedichtete Oberstimmentext weltlich ist. Ubrigens
lsst sich die Motette bald insofern von der « Choralbearbeitung », als
man das musikalische Material dazu nicht mehr einem Ausschnitt ent-
nimmt, sondern nach dem Muster eines solchen Ausschnitts (d. h. mit
Zugrundelegung eines entsprechend rhythmisierten Choralfragments)
neu komponiert.

Dass diese ganze Entwicklung von einem streng kirchlichen Stand-

punkt aus Bedenken erregen konnte, ist verstindlich. Wir erwihnten
5



590 Jacques Handschin

schon, dass sich in provinziellen Kreisen teilweise eine starke Riick-
stindigkeit im Vergleich zu den Errungenschaften von Notre Dame
bemerkbar macht. Dies diirfte nicht immer und ausschliefSlich nur dem
Unvermégen, mit der Technik von Notre Dame Schritt zu halten, zuzu-
schreiben sein, sondern teilweise auch dem Einfluss strengerer kirch-
licher Tendenzen. Wir horen jetzt Klagen iiber die neuzeitliche Entwick-
lung, welche an Prignanz die Klagen aus dem 12. Jahrhundert weit
hinter sich lassen. Elias Salomonis (1274) braucht ausdriicklich das Wort
von der Verhshnung der Kirchenmelodien (ein Wort, das, wenn wir ge-
recht sein wollen, im Hinblick auf Perotin und die nachfolgende Ent-
wicklung nicht so ganz unangebracht ist); die Mehrstimmigkeit, die Elias
selbst lehrt, ist die primitivste, die man sich denken kann, nimlich ein
Vortrag der Choralmelodie in parallelen Quinten Note gegen Note.
Beim Kirchenmann Durandus finden wir das Wort von ¢ unordentlicher
Motettenmusik »>. Und 1322/23 wendet sich eine pipstliche Bulle u. a.
gegen das Verdunkeln der Choralmelodie durch Aufpfropfen vulgirer
Gegenstimmen, indem sie zugleich bei hohen Festtagen eine primitive
Art Mehrstimmigkeit « nicht verbieten will ». Dies sind freilich nur ne-
gative Auﬁerungen. Aber eine Art positiver Ergéinzung dazu erblickt
man unwillkiirlich (so bereits O. Ursprung) in der kirchlichen Kunst
des 15. Jahrhunderts, die, wenn sie auch weit davon entfernt ist, eine
primitive Mehrstimmigkeit im Sinne jener Oppositionsminner vorzu-
stellen, doch innerlich gewisse « reaktionire» oder «restaurative » Ziige
aufweist; denn sie bahnt auf eine neue Weise die Harmonie zwischen
mehrstimmiger Komposition und choraler Grundmelodie an, und sie
verkorpert in threr Art wieder das ruhig in sich Geschlossene, das selbst-
verstindlich Erhabene, das wir eigentlich seit der St. Martialzeit nicht
mehr erlebten. Miissen wir hier nicht daran denken, dass Renaissance
und Romanik, Humanistenschrift und karolingische Minuskel sich in
manchem iiber den Kopf der Gotik hinweg die Hand reichen?

Zur Vervollstindigung des Bildes muss noch ein Zug herausgehoben
werden: das starke Hervortreten, ja sogar das Dominieren der weltlichen
Kunst im 14. Jahrhundert (welches bezeichnenderweise im 15. Jahr-
hundert — diesem Jahrhundert der « Bindung», wie K. Joél es nennt -
durch ein harmonisches Gleichgewicht zwischen den beiden Elementen
ersetzt wird). Und zwar sind innerhalb der weltlichen Kunst des 14. Jahr-
hunderts zwei Hauptrichtungen zu unterscheiden. Die eine verkorpert
der Franzose Guillaume de Machaut mit seinem Diskantlied, d. h. mit
mehrstimmigen Stiicken, deren Grundmelodie, vom Komponisten selbst



Der Geist des Mittelalters in der Musik 591

erfunden, in einer Oberstimme liegt und gesungen wird, wihrend eine
oder mehrere instrumentale Stiitzstimmen daneben hergehen. Man hat
Guillaume de Machaut den «letzten Trouvére» genannt. Genauer ist
es, in thm einen Wiedererwecker der Trouveérekunst im Sinne der Ro-
mantik zu sehen (so H. Besseler, der diese Erscheinung in Zusammen-
hang mit der Erneuerung ritterlicher Ideen am Anfang der Regierung
des Hauses Valois bringt). In der Tat kniipfen Machauts Diskantlied-
Texte an die Trouvérepoesie an, indem sie zugleich gezierter sind; und
musikalisch ergibt sich ein analoges Verhiltnis, insofern hier teilweise
recht komplizierte Monodien mit instrumentalen Stiitzstimmen vor-
liegen, wihrend zum alten Trouverelied vielfach eine Instrumental-
begleitung hinzuimprovisiert wurde. Im ganzen ist Machauts Diskant-
liedkunst der Ausdruck einer reichlich alten Kultur. Jung dagegen er-
scheint die Florentiner Trecentokunst mit ithren Madrigalen und Bal-
laten, deren unmittelbare Antezedentien uns leider nicht bekannt sind.
Sofern es sich hier hauptsichlich um vokale Duette handelt, fithlen wir
uns an Jene ¢« Kompositionen mit rhythmischem Text» aus dem Notre
Dame-Kreis erinnert, in denen gleichfalls beide Stimmen neugeschaffen
sind (mit diesen hat man sie in der Tat in Beziehung gesetzt). Doch ist
es andererseits moglich, dass wir noch weiter riickwirts, in die St. Martial-
Epoche gehen miissen. Vergessen wir nicht, dass die eigentliche Notre
Dame-Kunst sich nie einer groflen geographischen Verbreitung erfreute;
dass auch die gotische Baukunst im eigentlichen Sinn nie in Italien Fuf}
gefasst hat, und dass schliefllich die Anfinge der italienischen Poesie mit
dem siidfranzésisch-provenzalischen Sprachgebiet verkniipft sind! In die-
sem Fall hitten wir im Zeitraum vom Ende des 12. Jahrhunderts bis zum
Anfang des 14. ein uns verlorenes siidliches Zwischenglied zwischen der
geistlichen Mehrstimmigkeit von St. Martial und der weltlichen floren-
tinischen anzunehmen. Wenn uns diese Trecentokunst verhiltnismiflig
jung erscheint, liegt dies vor allem an einer gewissen unbekiimmerten
Natiirlichkeit. Man hat bereits beobachtet (R. Ficker), dass sie im Gegen-
satz zur franzésischen Kunst mehr auf das Melodische als auf das Rhyth-
mische abstellt; man kann hier in der Tat von ¢musikalischer Friih-
renaissance” (A. Schering) sprechen. Elemente dieser Kunst sind es, welche
dann in der flimischen, burgundischen und niederlindischen Musik des
15. Jahrhunderts fortwirken und den Charakter dieser Kunst mitbestim-
men. Gewiss erfihrt die Trecentokunst selbst vielfache Beeintlussungen
von seiten des franzosischen «Diskantlieds», aber das Wichtigere diirfte
doch sein, was sie als ihr eigenes Gut der Folgezeit iibermittelt hat.



592 Jacques Handschin

Wie wir sahen, erweist sich dasjenige, was rein musikalisch unzweifel-
haft den Héhepunkt der mittelalterlichen Entwicklung darstellt, die
Notre Dame-Kunst zugleich auch als Bruchpunkt dieser Entwicklung.
Aber neben dieser schwindelerregend ansteigenden Linie haben wir
andere, sanfter verlaufende, welche teilweise Friithestes mit Spitestem
verkniipfen und, wir diirffen es wohl sagen, vorwirts und riickwirts
sogar iiber die Grenzen des Mittelalters hinausweisen (15. Jahrhundert
— keltische Antike?). Vielleicht gilt auch von der Gotik, dass sie, obgleich
Hohepunkt der mittelalterlichen Baukunst, doch nicht ein schlechthin
zusammenfassender Hohepunkt ist. Demnach beruht auch im Mittel-
alter die Entwicklung nicht nur auf den atemlos vorwartsstiirmenden,
sondern auch auf den besinnlich vor sich hin wirkenden Kriften, denen
wegen ihres langsameren Temperamentes Fruchtbarkeit nicht versagt
zu sein braucht?).

1) Niheres iiber das Mittelalter vom rein musikgeschichtlichen Standpunkt findet man in
des Verfassers Studie ,,Uber Voraussetzungen, sowie Frith- und Hochbliite der mittelalterlichen

Mehrstimmigkeit* (Schweizerisches Jahrbuch fiir Musikwissenschaft, Band II, Winterthur 1927).



	Der Geist des Mittelalters in der Musik

