
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 6

Artikel: Johannes von Müller und das Mittelalter

Autor: Requadt, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


575

Johannes von Müller und das Mittelalter
Von Paul Requadt

Am Ausgang des 18. Jahrhunderts tritt das Mittelalter zuerst als

umrissenes und gegliedertes Kulturbild in den Kreis des lebendigen
Bewusstseins der Zeit. Bedeutete es ursprünglich die „mittlere" Periode
zwischen dem Untergang des Altertums und dem Wiederaufleben
antiker Studien in der Renaissance, eine dunkle Ubergangsepoche ohne

Eigenwert und geistige Einheit, so bahnt sich jetzt in Deutschland eine

neue Gesamtansicht und völlige Umwertung des Mittelalters an, die
seine hohe Schätzung und farbige Schilderung in der Romantik
vorbereitet. Diese Tat der um die Jahrhundertmitte geborenen Generation,
eines Herder, Goethe und Johannes Müller, wird in einer einmaligen
historisch bedingten Situation vollbracht, aus der sie als Ganzes entsteht,
ohne dass der besondere Blickpunkt der Einzelpersönlichkeit dadurch

endgültig fixiert würde. Zwei in einem Sinnzusammenhang stehende

Hauptmomente bestimmen die Konstellation: die Zerstörung der

teleologischen Theodizee der Aufklärung und das Erwachen des geschichtlichen

Sinns. Der autonome rationale Mensch ruhte in dem Bewusstsein
eines erkennbaren göttlichen Weltgesetzes, nach dem das sittliche Handeln
sich richtete, und das er selbst im Keim in sich trug. Brach dies
umfassende System zusammen, so stand er einsam, ohne objektiven Maßstab

für sein Wissen und Tun, ein haltloser Skeptiker. In dieser Krisis
findet Herder neben Kant eine neue Bindung des Menschen. Er
entdeckt sich als geschichtliches Individuum, das, verwoben in die

vergangene Entwicklung, aus ihr die Kraft seines gegenwärtigen Lebens

empfängt. Und dies frische Gefühl für die wirkenden Geschichtsmächte

verwandelt auch das Bild der verflossenen Zeitalter. Die Antike
wird von ihrer zeitlosen Geltung in den Strom des geschichtlichen
Werdens hinabgerissen, und die Generation, der die Gegenwart nicht
mehr der Höhepunkt des menschlichen Geistes, sondern nur der
Durchgangspunkt seiner unendlichen Entwicklung ist, sucht zur Erhellung
der eigenen Lage die Vergangenheit ihres Volkes zu erforschen und,
wie sie sich selbst begreift, die gewesenen Jahrhunderte zugleich als

historische Stufen und selbstgenugsame Kulturepochen, als Zweck
und Mittel, wertfrei zu betrachten. Indem der frühe Herder den in eine



576 Paul Requadt

ritterliche und religiöse Gemeinschaft eingefügten Menschen des Mittelalters

dem atomisierten glaubenslosen Individuum der Aufklärung
geschichtsphilosophisch gegenüberstellt, schafft er die geistige Grundlage
für die Erkundung des Mittelalters, auf der seine Schüler weiterbauen.
Durch die herderische Sehart geht dem Straßburger Goethe die
künstlerische Einheit des Münsters auf, in der Zeit seiner ersten Begegnung
mit Herder schreibt Johannes von Müller die Reisen der Päpste, in denen

sich seine neue Auffassung des Mittelalters ankündigt.
Was Herder durch seine morphologische Kulturbetrachtung, Goethe

beim Anblick mittelalterlicher Baukunst erfuhr, das erkannte Johannes

von Müller auf dem Wege politischer Einsicht und empirischer
Geschichtsforschung. Sein Begriff vom Amte des Geschichtsschreibers
hatte sich gebildet an Caesar und Tacitus, Macchiavelli, Montesquieu
und den Briten; wie seine modernen Meister wollte er durch die
Geschichtskenntnis den Völkern politische Maximen geben, selbst tätig an
den Staatsgeschäften teilnehmen. So sah er im Gegensatz zu Herder den

Zusammenbruch des aufgeklärten Europa weniger kulturphilosophisch
als realpolitisch. Zwar blieb ihm das Erlöschen des lebendigen
Staatsgefühls, das er allein in der Antike und gegenwärtig noch in England
wirksam fand, nicht verborgen, aber vornehmlich fürchtete er doch
die von Montesquieu am Beispiel der römischen Kaiserzeit aufgezeigte
Gefahr einer Universalmonarchie, die das Gléichgewicht der europäischen
Staaten aufheben und die kleineren Territorien in einen leblosen
Zentralismus einbeziehen würde.

Die Reisen der Päpste vom Jahre 1782 ist Müllers erste historischpolitische

Verteidigungsschrift des Gleichgewichtsgedankens und
zugleich seine Rechtfertigung des Mittelalters. Sie ist historisch, weil sie

in einer vergangenen Zeit, dem Mittelalter, den für die allgemeine
Freiheit notwendigen Antagonismus zwischen Kaiser und Papst darstellt,
politisch, weil sie einem aktuellen Ereignis der Gegenwart, der Reise

des Papstes nach Wien aus Anlass der josephinischen Reformen, ihre
Entstehung verdankt. Die antikirchlichen, im Sinne der absoluten

Staatsautorität erlassenen Verfügungen, die Joseph II. in Osterreich
soeben auszuführen begann, mussten ihn bald in Konflikt mit der höchsten

geistlichen Gewalt bringen, damals vertreten durch Papst Pius VI.
Wir dürfen nicht verkennen, dass auch das Kaisertum in diesem Augenblick

den immer sich verjüngenden Ideen der Hierarchie geistige Mächte

entgegenzusetzen hatte, dass es sich nicht einfach um einen äußerlichen

gewaltsamen Ubergriff des Staates handelte. Aus dem Kreise des



Johannes von Müller und das Mittelalter 577

deutschen Episkopats hatte sich bereits 1763 der Trierer Weihbischof
Nicolaus von Hontheim unter dem Namen Febronius zu gallikanischen
Ideen bekannt, die trotz seines offiziellen Widerrufs fortwirkten und die

josephinischen Bestrebungen zu rechtfertigen schienen. Wenn Fürst
Kaunitz, der Leiter der österreichischen Politik, danach trachtete, die
Bischöfe von Rom zu lösen und der weltlichen Gewalt dienstbar zu
machen, so setzte er die febronianischen Gedanken in die Wirklichkeit

um. Der Wunsch, den Kaiser und seinen Minister durch den
persönlichen Eindruck zur Aufhebung dieser Bestimmungen zu bewegen,
veranlasste den Papst zu seiner Reise an den Wiener Hof. Man kennt
Rankes Schilderung jener bedeutsamen Begegnung zwischen Kaunitz
und Pius VI., die das Widerspiel der historischen Kräfte plötzlich erhellt:
der Papst, eine einnehmende, kulturgetragene Erscheinung, weitsichtig
bereit, die alten kirchlichen Rechte der gegenwärtigen Weltlage gemäß

fortzubilden, der greise Staatsmann, begrenzt in seinem Blickfeld durch
ein starres politisches System, ein Aufklärer französischer Schule, der
schon durch sein schroffes Auftreten bezeigte, dass er nicht gesonnen
war, einen Schritt zurückzuweichen. Man trennte sich, ohne sich
verständigt zu haben.

In diesem Kampf erwuchs dem Papst ein eifriger Verteidiger in
Johannes Müller. Als Klassizist, dessen Stilideal Caesar und Tacitus

waren, ehrte er die Hierarchie, die durch ihren Herrscherwillen den

Glanz des ewigen Rom erneuert hatte, als Bürger der von den
Großmächten umschlossenen Schweiz wandte er sich gegen Österreich, das

mit dem Sieg über die geistlichen Gewalt zu einer auch für die andern

europäischen Staaten gefährliche Hegemonie zu gelangen drohte. Das

Mittelalter bot ihm das Beispiel eines völligen Gleichgewichts dieser

Mächte, auf ihm beruht nach Müllers politischem Grundsatz das Kultursystem

dieser Zeit. Die Reisen der Päpste zu den Herrschern des Mittelalters

bedeuten so Auseinandersetzungen des geistlichen mit dem
weltlichen Prinzip von den Bittgängen des päpstlichen Oberhaupts zu den

Hunnen, Langobarden und Franken bis zu den großen Machtproben
mit dem deutschen Kaisertum. Von diesem Standpunkt aus erkennt
Müller die Berechtigung der päpstlichen Politik; die Gestalt Gregors VII.
tritt ihm unverhüllt aus den Quellen entgegen. Mit wenigen scharfen

Zügen und knappen Vergleichen zeichnet er ihn : « Er war standhaft
wie ein Held, klug wie ein Senator, eifrig wie ein Prophet, streng in
seinen Sitten, denn er hatte nur Einen Gedanken. » Neben ihm stehen
die großen Gegner Barbarossas und Friedrichs II., die zuletzt die



578 Paul Requadt

staufische Macht zerstören und den deutschen Einzelstaaten dadurch
ihre lebendige Eigenentwicklung sichern. Müllers warme Parteinahme
für den Papst, die durch seine Worte klingt, verrät, dass mehr als rein
politische Motive ihn in seiner Haltung bestimmen. Er durchbricht die

Auffassung der Aufklärung, nach der die Taten der Menschen psychologisch

und rational durchschaubar sind, indem er die Päpste als Träger
religiöser Kräfte zu sehen beginnt.

An dieser Stelle weisen wir, Ranke folgend, darauf hin, dass es ein
Protestant war, der sich auf die Seite des Papstes stellte. Ein Einblick
in die innere Entwicklung Johannes von Müllers wird diese paradoxe

Tatsache erhellen und zeigen, wie gerade aus einer einmaligen religiösen
Lebenssituation diese Schrift hervorgehen musste. Noch in den Essais

historiques, die er 1781 Friedrich dem Großen überreichte, war für ihn
das Mittelalter wie für Voltaire und Robertson die dunkle barbarische

Zeit, die Päpste kluge Gewaltherrscher. In einer Casseler Vorlesung

vom Frühjahr 1782 machte sich zuerst der neue Standpunkt geltend.
Als Sohn eines Pfarrers 1752 zu Schaffhausen geboren, war Müller

in Göttingen von der Theologie zur pragmatischen Geschichtsschreibung
übergegangen und hatte dann in dem Genf Voltaires die westliche
Aufklärung in ihrer reinsten Ausprägung kennengelernt. Jetzt trat er dreißigjährig

in den Bereich des deutschen Geistes. Die religiöse Wendung
vom aufgeklärten Indifferentismus zum innerlichen Glauben, die nun
in ihm erfolgte, wird man weitgehend als eine Wirkung Herders betrachten

müssen, den er in diesen Monaten persönlich in Weimar aufsuchte.

Er löste den religiösen Impuls in Müller aus, wie er einst im jungen
Goethe ein neues Lebensgefühl erweckt hatte. Die Briefe Johannes von
Müllers aus dem Jahre 1782 geben die objektive Ausdeutung eines

erschütternden religiösen Erlebnisses. Bei der Lektüre der antiken Schriftsteller

von Homer bis Piaton und der heiligen Schriften erfuhr er den

Sinn der Weltgeschichte als einer vorbestimmten Zusammenordnung
der Ereignisse, die Aufgabe des Geschichtsschreibers wurde jetzt die
Erforschung der Wege Gottes aus den historischen Quellen. Berührt
von Lessings Idee der Erziehung des Menschengeschlechts und von
herderischen Anschauungen konnte Müller die einzelnen Stadien des

Geschichtsprozesses objektiv werten und vor allem einen Zugang zu
der religiösen Kultur des Mittelalters finden. Seine universalhistorische
Konzeption war auf dem Boden des Protestantismus erwachsen. Doch
wurde seine empfängliche Natur durch die Bewunderung heroischer
Menschen zu schrankenloser Verehrung des Papstes hingerissen, träumte



Johannes von Müller und das Mittelalter 579

er selbst von einer neuen Ökumene, in der Joseph II. dem Papst folgen
würde wie einer der Jünger dem Herrn, so näherte er sich stark dem
katholischen Standpunkt, und die Möglichkeit eines Ubertritts war
gegeben. Nach dem Beifall, den Pius VI. der Schrift Müllers zollte,
scheinen einige Kardinäle ernsthaft erwogen zu haben, den begabten
Historiker, der als Gegner des Febronius eine Stütze der gefährdeten
Hierarchie zu werden versprach, in den römischen Dienst zu ziehen.
Müllers Konversion hätte, geschichtlich betrachtet, eine mittlere Stufe
gebildet zwischen dem opportunistischen Ubertritt Winckelmanns und
den späteren Bekehrungen der Romantiker, die, zerdacht und zerrissen,
in der Kirche einen Halt suchten; denn nicht allein religiöse Motive
bewegten ihn in diesem Augenblick, mehr noch der Wunsch, in Rom
nahe den antiken Denkmälern sorglos seinen Studien zu leben, eine
Aussicht, die vor dem Bewunderer Winckelmanns verführerisch auftauchte.
Dass es nicht dazu kam, war zuletzt in Müllers Auffassung vom Beruf
des Geschichtsschreibers begründet, der, um unbeeinflusst die Wahrheit

zu erforschen, keine konfessionellen Bindungen eingehen durfte.
Die geistige Durchdringung des Mittelalters, die Johannes von Müller

in den Reisen der Päpste von der politischen und religiösen Seite her

begonnen hatte, wurde dadurch befördert, dass im Jahre 1782 der Zürcher
Christoph Heinrich Myller das Nibelungenlied und bald darauf Wolframs
Parzival herausgab. Im Zusammenhang mit Müllers mittelalterlichen
Studien in seiner Casseler Zeit verweilen wir bei einem Manne, der
lebhaften Anteil an ihnen nahm und dem jungen Geschichtsschreiber
Freund und Lehrer wurde. Graf Martin Ernst von Schlieffen, General
und Staatsmann am Hofe des Landgrafen von Hessen, las mit Müller,
wie dieser in seiner Biographie dankbar bezeugt, die « alten poetischen
Denkmale deutscher Art und Kunst » und leitete ihn bei seiner
universalhistorischen Erforschung des Alterstums. Seine geistvolle, schlichte
Persönlichkeit, die ohne literarischen Ehrgeiz doch durch eine Geschichte
seiner Familie Weite des wissenschaftlichen Blicks bewiesen hatte,
und der im Alter die ehrenvolle Ernennung zum Mitglied der Berliner
Akademie zuteil wurde, gehört in die Reihe der Clausewitz, Moltke und
Yorck. Durchblättern wir die Zeugnisse dieses engen und dabei
distanzierten geistigen Austausches zwischen dem Geschichtsschreiber und
dem später auf seinen Gütern lebenden Aristokraten, in dem Schlieffen
nicht selten überlegen hervortritt, so wird die Parallele mit Diltheys
Beziehung zu seinem großen Freunde Yorck sichtbar.

Zwar kam Müllers Plan einer umfassenden Darstellung des ritterlichen



580, Paul Requadt

Lebens nicht zur Ausführung, aber einige Besprechungen der großen

Epen, die Frucht dieser Studien, lassen seine Ansicht von der Literatur
des Mittelalters erkennen. Das Nibelungenlied wertete der Klassizist
als Gegenstück zu Homers nationalen Epen : « Der Nibelungen Lied
könnte die Teutsche Ilias werden ». Der Parzival war ihm das Lehrbuch

der höfischen Zucht, geschrieben von einem hochgesinnten Ritter,
der, berührt von der morgenländischen Kultur der Kreuzzüge, bei

tiefstem Religionsgefühl den Heiden duldsam begegnet. Müller betrachtete

die mittelalterliche Literatur nicht ästhetisch, sondern geschichtlich.
Sie war ihm eine der historischen Quellen neben seinen Chroniken,
Dokumenten und Rechtsbüchern. In seinem Lebenswerk, der Schweizer

Geschichte, gestaltete sich ihm auf Grund dieser Zeugnisse eine alle

früheren Ansätze in sich fassendes Kulturbild des Mittelalters.
Müllers Anschauung des Mittelalters ist durch die partikulare

Geschichtsdarstellung eines Landes begrenzt, das fern vom Glanz des

ritterlichen Kaisertums eine breite Kloster- und Bürgerkultur entwickelte.
Sie ist weiterhin bedingt durch seine Verurteilung des eigenen Zeitalters;
denn als Gegenbild zu der Kraftlosigkeit und zersetzten Staatsgesinnung
des Jahrhunderts erschienen ihm die griechische Polis, Rom und die alte
Schweiz. Wie sein Stil sich bildete zugleich an der schlichten Großheit
der cäsarischen und taciteischen Diktion und an der körnigen, einfaltvollen

Sprache der heimischen Chronisten, so nannte er die Griechen,
Römer und die schweizerischen Vorfahren mit dem gleichen Namen:
« die Alten ». In den Tälern des Alpengebirges oder in turmbewehrten
Städten wohnten sie, ihrem naturhaften Gewerbe nachgehend, tapfer
die ehrwürdigen Gerechtsame der Väter wahrend. So findet sich der
mittelalterliche Mensch, wie ihn Müller sieht, von allen Seiten mit
Wirklichkeiten umgeben. Er nimmt sie sinnlich auf, begegnet ihnen
tatkräftig und empfängt durch sie sein eindeutiges unabwendbares
Schicksal. Eingebunden in feste Verbände, erfüllt er die diesseitigen
Pflichten, lebt öffentlich in Ratsstube, Werkstatt und Schenke, ohne dass

ein privates Individuum die Gleichform der Sitten hätte sprengen dürfen.
Müllers Lust an dichter Schilderung konnte sich voll entfalten bei der

Darstellung der klösterlichen Tafelfreuden, der buntprächtigen
Staatsaufzüge und der weitgerahmten Schlachtenbilder. Damals hatten die

Minnesinger auf den Burgen der Herren ihre glücklichen Tage, sang
Hadlaub den Zürchern seine Lieder und das Lob des Rüdiger Manesse,
der in der berühmten Handschrift ihre Verse sammelte.

Wir müssen es den Erfahrungen des religiösen Müller zuschreiben,



Johannes von Müller und das Mittelalter 581

wenn seinen Sinnen über der kräftigen Diesseitigkeit des herbstlichen
Mittelalters der Schauer jener Menschen vor der göttlichen
Transzendenz nicht entglitt. Niemand hat so wie er die schwangere Luft der

späten Gotik, die Zeit der Totentänze und Teufelsbeschwörungen, der

Prodigia und Portenta, in Worte eingefangen. «Auf eine andere Weise
lehrte in Kreuzgängen der Totentanz, wo nicht ein freundlicher Genius

mit umgekehrter Fackel aus Getümmel und Mühe in Wohnungen des

Friedens winkte, sondern das gestaltlose Gerippe mit nichts schonender
Sichel alle Alter und Stände der Menschheit, aus meist unvollbrachten
Arbeiten oder ungesättigtem Genuss grinsend wegraffte. An der
Wölbung prächtiger Kirchenportale sah man den Ausgang, den allergrößten
Teil der mühseligen Sterblichen von unwiderstehlichen Klauen grausamer
Ungeheuer in unauslöschlich flammenden Abgrund gerissen.» Seit der
durch Herder bewirkten Wesenserneuerung war Johannes von Müller
offen für die religiösen Kräfte vergangener Zeitalter. Als Protestant,
der ohne die Institution der Kirche in seinen Entscheidungen unmittelbar
das Walten Gottes spürte, mussten ihm die Mystiker des ausgehenden
Mittelalters wahlverwandt erscheinen. Er zuerst forderte eine Geschichte
der Mystik und eine Deutung ihrer Sprache, wie man sie sonst nur den

Begriffen Piatons angedeihen ließ. Indem er die Lehre des Buchs

teutscher Theologie niederschrieb, durchdrangen die religiösen Erlebnisse

seiner Spätzeit die objektive Geschichtsschilderung.
In den letzten Büchern der Schweizer Geschichte ist Müllers Bild des

Mittelalters vollendet. Die folgenden Generationen haben es weiter

ausgeführt, es ästhetisch gewürdigt, geschichtsphilosophisch gedeutet
oder durch philologische und historische Studien vertieft. Die
Darstellung der mittelalterlichen Stadt in dem Jahrhundert vor der
Reformation leitet über zur Entdeckung des alten Nürnberg durch Tieck
und Wackenroder, zu Arnim und der romantischen Malerei. Seine

Bemühungen für die altdeutsche Literatur sieht Müller von Jacob Grimm
aufgenommen, dem er kurz vor seinem Tode den Weg ebnet für künftige
Studien. Die Reisen der Päpste endlich haben als Bekenntnisschrift für
die Hierarchie fortgewirkt in Novalis Aufsatz Die Christenheit oder

Europa, bei Adam Müller und de Maistre. Als Werk des religiösen
Geschichtsforschers Johannes von Müller, in dem ein Protestant das

Papsttum historisch rechtfertigt, ist es die geistesgeschichtliche Vorstufe

zu Rankes Päpsten.


	Johannes von Müller und das Mittelalter

