Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 6

Artikel: Johannes von Miller und das Mittelalter
Autor: Requadt, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

575

Johannes von Miiller und das Mittelalter
Von Paul Requadt

Am Ausgang des 18. Jahrhunderts tritt das Mittelalter zuerst als
umrissenes und gegliedertes Kulturbild in den Kreis des lebendigen
Bewusstseins der Zeit. Bedeutete es urspriinglich die ,,mittlere’ Periode
zwischen dem Untergang des Altertums und dem Wiederaufleben
antiker Studien in der Renaissance, eine dunkle Ubergangsepoche ohne
Eigenwert und geistige Einheit, so bahnt sich jetzt in Deutschland eine
neue Gesamtansicht und vollige Umwertung des Mittelalters an, die
seine hohe Schitzung und farbige Schilderung in der Romantik vor-
bereitet. Diese Tat der um die Jahrhundertmitte geborenen Generation,
eines Herder, Goethe und Johannes Miiller, wird in einer einmaligen
historisch bedingten Situation vollbracht, aus der sie als Ganzes entsteht,
ohne dass der besondere Blickpunkt der Einzelpersonlichkeit dadurch
endgiiltig fixiert wiirde. Zwel in einem Sinnzusammenhang stehende
Hauptmomente bestimmen die Konstellation: die Zerstérung der
teleologischen Theodizee der Aufklarung und das Erwachen des geschicht-
lichen Sinns. Der autonome rationale Mensch ruhte in dem Bewusstsein
eines erkennbaren géttlichen Weltgesetzes, nach dem das sittliche Handeln
sich richtete, und das er selbst im Keim in sich trug. Brach dies um-
fassende System zusammen, so stand er einsam, ohne objektiven Maf}-
stab fiir sein Wissen und Tun, ein haltloser Skeptiker. In dieser Krisis
findet Herder neben Kant eine neue Bindung des Menschen. Er ent-
deckt sich als geschichtliches Individuum, das, verwoben in die ver-
gangene Entwicklung, aus ihr die Kraft seines gegenwirtigen Lebens
empfangt. Und dies frische Gefiihl tiir die wirkenden Geschichts-
michte verwandelt auch das Bild der verflossenen Zeitalter. Die Antike
wird von ihrer zeitlosen Geltung in den Strom des geschichtlichen
Werdens hinabgerissen, und die Generation, der die Gegenwart nicht
mehr der Hohepunkt des menschlichen Geistes, sondern nur der Durch-
gangspunkt seiner unendlichen Entwicklung ist, sucht zur Erhellung
der eigenen Lage die Vergangenheit ihres Volkes zu erforschen und,
wie sie sich selbst begreift, die gewesenen Jahrhunderte zugleich als
historische Stufen und selbstgenugsame Kulturepochen, als Zweck
und Mittel, wertfrei zu betrachten. Indem der frithe Herder den in eine



576 Paul Requadt

ritterliche und religiose Gemeinschaft eingefiigten Menschen des Mittel-
alters dem atomisierten glaubenslosen Individuum der Aufklirung
geschichtsphilosophisch gegeniiberstellt, schafft er die geistige Grundlage
fiir die Erkundung des Mittelalters, auf der seine Schiiler weiterbauen.
Durch die herderische Sehart geht dem Stralburger Goethe die kiinst-
lerische Einheit des Miinsters auf, in der Zeit seiner ersten Begegnung
mit Herder schreibt Johannes von Miiller die Reisen der Pdépste, in denen
sich seine neue Auffassung des Mittelalters ankiindigt.

Was Herder durch seine morphologische Kulturbetrachtung, Goethe
beim Anblick muttelalterlicher Baukunst erfuhr, das erkannte Johannes
von Miiller auf dem Wege politischer Einsicht und empirischer Ge-
schichtsforschung. Sein Begriff vom Amte des Geschichtsschreibers
hatte sich gebildet an Caesar und Tacitus, Macchiavelli, Montesquieu
und den Briten; wie seine modernen Meister wollte er durch die Ge-
schichtskenntnis den Vaélkern politische Maximen geben, selbst titig an
den Staatsgeschiften teilnehmen. So sah er im Gegensatz zu Herder den
Zusammenbruch des aufgeklirten Europa weniger kulturphilosophisch
als realpolitisch. Zwar blieb thm das Erloschen des lebendigen Staats-
gefiihls, das er allein in der Antike und gegenwirtig noch in England ,
wirksam fand, nicht verborgen, aber vornehmlich fiirchtete er doch
die von Montesquieu am Beispiel der rémischen Kaiserzeit aufgezeigte
Gefahr einer Universalmonarchie, die das Gléichgewicht der européischen
Staaten aufheben und die kleineren Territorien in einen leblosen Zen-
tralismus einbeziehen wiirde.

Die Reisen der Pépste vom Jahre 1782 ist Miillers erste historisch-
politische Verteidigungsschrift des Gleichgewichtsgedankens und zu-
gleich seine Rechtfertigung des Mittelalters. Sie ist historisch, weil sie
in einer vergangenen Zeit, dem Mittelalter, den fiir die allgemeine
Freiheit notwendigen Antagonismus zwischen Kaiser und Papst darstellt,
politisch, weil sie einem aktuellen Ereignis der Gegenwart, der Reise
des Papstes nach Wien aus Anlass der josephinischen Reformen, ihre
Entstehung verdankt. Die antikirchlichen, im Sinne der absoluten
Staatsautoritit erlassenen Verfiigungen, die Joseph II. in Osterreich
soeben auszufithren begann, mussten ihn bald in Konflikt mit der héchsten
geistlichen Gewalt bringen, damals vertreten durch Papst Pius VI.
Wir diirfen nicht verkennen, dass auch das Kaisertum in diesem Augen-
blick den immer sich verjiingenden Ideen der Hierarchie geistige Michte
entgegenzusetzen hatte, dass es sich nicht einfach um einen duflerlichen
gewaltsamen Ubergriff des Staates handelte. Aus dem Kreise des



Johannes von Miiller und das Mittelalter 577

deutschen Episkopats hatte sich bereits 1763 der Trierer Weihbischof
Nicolaus von Hontheim unter dem Namen Febronius zu gallikanischen
Ideen bekannt, die trotz seines offiziellen Widerrufs fortwirkten und die
josephinischen Bestrebungen zu rechtfertigen schienen. Wenn Fiirst
Kaunitz, der Leiter der osterreichischen Politik, danach trachtete, die
Bischofe von Rom zu losen und der weltlichen Gewalt dienstbar zu
machen, so setzte er die febronianischen Gedanken in die Wirklich-
keit um. Der Wunsch, den Kaiser und seinen Minister durch den per-
sonlichen Eindruck zur Aufhebung dieser Bestimmungen zu bewegen,
veranlasste den Papst zu seiner Reise an den Wiener Hof. Man kennt
Rankes Schilderung jener bedeutsamen Begegnung zwischen Kaunitz
und Pius V1., die das Widerspiel der historischen Krifte plotzlich erhellt:
der Papst, eine einnehmende, kulturgetragene Erscheinung, weitsichtig
bereit, die alten kirchlichen Rechte der gegenwirtigen Weltlage gemif}
fortzubilden, der greise Staatsmann, begrenzt in seinem Blickfeld durch
ein starres politisches System, ein Aufklirer franzésischer Schule, der
schon durch sein schroffes Auftreten bezeigte, dass er nicht gesonnen
war, einen Schritt zuriickzuweichen. Man trennte sich, ohne sich ver-
standigt zu haben.

In diesem Kampf erwuchs dem Papst ein eifriger Verteidiger in Jo-
hannes Miiller. Als Klassizist, dessen Stilideal Caesar und Tacitus
waren, ehrte er die Hierarchie, die durch ihren Herrscherwillen den
Glanz des ewigen Rom erneuert hatte, als Biirger der von den Grof}-
michten umschlossenen Schweiz wandte er sich gegen Usterreich, das
mit dem Sieg iiber die geistlichen Gewalt zu einer auch fiir die andern
europiischen Staaten gefihrliche Hegemonie zu gelangen drohte. Das
Mittelalter bot thm das Beispiel eines vélligen Gleichgewichts dieser
Michte, auf ithm beruht nach Miillers politischem Grundsatz das Kultur-
system dieser Zeit. Die Reisen der Piipste zu den Herrschern des Mittel-
alters bedeuten so Auseinandersetzungen des geist]ichen mit dem welt-
lichen Prinzip von den Bittgingen des pipstlichen Oberhaupts zu den
Hunnen, Langobarden und Franken bis zu den groflen Machtproben
mit dem deutschen Kaisertum. Von diesem Standpunkt aus erkennt
Miiller die Berechtigung der papstlichen Politik; die Gestalt Gregors VII.
tritt 1thm unverhiillt aus den Quellen entgegen. Mit wenigen scharfen
Ziigen und knappen Vergleichen zeichnet er ihn: ¢«Er war standhaft
wie ein Held, klug wie ein Senator, eifrig wie ein Prophet, streng in
seinen Sitten, denn er hatte nur Einen Gedanken.» Neben ithm stehen
die groflen Gegner Barbarossas und Friedrichs II., die zuletzt die



578 Paul Requadt

staufische Macht zerstéren und den deutschen Einzelstaaten dadurch
ihre lebendige Eigenentwicklung sichern. Miillers warme Parteinahme
fiir den Papst, die durch seine Worte klingt, verrit, dass mehr als rein
politische Motive 1hn in seiner Haltung bestimmen. Er durchbricht die
Auffassung der Aufklirung, nach der die Taten der Menschen psycho-
logisch und rational durchschaubar sind, indem er die Pipste als Triger
religioser Krifte zu sehen beginnt.

An dieser Stelle weisen wir, Ranke folgend, darauf hin, dass es ein
Protestant war, der sich auf die Seite des Papstes stellte. Ein Einblick
in die innere Entwicklung Johannes von Miillers wird diese paradoxe
Tatsache erhellen und zeigen, wie gerade aus einer einmaligen religiésen
Lebenssituation diese Schrift hervorgehen musste. Noch in den Essais
historiques, die er 1781 Friedrich dem Grofien iiberreichte, war fiir ithn
das Mittelalter wie fiir Voltaire und Robertson die dunkle barbarische
Zeit, die Pipste kluge Gewaltherrscher. In einer Casseler Vorlesung
vom Friihjahr 1782 machte sich zuerst der neue Standpunkt geltend.

Als Sohn eines Pfarrers 1752 zu Schaffhausen geboren, war Miiller
in Géttingen von der Theologie zur pragmatischen Geschichtsschreibung
iibergegangen und hatte dann in dem Genf Voltaires die westliche Auf-
klarung in ihrer reinsten Ausprigung kennengelernt. Jetzt trat er dreiflig-
jahrig in den Bereich des deutschen Geistes. Die religiose Wendung
vom aufgeklirten Indifferentismus zum innerlichen Glauben, die nun
in ithm erfolgte, wird man weitgehend als eine Wirkung Herders betrachten
miissen, den er in diesen Monaten persénlich in Weimar aufsuchte.
Er lste den religiosen Impuls in Miiller aus, wie er einst im jungen
Goethe ein neues Lebensgefiihl erweckt hatte. Die Briefe Johannes von
Miillers aus dem Jahre 1782 geben die objektive Ausdeutung eines er-
schiitternden religiosen Erlebnisses. Bei der Lektiire der antiken Schrift-
steller von Homer bis Platon und der heiligen Schriften erfuhr er den
Sinn der Weltgeschichte als einer vorbestimmten Zusammenordnung
der Ereignisse, die Aufgabe des Geschichtsschreibers wurde jetzt die
Erforschung der Wege Gottes aus den historischen Quellen. Beriihrt
von Lessings Idee der Erziehung des Menschengeschlechts und von
herderischen Anschauungen konnte Miiller die einzelnen Stadien des
Geschichtsprozesses objektiv werten und vor allem einen Zugang zu
der religiosen Kultur des Mittelalters finden. Seine universalhistorische
Konzeption war auf dem Boden des Protestantismus erwachsen. Doch
wurde seine empfingliche Natur durch die Bewunderung heroischer
Menschen zu schrankenloser Verehrung des Papstes hingerissen, traumte



Johannes von Miiller und das Mittelalter 579

er selbst von einer neuen Okumene, in der Joseph II. dem Papst folgen
wiirde wie einer der Jiinger dem Herrn, so niherte er sich stark dem
katholischen Standpunkt, und die Méglichkeit eines Ubertritts war
gegeben. Nach dem Beifall, den Pius VI. der Schrift Miillers zollte,
scheinen einige Kardinile ernsthaft erwogen zu haben, den begabten
Historiker, der als Gegner des Febronius eine Stiitze der gefihrdeten
Hierarchie zu werden versprach, in den rémischen Dienst zu ziehen.
Miillers Konversion hitte, geschichtlich betrachtet, eine mittlere Stufe
gebildet zwischen dem opportunistischen Ubertritt Winckelmanns und
den spiteren Bekehrungen der Romantiker, die, zerdacht und zerrissen,
in der Kirche einen Halt suchten; denn nicht allein religisse Motive
bewegten 1hn in diesem Augenblick, mehr noch der Wunsch, in Rom
nahe den antiken Denkmalern sorglos seinen Studien zu leben, eine Aus-
sicht, die vor dem Bewunderer Winckelmanns verfiihrerisch auftauchte.
Dass es nicht dazu kam, war zuletzt in Miillers Auffassung vom Beruf
des Geschichtsschreibers begriindet, der, um unbeeinflusst die Wahrheit
zu erforschen, keine konfessionellen Bindungen eingehen durfte.

Die geistige Durchdringung des Mittelalters, die Johannes von Miiller
in den Reisen der Pdpste von der politischen und religiésen Seite her
begonnen hatte, wurde dadurch befordert, dass im Jahre 1782 der Ziircher
Christoph Heinrich Myller das Nibelungenlied und bald darauf Wolframs
Parzival herausgab. Im Zusammenhang mit Miillers mittelalterlichen
Studien in seiner Casseler Zeit verweilen wir bei einem Manne, der
lebhaften Anteil an ihnen nahm und dem jungen Geschichtsschreiber
Freund und Lehrer wurde. Graf Martin Ernst von Schlieffen, General
und Staatsmann am Hofe des Landgrafen von Hessen, las mit Miiller,
wie dieser in seiner Biographie dankbar bezeugt, die «alten poetischen
Denkmale deutscher Art und Kunst » und leitete ihn bei seiner universal-
historischen Erforschung des Alterstums. Seine geistvolle, schlichte
Personlichkeit, die ohne literarischen Ehrgeiz doch durch eine Geschichte
seiner Familie Weite des wissenschaftlichen Blicks bewiesen hatte,
und der im Alter die ehrenvolle Ernennung zum Mitglied der Berliner
Akademie zuteil wurde, gehért in die Rethe der Clausewitz, Moltke und
Yorck. Durchblittern wir die Zeugnisse dieses engen und dabei distan-
zierten geistigen Austausches zwischen dem Geschichtsschreiber und
dem spiter auf seinen Giitern lebenden Aristokraten, in dem Schlieffen
nicht selten iiberlegen hervortritt, so wird die Parallele mit Diltheys
Beziehung zu seinem groflen Freunde Yorck sichtbar.

Zwar kam Miillers Plan einer umfassenden Darstellung des ritterlichen



580 Paul Requadt

4

Lebens nicht zur Ausfithrung, aber einige Besprechungen der grofien
Epen, die Frucht dieser Studien, lassen seine Ansicht von der Literatur
des Mittelalters erkennen. Das Nibelungenlied wertete der Klassizist
als Gegenstiick zu Homers nationalen Epen: « Der Nibelungen Lied
konnte die Teutsche Ilias werden». Der Parzival war ihm das Lehr-
buch der héfischen Zucht, geschrieben von einem hochgesinnten Ritter,
der, berithrt von der morgenlindischen Kultur der Kreuzziige, bei
tiefstem Religionsgefithl den Heiden duldsam begegnet. Miiller betrach-
tete die mittelalterliche Literatur nicht dsthetisch, sondern geschichtlich.
Sie war thm eine der historischen Quellen neben seinen Chroniken,
Dokumenten und Rechtsbiichern. In seinem Lebenswerk, der Schweizer
Geschichte, gestaltete sich thm auf Grund dieser Zeugnisse eine alle
fritheren Ansitze in sich fassendes Kulturbild des Mittelalters.

Miillers Anschauung des Mittelalters ist durch die partikulare Ge-
schichtsdarstellung eines Landes begrenzt, das fern vom Glanz des
ritterlichen Kaisertums eine breite Kloster- und Biirgerkultur entwickelte.
Sie 1st weiterhin bedingt durch seine Verurteilung des eigenen Zeitalters;
denn als Gegenbild zu der Kraftlosigkeit und zersetzten Staatsgesinnung
des Jahrhunderts erschienen ithm die griechische Polis, Rom und die alte
Schweiz. Wie sein Stil sich bildete zugleich an der schlichten Grof3heit
der cisarischen und taciteischen Diktion und an der kérnigen, einfalt-
vollen Sprache der heimischen Chronisten, so nannte er die Griechen,
Romer und die schweizerischen Vorfahren mit dem gleichen Namen:
«die Alten». In den Tilern des Alpengebirges oder in turmbewehrten
Stidten wohnten sie, threm naturhaften Gewerbe nachgehend, tapfer
die ehrwiirdigen Gerechtsame der Viter wahrend. So findet sich der
mittelalterliche Mensch, wie ithn Miiller sieht, von allen Seiten mit
Wirklichkeiten umgeben. Er nimmt sie sinnlich auf, begegnet ihnen
tatkraftig und empfiangt durch sie sein eindeutiges unabwendbares
Schicksal. Eingebunden in feste Verbinde, erfiillt er die diesseitigen
Pflichten, lebt 6ffentlich in Ratsstube, Werkstatt und Schenke, ohne dass
ein privates Individuum die Gleichform der Sitten hitte sprengen diirfen.
Miillers Lust an dichter Schilderung konnte sich voll entfalten bei der
Darstellung der klosterlichen Tafelfreuden, der buntprichtigen Staats-
aufziige und der weitgerahmten Schlachtenbilder. Damals hatten die
Minnesinger auf den Burgen der Herren ihre gliicklichen Tage, sang
Hadlaub den Ziirchern seine Lieder und das Lob des Riidiger Manesse,
der in der berithmten Handschrift ihre Verse sammelte.

Wir miissen es den Erfahrungen des religissen Miiller zuschreiben,



Johannes von Miiller und das Mittelalter 581

wenn seinen Sinnen iiber der kriftigen Diesseitigkeit des herbstlichen
Mittelalters der Schauer jener Menschen vor der géttlichen Trans-
zendenz nicht entglitt. Niemand hat so wie er die schwangere Luft der
spiaten Gotik, die Zeit der Totentinze und Teufelsbeschworungen, der
Prodigia und Portenta, in Worte eingefangen. « Auf eine andere Weise
lehrte in Kreuzgéingen.der Totentanz, wo nicht ein freundlicher Genius
mit umgekehrter Fackel aus Getiimmel und Miihe in Wohnungen des
Friedens winkte, sondern das gestaltlose Gerippe mit nichts schonender
Sichel alle Alter und Stinde der Menschheit, aus meist unvollbrachten
Arbeiten oder ungesittigtem Genuss grinsend wegraffte. An der Wol-
bung prichtiger Kirchenportale sah man den Ausgang, den allergréfiten
Teil der miihseligen Sterblichen von unwiderstehlichen Klauen grausamer
Ungeheuer in unausléschlich flammenden Abgrund gerissen.» Seit der
durch Herder bewirkten Wesenserneuerung war Johannes von Miiller
offen fiir die religiosen Krafte vergangener Zeitalter. Als Protestant,
der ohne die Institution der Kirche in seinen Entscheidungen unmittelbar
das Walten Gottes spiirte, mussten thm die Mystiker des ausgehenden
Mittelalters wahlverwandt erscheinen. Er zuerst forderte eine Geschichte
der Mystik und eine Deutung ihrer Sprache, wie man sie sonst nur den
Begriffen Platons angedeihen liefl. Indem er die Lehre des Buchs
teutscher Theologie niederschrieb, durchdrangen die religissen Erleb-
nisse seiner Spitzeit die objektive Geschichtsschilderung.

In den letzten Biichern der Schweizer Geschichte ist Miillers Bild des
Mittelalters vollendet. Die folgenden Generationen haben es weiter
ausgefithrt, es asthetisch gewiirdigt, geschichtsphilosophisch gedeutet
oder durch philologische und historische Studien vertieft. Die Dar-
stellung der mittelalterlichen Stadt in dem Jahrhundert vor der Refor-
mation leitet iiber zur Entdeckung des alten Niirnberg durch Tieck
und Wackenroder, zu Arnim und der romantischen Malerei. Seine Be-
mithungen fiir die altdeutsche Literatur sieht Miiller von Jacob Grimm
aufgenommen, dem er kurz vor seinem Tode den Weg ebnet fiir kiinftige
Studien. Die Reisen der Pdpste endlich haben als Bekenntnisschrift fiir
die Hierarchie fortgewirkt in Novalis Aufsatz Die Christenheit oder
Europa, bet Adam Miiller und de Maistre. Als Werk des religiosen
Geschichtsforschers Johannes von Miiller, in dem ein Protestant das
Papsttum historisch rechtfertigt, ist es die geistesgeschichtliche Vorstufe
zu Rankes Pdpsten.



	Johannes von Müller und das Mittelalter

