
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 4

Artikel: Paracelsus

Autor: Gundolf, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


321

Paracelsus1)

Von Friedrich Gundolf

Paracelsus ist aus einem verarmten schwäbischen Adelsgeschlecht
geboren am 10. November 1493 in Einsiedeln in der Schweiz. Sein Vater
selbst, ein gebildeter Arzt und Scheidekünstler, erzog den Knaben
sorgfältig und brachte ihm früh seine eigenen Kenntnisse bei. Von seiner

Mutter wissen wir nichts, doch deutet eine spätere Äußerung des

Paracelsus darauf hin, dass er sie verehren konnte : « Das Kind bedarf keines

Gestirns und keines Planeten; seine Mutter ist sein Planet und sein

Stern ». Sein Haus stand an der rauschenden Sihl, umgeben von Tannenwäldern.

Er sei « in Tannenzapfen erwachsen » berichtete Paracelsus von
sich, und der Anhauch frischer und würziger Landschaft von Kind auf
hat sein Gefühl und Tun bestimmt und ihn der Stubenluft so vieler
deutscher Pfarrer- und Lehrersöhne, der sesshaften Buchfuchserei
enthoben, die den meisten gelehrten Werken deutschen Wissens auch damals

anhängt. Von früh auf war er naturvertraut, mit offeneren und griffigeren
Sinnen für die schaffenden Kräfte. Als er neun Jahre alt war, übersiedelte
sein Vater als Stadtarzt in das kärntnische Städtchen Villach mit den

reichen Erzgruben. Das Bergwerkwesen regte die Phantasie und das

Gedächtnis des Jungen mächtig an und begründete seine vielseitige Metallkunde,

auch sie nicht aus Büchern und Namen, sondern in tätiger
Anschauung. So lernte er wirkenderweise und empfing Wissen als unmittelbaren

Lebensstoff in Jahren, als noch keine Reflexionen, Methoden und
Systeme ihm den Zauber der Empfängnis schwächten worin Sehen, Atmen,
Hören, Nennen noch zusammenging. Die Eintracht zwischen Lebensgefühl

und Lehre, die seine Wissenschaft unterscheidet von der seiner

aristotelisch-galenischen Widersacher und die ihn den religiösen Genien
benachbart, mag durch solche Kindheitseindrücke erzeugt oder begründet
sein. An die Bergwerke schlössen sich die Anfänge der Zerlegungsund

Verbindungskunst.. bald schlichtes Gewerb zur Läuterung und
Nutzung der geförderten Erze, bald unruhiges Forschen nach wunderbaren

oder zauberstarken Mischungen. Ein Ausgangspunkt von des

Paracelsus Medizin war die Mineralogie, ein anderer die Botanik — beide

*) Aus der Einleitung einer größeren Schrift über ihn.

Neue Schweizer Rundschau. XX. Jahrg. Heft 4 (1. April 1927). j



322 Friedrich Gundolf

für ihn nicht nur Stoffkunde, sondern Kräftekunde, beide schon dem

Kind selbstverständlich traut und geheimnisvoll lockend zugleich. Sein

Vater war zugleich Lehrer der Scheidekunst an der Villacher Bergschule
in Diensten der Fugger. Er ließ den wachen Knaben an seinen Kenntnissen

teilnehmen, an den Büchern der alten und neuen Alchemisten.

Wichtiger als die dürren oder wirren Bücher wurden dem Knaben die

Blicke in den Bergbau selbst, die ihm sein Vater vergönnte, in die Schächte

und Bauhütten, Schmelzöfen und Erzwäschereien. Sein Vater scheint als

Forscher und Lehrer eine Vorform des berühmteren Sohnes gewesen zu
sein. Ihm vor allem dankt er oft und gern die Grundlagen seines Wissens.

«Von Kindheit auf hab' ich diese Dinge getrieben und von guten
Unterrichtern gelernt, die in der Adepta Philosophia die ergründetsten waren
und den Künsten mächtig nachgründeten, erstlich Wilhelmus von
Hohenheim, mein Vater, der mich nie verlassen hat. »

Mit sechzehn Jahren war der frühreife Jüngling unter Anleitung
seines Vaters, der ihm die Naturkenntnisse übermittelte, und der benachbarten

Klosterschule vonSt.Andreä im Lavanttale, die ihn wohl in der
scholastischen Bücherweisheit unterwies, vorbereitet zum Besuch einer
hohen Schule. Wir kennen nicht sicher den Ort seiner Universitätsstudien,

nur seine Enttäuschung über den Buchstabenglauben und die doktrinäre

Begriffspalterei der damaligen Schulmedizin. Die Sätze des Galenus, zwar
auf eigenen Beobachtungen beruhend, doch nicht als Wahrnehmungsinhalte

ergriffen und nachgeprüft, sondern als Dogmen nachgesprochen
und ausgelegt, mit Hilfe der arabischen Ergänzungen und Erklärungen
des Avicenna und des Averroes (Ibn Sina und Ibn Roschd) waren die

Bibel der damaligen Mediziner, und der scholastische Realismus, der die

Begriffe und Namen wirklicher nahm als die darunter befassten Inhalte,
musste die Heilkunde noch mehr hemmen als die Geistes- und
Seelenkunden. Paracelsus, schon durch seine urwüchsige Wachheit meuterisch,
durch seines Vaters sinnenöffnende Führung gefeit gegen den blinden
Wortedienst der landläufigen Schüler, konnte aus der weiten Schöpfung,
die er einmal mit eigenen Augen wahrzunehmen und zu glauben

begonnen, nimmer zurück in die Enge der starren Folianten. Sein ganzes
Leben und Lehren steht unter dem Eindruck, den er beim Besuch der
Fakultät empfangen haben muss : dass zwischen dem wahren Wissen, das

aus der atmenden, schauenden, tätigen, schaffenden Berührung mit der
Natur stammt, und dem Bücherwissen, das uns feste Meinungen und
Sätze als Niederschläge entwichenen Lebens bietet, eine unüberbrückbare

Kluft gähnt. Immer wieder kommt er auf diesen Gegensatz zurück,



Paracelsus 323

in zahllosen Gleichnissen rühmt er das echte, lautre, einzig belehrende
Buch der Schöpfung wider die Schriften und Schriftgelehrten. Seine

ganze maßlose Redefülle und Redewut, genährt von seinem Stolz und
seiner Verachtung, von seinem Siegesgefühl und seinen Demütigungen
durch Neider und Toren umkreist dieses Erlebnis, das von seinen ersten
Schritten in den Hörsal ihn begleitet bis zu seinem Tod: die Bücher als

der Inbegriff alles leeren Dünkels und dürren Geschwätzes, und das Buch
des Lebens als der Quell aller Frucht und Hilfe, aller echten
Gotteserleuchtung und Menschenliebe.

Denn er war bei seinem Drang in die ungeschriebenen Ursprünge
herzlich fromm: das Forschen im Erschaffnen war ihm ein Weg zu Gott
nach Winken von Gott. Die Faustische Gesinnung hat vielleicht kein

Zeitgenosse jenes Erwachens mächtiger betätigt als Paracelsus. « Und
wenn Natur dich unterweist, dann geht die Seelenkraft dir auf. » Eine

gewisse kindliche Erfahrungslust und Erfahrungskunst war damals wie
in allen Zeiten beim gemeinen Mann und bei den Gewerben im Schwange,

genötigt durch das tägliche Bedürfnis. Grundsätzlich von diesem Bedürfnis

und seinen Zöglingen zu lernen statt von den Schreibsachen und
Schriftgedanken, die Alltagsempirie im weitesten Umfang hereinzunehmen

in den hellen Willen und das bewusste Forschen (in die «Philosophie»,
wie Paracelsus die durch ihn ringende und werdende Naturwissenschaft

nennt), das ist seine unvergängliche Tat. Er steht damit nur im Zug seines

Zeitalters, das ringsum aus überalterten und eingekrusteten Autoritäten
zurückstrebte zu den reinen Quellen und lebendigen Ursprüngen. Aber
meist waren diese Ursprünge selbst wieder Bücher und die Erneuerung

aus ungeduldigem Herzen machte Halt vor der Bibel oder vor Cicero oder

vor dem gereinigten Corpus Juris, und an die Stelle der geschriebenen
Autoritäten traten die gesehenen Muster. Nur Paracelsus, neben Luther
die ursprünglichste und vielleicht die gewaltigste deutsche Seele der
deutschen Reformation, verfing sein Erneuerungswerk nicht abermals

in einem Wort, das bald aus Geist zum Buchstaben werden musste,
sondern wies auf den unmittelbaren Kräfte- und Stoffbereich hin, der

von selbst jeder Schriftfessel spottete, sofern man ihn auf des Entdeckers
Weise ergründete. Auch wollte er nicht ein Paracelsustum stiften, wie
Luther halb freiwillig, halb unwillig als ein Buchbringer ein Luthertum
stiftete, sondern er war mit Stolz « allein » und litt an seinen fragwürdigen
Schülern. Man hat ihn wegen seiner Buchlosigkeit und Ursprungssuche
wohl den Mystikern oder Schwarmgeistern nahegerückt: es ist doch der
große Unterschied, dass deren Autoritätenabwehr rein negativ war und



324 Friedrich Gundolf

ihr Beginn nur die bodenlose Einzelseele, das eigenschafts- und stofflose

Subjekt, mochten sie es auch Gott nennen oder fühlen. Paracelsus

aber ging auf eine sinnenwirkliche Außenwelt, mit allen Denk- und
Sinnengeräten, als ein unbefangener, von Leidenschaften und Irrnissen
getrübter, doch nicht von Schulregeln und Vorschriften gebundener Mensch
zurück als auf den Ursprung. Dass er, mit dem Ungesagten und bisher

Unsagbaren, von ihm erst Wahrgenommenen ringend, bei der Mit-teilung,
bei der Äußer-ung sich gelegentlich der Zeichen aus mystischem,
platonischem oder plotinischem Bereich bediente, die noch am ehesten von
der gültigen und herrschenden Schriftgelehrsamkeit freigeblieben waren,
das ist nicht Abhängigkeit der Lehre, sondern sprachlicher,
terminologischer Behelf. Denn er konnte nicht für seine neuen Sachen lauter

neue Worte erschaffen.. erstaunliches hat er auch da geleistet. Sein

vielfach dunkles und heftiges Sprechen ist Kampf mit dem Ausdruck,
Schwerzüngigkeit eines Genius, der mehr sieht und sinnt als schon wortreif

ist, und insofern dem mystischen Vorgang verwandt und sicher
ist sein natursuchender Eifer so tief fromm und leidenschaftlich wie der

gottsuchende der Mystiker. Aber er ist nicht derselbe, sondern geradezu

entgegengesetzt gerichtet: jene streben von dem Vielen in das Eine un-
gestalt Urgründige zurück, in die Heimat der Seele Paracelsus suchte

die wirkende Gottheit, die ihm innen selbstverständlich gegeben war,
gerade in der natürlichen Mannigfalt und Austeilung, «alle Wirkungskraft

und Samen », ähnlich, doch viel entschiedener, wie Sebastian Franck
in der geschichtlichen. Und das trennt ihn auch von Franck, dass er nicht
wie dieser auf schriftliche Zeugnisse und Mittel angewiesen war bei seiner

Gotteserkundung. Also nicht Mystiker oder Schwarmgeist ist Paracelsus,

trotz mancher Entlehnung aus dem Zeichenvorrat spätantiker Mysta-
gogen, sondern Forscher, so gut wie Galilei oder Kepler, wenn auch in
dumpferer und vorrationaler Form und Zeit und drum mit ungefügerer
Sprache.. beginnlicher Forscher und nicht nur ordnender Sammler,
wie etwa Conrad Gessner und Agricola ein Menschenalter später, und
darum noch, gleich einem jungen Strom, der seine Bahn erst durch Felsen

brechen muss, wild und stürzig. — doch, verglichen mit seinen

Zeitgenossen, kein trüber und geheimnistuerischer, wahnschaffener und
gebundener Geist, sondern einer der hellsten und wachsten, oft unklar im
Sagen, oft ordnungslos im Verknüpfen, aber unabhängig und frei wie kein

zweiter, selbständiger, mutiger, kühner als sogar Luther, der erschrak vor
den Folgen seiner eigenen Gedanken. Der theologische Luther ist eine

mächtigere, geschlossenere Natur als der « medizinische Luther », wie



Paracelsus 325

man Paracelsus wohl erst schmähend, später preisend nannte, und setzte
seinen Hebel an einem weltgeschichtlich entscheidenderen Punkt an:
aber unter den stolzen und einsamen Freigeistern, die nicht anders können
und den Wagemut zu ihrer eigenen Einsamkeit tragen, hat Paracelsus im
damaligen Deutschland der Sekten und Schulen, der Schwarmgeister und
Zunftgeister nur einen Seinesgleichen : Sebastian Franck, den er an
selbständiger Forscherkraft, an fruchtbarem Weltblick, an heldischer Hoffart
übertrifft. Es war ein schwierigerer und steilerer Weg von dem Stand
der damaligen Medizin zu den Neuerungen des Paracelsus als vom Stand

damaligen Glaubenswesens zur Lehre Sebastian Francks.
Diese Unabhängigkeit brachte er schon auf die Hochschule mit, den

schwäbischen Eigen-sinn, die geniale Neusucht und die Witterung der

Zukunft, und sein ganzer Lauf sollte ihn mit und wider Willen nur immer
unabhängiger machen. Bei seiner ungeheuren Arbeitskraft und Fassungsgabe

muss er die offizielle Buchmedizin der Universitäten rasch durchlaufen

und als fremd oder unzulänglich hinter sich gelassen haben, um
durch « die ander Tür der Arzenei », durch die Natur zum Ziel zu kommen.
Er kannte die Alten gründlich, ein Kommentar zu den Aphorismen des

Hippokrates, seine Polemik gegen die Galeniker bezeugt es, und sein

Doktorhut, den er gegen die verleumderischen Zweifel der Neider mit
ehrlichem Trutz verteidigt, war nicht ohne dies zu erringen.

Von den Büchern wandte er sich zu den Laboratorien, von den Lehren

zu den Versuchen, von den Meinungen zu den Erfahrungen. Die
Anleitung dazu suchte er auf seines Vaters Weg bei den Alchymisten: er
selbst nennt Trithemius, zuletzt Abt von St. Jacob bei Würzburg, einen
faustischen Forscher, um den das abergläubische Gerücht Zaubermären
sammelte. Um 1519 arbeitete er als Gehilfe bei Sigmund Füger in Schwaz

bei Innsbruck, einem Silberbergwerksbesitzer, der über die praktischen
Bedürfnisse des Metallscheidens hinaus gelehrte Teilnahme am
Naturgeschehen übte so waren ja die Anfänge der neuen Naturwissenschaft :

der Befehl der Not und der Tat trieb die Geister in den Uberschuss des

Sinnens. Die Alchimie war der Schulwissenschaft gegenüber damals nicht
oder nicht nur das Phantastische, wie es uns heute erscheint, sondern das

Wirklichkeitsnähere, das Praktische, eine Brücke zwischen Leben und
Wissen, die ersten Tastversuche des wachsenden Geistes in eine neue
Merkwelt. Den Zusammenhang zwischen den dumpfen Mühen der

Chymisten und den Fünden der Medizin hat Paracelsus selbst geschichtlich

ausgesprochen im dritten Traktat seiner großen Wundartznei.
Den beständigen Kontakt zwischen Schauen, Schaffen, Wissen und



326 Friedrich Gundolf

Verwenden, den die Buchgelehrten aufgegeben, wollte Paracelsus wieder
herstellen, und die Versuche der Alchimisten waren die damalige noch

unbehilfliche Form eines Zusammenhanges zwischen Makrokosmos und
Mikrokosmos, zwischen dem Wirken der Natur und dem Bedürfnis des

Menschen, den Paracelsus umfassender und deutlicher ergründen und
fruchten wollte. Er stellte zuerst wieder die Frage Fausts an den Erdgeist
und meinte eine tröstlichere Antwort bekommen zu haben. Die Vorwegnahme

einer genauen Entsprechung zwischen dem Makrokosmos und dem
Mikrokosmos ist der Leitgedanke, der die Versuche bestimmte. Die
Kräfte und Mittel, die bei der Metallbereitung erschienen waren, wurden

vermöge dieses Leitgedankens dem menschlichen Organismus dienstbar

gemacht. Paracelsus führt als Beispiel das Antimon an: es wurde von
den Alchimisten als das beste Goldreinigungsmittel erkannt : « So er uns
das anzeigt, so ist die Anzeigung ein Fürhalten dem Arzt : tust du das im
Gold, was dann dein Kraft im Menschen... Denn solches ist ein Mysterium,

das uns vor Augen liegt, billig dass wirs nicht als die Goldschmidt
brauchen, sondern als Arzt... Gleicherweis wie er im Gold reinigt, also

reinigt er auch im Menschen. » « Also soll der Arzt die Natur und Kraft
aller Ding erkennen und also solt du die Kunst der Arzney erfinden aus
den auswendigen Kräften so die Natur erzeigt. » Die Metallverwandlung
einzubeziehen in eine umfängliche Kräftekunde überhaupt, die Steinreich,

Pflanzenreich und Tierreich durchdrang und im menschlichen Leib
zugleich ihren Gegenstand und ihren Sinn fand, das war der Erfolg von
Paracelsus' alchimistischen Lehr- und Wanderjahren.

Er war nicht nur ein Tiefenbohrer, sondern auch ein Weitensucher, in
seiner Zeit unter Gelehrten ein Wanderer ohnegleichen. Das Wandern
gehörte bei ihm nicht bloß zu der Notdurft des Stellensuchers, wie bei so
vielen fahrenden Scholasten, oder zu dem unruhigen jugendlichen Geblüt,
sondern es ist eine Forderung seines Geistes selbst, ein Anspruch seiner

wissenschaftlichen Sendung. Derselbe sprengende und schwellende Eifer,
der ihn aus den Bücherstuben in die Bergwerke und Laboratorien trieb,
um die Eingeweide der Schöpfung zu kennen, gleichsam ihr Inneres,
jagte ihn auch in aller erreichbaren Außenwelt umher, damit er in ihrer
Länge und Breite ihre Erscheinungen und Wirkungen wahrnehme. Der
gleiche Zeitgeist, der einen Kolumbus oder Vasco da Gama führte, nämlich

die Verwirklichung der Erde, der Glaube an die Wahrheit der
wahrnehmbaren Sinnenwelt, der Wille zur Erkundung des offenbaren
Geheimnisses, war auch inParacelsus mächtig, mit der eigentümlich deutschen

Art, die in den Dingen die Kräfte und in den Erscheinungen die Gründe



Paracelsus 327

sucht. So unerhört wie die Abkehr von den Büchern zum Versuch war
den scholastischen Galenisten des Paracelsus Wandertrieb, und aus der
gleichen, uns heute kaum mehr nachfühlbaren Ursache: es war eine

Verneinung ihrer eigensten Wirklichkeit, ihrer Merkwelt, nämlich der
statischen Begriffe, der unverrückbaren Universalia, welche sie im festen
Buchstab an Ort und Stelle hatten. Wozu wandern, um zu wissen?
Paracelsus aber nahm eben die äußere Natur wahr und wirklich und hob
damit jene ganze Merkwelt aus den Angeln. Seine Wanderschaft also ist
nicht eine Privatsache wie die der geistigen Handwerksburschen oder die
moderne Reiselust oder die Berufsfahrten von Aposteln und
Ordensbrüdern, sondern der Ausbruch eines neuen Weltgefühls, ohne bestimmte
Ziele und Wege, eine frische Erdwitterung, verkörpert in dem persönlichen

Genius. Paracelsus hatte zu diesem neuen Trieb zugleich das Be-
wusstsein des neuen Sinns. Mit der vorwegnehmenden Hellsicht, die ihn
überhaupt unter seinen Zeitgenossen auszeichnet, hat er selbst in einer
seiner Defensionen den Grund und die Notwendigkeit seines Landfahrens
wider die Angriffe der Zunft verteidigt. Auch diese Angriffe waren nicht

nur privates Gekeife, sondern die Abwehr einer unbegreiflichen Gefahr,
welche dem gelassenen bisherigen Betrieb drohte. « So sein doch die Künst
nicht alle verschlossen in eines Vatterlandt, sondern sie seindt ausgetheilet
durch die gantze Welt. Nicht dass sie in einem Menschen sein allein oder

an einem Orth : sondern sie müssen zusammen geklaubt werden, genommen

und gesucht da, da sie sind. Es bezeugt mit mir das gantz Firmament
dass die Inclinationes sonderlich ausgetheilt seyn, nicht allein einem

jeglichen in seinem Dorf: sonndern nach Inhalt der obersten Sphaeren
gehen auch die Radii an ihr Ziel... Die Kunst gehet keinem nach, aber

ihr muss nachgegangen werden. Darumb hab ich fug und verstand dass

ich sie suchen muss und sie mich nicht. Wie mag hinter dem Ofen ein

guter Cosmographus wachsen oder ein guter Geograph? »«... DieKranck-
heiten wandern hin und her, so weit die Welt ist und bleiben nicht an
einem Ort. Will einer vil Krankheiten erkennen, so wander er auch:
wandert er weit, so erfährt er viel und lernt viel erkennen. » « Will
einer nur ein Praten essen, so kompt das Fleisch aus einem andern Land,
das Salz aus einem andern, die Speis aus einem andern Land. Müssen
die Ding wandern bis sie zu dir kommen, so musstu auch wandern, bis
du das erlangest das zu dir nit gehen kann. »... « Die Geschrifft wird
erforschet durch ihre Buchstaben, die Natur aber durch Land zu Land, als

offt ein Land als offt ein Blatt. Also ist Codex Naturae, also muss man
ire Blätter umbkehren. »



328 Friedrich Gundolf

Wir spüren den makrokosmischen Eifer in solchen Sätzen: er ist
Hohenheims eigenste Gesinnung damals, ganz neu, ganz fremd den
scholastischen wie den evangelischen, den humanistisch bürgerlichen wie
den mystischen Erdempfindungen, und in dieser Frische des Aufbruchs
und Einbruchs vielleicht erst wieder bei dem Goethe des Urfaust zu
finden. Denn die vielsuchende und sammelnde Neugier der drei oder vier
folgenden Naturforschergenerationen, die wir mit den Namen Conrad
Gessner, Sebastian Münster, Rudolf Agricola, Kepler, Leibniz, Haller
andeuten, sind weit mehr als Paracelsus wieder den Büchern, den mystischen

Weltkonstruktionen oder der grüblerischen Innenschau zugekehrt,
bald mehr den einzelnen Stoffen, bald mehr den allgemeinen Zusammenfassungen.

Keiner hat mehr so das schwellende und drängende All-
Kräftegefühl, den Erdenzug, ohne die Weltflucht der Mystiker, ohne die

Dingsucht der Empiriker und, bei tiefem Glauben und frommem
Geheimnisschauer, die tätig helle Sinnenwachheit und den freudigen, kühnen,
freien Blick für alles Wachsen, Wirken, Erscheinen der Natur. Beachten

wir den Ton, womit Paracelsus durchgehends in seinen Schriften das Wort
Natur gebraucht und die Worte « suchen » oder « forschen » oder «

erfahren ». Uns sind sie geläufig, allzugeläufig. Seinen Zeitgenossen waren
sie bis zum Erschrecken unheimlich, wie Paracelsus sie aussprach : Natur
bedeutete nicht mehr einen Grenzbegriff gegen das Gottesreich oder das

Geistesreich, sondern einen kräfteschwangeren Vorstellungs- und An-
schauungsumfang, die sinnlich lockende und atmende, wogende und

trächtige Schöpfung, ganz gefüllt nicht nur mit ruhender « Figur »,

sondern auch mit tuendem und leidendem Geschehen. Sie fing an nicht nur
zu sein, sondern zu leben, nicht nur zu wesen, sondern zu wandeln.
Nach Paracelsus wurde sie ein Raum aller möglichen Dinge und
Vorgänge - der traute Werdeschauer, womit Paracelsus sie empfing, ging
wieder verloren, und erst Goethe hat ihre makrokosmischen Spannungen
wieder gekannt, wenn man absieht von dem Alldichter Shakespeare,
der sie wenigstens seinen Menschen einformt. Bei Hamann, Klopstock,
Herder ist Natur ein seelisches Leitgefühl, bei Rousseau mehr eine

gesellschaftliche, nämlich gesellschaftsstürzende Forderung als eine

wahrgenommene Lebenswelt.
Und ebenso eigentümlich sind die Akte und Organe, womit Paracelsus

diese Lebenswelt fassen will, eben jenes « Suchen », « Forschen », «

Erfahren» — kein Lesen und Grübeln mehr, noch kein selbstverständliches

Gewerb oder Geschäft oder Amt wie den Späteren, sondern ein
besessenes Eintauchen und Aufgehen, Hunger und Nähren zugleich, er-



Paracelsus 329

habene Neugier und Eröffnung. Was für Luther das Glauben, für Kant
das Erkennen, was für Goethe das Streben, die geistige Lebensnot und
Lebensseligkeit, das Pathos der Weltverwandlung, das war für Paracelsus

das Erfahren, wie vielleicht für keinen zweiten Deutschen mehr..
Erfahren, Durchfahren, Landfahren


	Paracelsus

