
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 3

Artikel: Zur gegenwärtigen Krisis der Wissenschaft

Autor: Gysin, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


281

Zur gegenwärtigen Krisis der Wissenschaft

Von Arnold Gysin

Wenn man den Umsturz der Methoden und Ergebnisse wissenschaftlicher

Forschung als « Krisis der Wissenschaft » bezeichnen will, so kann
der Eintritt solcher Krisis zweierlei besagen. Die Krisis kann ein Zeichen
des Zerfalls im Geistesleben oder in der sozialen Struktur der Gesellschaft

sein : Dann ist die Krisis Ausdruck dafür, dass das seelische Leben
der Träger wissenschaftlicher Gedanken einer tiefgreifenden Erschütterung

anheimgefallen ist und dass im Grunde das Vertrauen in die

Möglichkeit der Forschung selbst gebrochen ist. Darin liegt das Wesen

regressiver Krisis in der Wissenschaft. Sie trägt den Zersetzungskeim der
Wissenschaff in sich.

Die Krisis kann aber auch einen anderen Sinn haben. Sie kann die

entscheidende Stelle im Prozesse wissenschaftlicher Forschung bezeichnen,

wo die Erkenntnis bis zur Feststellung der logischen Unerträglich-
keit des gegenwärtigen Zustands einer Theorie vordringt. An dieser
Stelle setzt dann die Krisis ein, und derselbe Drang nach Einheit, aus
dem die Krisis ihren Ursprung nimmt, ruht nicht eher, als bis ihm
diejenige neue Grundlegung gelingt, über welcher sich die aufgetauchten
Widersprüche nun versöhnen lassen. Das ist das Wesen progressiver Krisis
der Wissenschaft.

Denn diese Krisis besagt schließlich nichts anderes als das Grundgesetz

wissenschaftlichen Fortschritts schlechthin. Und es ist meistens nur
ein Symptom eines von Sachkenntnis unbeschwerten Obskurantismus,

wenn die Feststellung solcher Krisis zur Basis grundsätzlicher Angriffe
gegen die Wissenschaft erwählt wird.

Das Vorbild aller genaueren Forschung liegt ohne Zweifel in der

Mathematik und Physik Ihr Wohl oder Wehe entscheidet letzten Endes

über das Schicksal der Wissenschaft überhaupt. Nicht in dem Sinne,
als ob die anderen Disziplinen sich nach der « mathematischen Methode »

(more mathematico) aufbauen ließen. Sondern entscheidend ist, wie mir
scheint, dass die Mathematik und Physik nach einem Prinzip innerer

Ubereinstimmung und sachlicher Solidarität der Forschung arbeiten,
welches sonst kaum bekannt ist. Und eben diese Solidarität der Forschung
macht die Mathematik und Physik zum Vorbild aller anderen Disziplinen.



282 Arnold Gysin

Der Grund liegt, meiner Ansicht nach, in drei Momenten.
Zunächst einmal in dem evidenten Grundcharakter der mathematischen

Erkenntnis. Man kann in der Mathematik die behaupteten Beziehungen
konstruieren. Man kann sie zeichnerisch oder symbolisch anschaulich

machen. Und diese Anschaulichkeit der Konstruktion garantiert in
außergewöhnlichem Maße die Eindeutigkeit dessen, was gemeint ist; sie garantiert

mithin im Prinzip die Ubereinstimmung der Forschung.
Dazu kommt, dass für die logische Deduktion, für den Beweis und

die Ableitung, in der Mathematik eine Übersichtlichkeit und Straffheit
ausgebildet werden kann, welche auch wiederum eine unmittelbare
Kontrolle gestattet und damit auch nach dieser Richtung das Prinzip der
Ubereinstimmung praktisch anwendbar macht.

Und schließlich bietet sich dann in der Physik das Experiment, welches

nicht nur die Ubereinstimmung im Sachgebiet (in der Physik) selbst

garantiert, sondern zugleich auf die Sicherheit der mathematischen

Grundüberzeugungen zurückwirkt.
Daher ist es leicht verständlich, dass eine Krisis, welche in der

Mathematik und Physik ausbricht, das gesamte Geistesleben beeinflussen

muss. Zunächst in dem Sinne, dass diese Krisis in ihrer praktischen
Auswirkung die Skepsis und den Mystizismus als Grundansichten des

Menschen befördert : Die schwankende Haltung der führenden Disziplinen
unterwirft das Selbstvertrauen in der Gesellschaft einer Erschütterung.

Allein, dies ändert an dem progressiven Sinn der Krisis nichts. Denn
die Erschütterung ist im normalen Verlauf der Krisis vorübergehend.
Sie dauert bis zur Lösung des Konflikts. Dann baut die Wissenschaft
das natürliche «Weltbild » auf ihrer neuen Basis in neuer Einheit auf und
führt damit wiederum eine relative Beruhigung des menschlichen Geistes

herbei, dem sie - gerade als Wissenschaft - Ruhe doch niemals
abschließend vermitteln kann.

Wir befinden uns heute, wie mir scheint, in dem ersten Stadium einer
radikalen Krisis der Mathematik, und Physik• Und es lässt sich nicht
verkennen, dass von dieser Krisis aus tiefgreifende Wirkungen auf das

gesamte Geistesleben ausgehen, auch dorthin, wo man sich keineswegs mit
Mathematik und Physik befasst.

Diesen Wirkungen will und kann ich hier nicht nachgehen. Ich
möchte nur beispielshalber hinweisen auf eine Schwierigkeit, die sich
bei näherem Nachdenken auf einem scheinbar abliegenden Gebiet
ergibt, und zwar aus der neueren Relativitätstheorie.

Die Relativitätstheorie hebt bekanntlich den Begriff der Gleichzeitigkeit



Zur gegenwärtigen Krisis der Wissenschaft 283

mit Bezug auf auseinanderliegende Raumstellen grundsätzlich auf. Es

gibt keine Gleichzeitigkeit am Orte A und B mehr. Sondern die
Zeitbestimmung wird prinzipiell auf eine Raumstelle A bezogen.

Und hieraus folgt nun - in einer scheinbar fernen Konsequenz - für
die Sozialwissenschaft ein Widerspruch zur grundlegenden Vorstellung
vom Wesen aller Gemeinschaft oder Gesellschaft. Denn unter Gemeinschaft
und Gesellschaft denken wir uns - wie man diesen Begriff auch definieren

mag - doch unter allen Umständen eine Koexistenz verschiedener Wesen.

Und mit « Koexistenz » meinen wir keinesfalls nur eine räumliche
Beziehung. Sondern wir verstehen darunter zugleich eine Gemeinschaft
in der Zeit, eine räumlich-zeitliche Einheit der Wechselwirkung. Und
eben dieser elementare, für jede Gemeinschaftsvorstellung durchaus

grundlegende Gedanke soll uns nach der Relativitätstheorie verboten
sein. Er verliert nach dieser Theorie seine Absolutheit, die ihm gerade
wesentlich ist, gänzlich. Die Vorstellung von Gemeinschaft wäre
nurmehr vermittelst einer Unklarheit und Unbestimmtheit des Denkens

möglich
Ich will diese Konsequenzen, welche die Gesellschaftslehre mit gutem

Grund nicht akzeptieren wird, hier nicht weiter verfolgen. Sie sollten nur
als Kennzeichen der Krisis erwähnt sein, um deren Tragweite zugleich
anzudeuten. Und eben diese Tragweite möchte ich nun noch in ihrer
tieferen Bedeutung zeigen, indem ich hinweise auf eine kürzlich
erschienene Publikation des Zürcher Arztes Alex. v. Muralt, welche die
« Krisis der Wissenschaft » nach einer ganz anderen Richtung hin
verfolgt1) und gerade darum Beachtung verdient, weil sie die Krisis sehr

schön als den Ansatz neuen Aufbaus erkennt.
Muralt legt dar, wie der Empirismus und Rationalismus, welcher im

naturwissenschaftlichen Denken Platz gegriffen hat, zu einer Desorientierung

der ethischen Grundvorstellungen führen musste. Als Ausfluss
des Empirismus und Rationalismus ergab sich zunächst die unbegründete
Ablehnung der Willensfreiheit. Und aus dieser Ablehnung folgten dann
die Versuche, die Ethik aus Erfahrungstatsachen abzuleiten, d. h. das

Sollen auf ein Sein oder Werden zu begründen. Muralt weist die Fehler
dieser empiristischen Versuche speziell bei einzelnen Theoretikern der

Psychiatrie mit bemerkenswerter Deutlichkeit nach. Und vor allem ist
es nun lehrreich, wie er anschließend in jedem einzelnen Fall es förmlich
demonstrieren kann, dass die vermeintlichen «Prinzipien» dieser

*) Alex. v. Muralt, Zur gegenwärtigen Krisis der Wissenschaft — Gedanken eines Arztes. Verlag
Orell Füssli, Zürich. 1926.



284 Arnold Gysin

empiristischen Ethik uns gerade dann gänzlich im Stich lassen, wenn
wir sie brauchen.

Solche Nachweisungen führt der Verfasser nun freilich nur auf seinem

Spezialgebiete der Psychiatrie durch. Bei einer Erweiterung des

Gesichtskreises hätte sich aber leicht zeigen lassen, dass die gekennzeichnete

Desorientierung des Denkens viel weiter greift. Man könnte sie zum
Beispiel feststellen in sämtlichen Konstruktionen des Materieiiismus,
insbesondere in der Politik. Und sie beherrscht vor allem noch immer
weitgehend das ungeheure Gebiet der Jurisprudenz, wo heute der Angriff
und Durchbruch der Schule Hans Kelsens, mit ihrem radikalen Versuch
einer « normologischen » Bereinigung der Disziplin, exakt das akute

Stadium der ganze Krisis bezeichnet - ohne zugleich schon eine
befriedigende Lösung zu bieten.

Muralt deutet dies alles freilich nicht einmal an. Aber er zeigt
anschließend noch in lebendiger Weise, wie gerade jene empiristische
Desorientierung zu bedenklichen Erscheinungen in der angewandten
Psychiatrie führt: Wer als Arzt einmal radikal die empiristische Denkart in
sich aufgenommen hat, der kann sich in die Seele eines anderen Menschen

ja gar nicht mehr hineinfinden, wenn dieser Mensch das Sollen in seiner

ungebrochenen, reinen Form erlebt. Und dann begründet sich eben

jenes Vorurteil, wonach die restlose Hingabe an eigene unbequeme

Uberzeugungen zu einem Indiz von Krankheit « erhoben » wird.
Mit diesen sehr treffenden, mehr oder weniger konkreten Darlegungen

verbindet sich bei Muralt dann, als Fundament des Ganzen, ein abstrakter

philosophischer Apparat. Und hier, auf dem Boden der allgemeinen
philosophischen Konzeption, bewegt sich der Verfasser nun augenscheinlich
weniger sicher, als im Gebiet der Anwendung philosophischer Gedanken.

Daher fehlt seinem Entwürfe einer allgemeinen Erkenntnislehre im
Ganzen die innere Einstimmigkeit. Und wir könnten deshalb diesen

etwas fragmentarischen Versuch grundsätzlich auf sich beruhen lassen.

Allein, Muralts Versuch beweist doch ein gutes Gefühl für den Umfang

und die Bedeutung der hier liegenden Probleme. Und darum
lohnt es sich wohl, diesem Entwurf einmal kritisch nachzugehen, um
zugleich in innerer Konsequenz eine neue Einheit der Betrachtung
herauszuschälen, nach welcher die Wissenschaft zu einem Ganzen gestaltet
und die Krisis, wie ich meine, überwunden werden kann.

Muralt zerteilt die Erkenntnis in drei elementare Klassen : « Empfindung

», « Ratio » und « Intuition ». Und er sucht hiernach in schöner,
feinsinniger Weise die Lehren des Empirismus, des Rationalismus und des



Zur gegenwärtigen Krisis der Wissenschaft 285

Erkenntnismystizismus als einseitige Uberspannungen je eines dieser
Erkenntniselemente zu erklären.

Bei genauerem Zusehen erheben sich gegen dieses ganze Einteilungssystem

indessen wesentliche Bedenken.
Zunächst fehlt in der ersten Klasse Muralts, in der « Empfindung »,

gerade die Charakterisierung der spezifischen Erkenntnisqualität. Muralt
unterscheidet nämlich nicht zwischen Empfindung und Wahrnehmung1)
Die psychologische Selbstbeobachtung erweist aber insbesondere diesen

begrifflichen Unterschied als grundlegend für die Erkenntnislehre. Denn
irgendein sinnlicher Eindruck trägt gerade insofern noch keine
Erkenntnisqualität an sich, als er nur Empfindung ist. Vielmehr muss die Empfindung

einen besonderen Charakter annehmen, um sich als Erkenntnis
auszuzeichnen. Diesen besonderen Charakter nennen wir Wahrnehmung.
Und eben die Eigenart der Wahrnehmung muss die Wissenschaft
erfassen, wenn sie Erkenntnislehre bieten will.

Die zweite Klasse Muralts zeigt die verbreitete und für die Erkenntnislehre

verhängnisvolle Tendenz, in der «Ratio» von vornherein nur den

Verstand, ja sogar nur die « Fähigkeit der Abstraktion », anzuerkennen.
Dabei wird die Möglichkeit von Vernunft - d. h. von ursprünglich
synthetischer, übersinnlicher Erkenntnis, welche doch zugleich nicht «

Erleuchtung», nicht Intuition ist - gar nicht in Erwägung gezogen. Und
aus dieser einseitigen Verdünnung der « Ratio » erklärt es sich dann, dass

nachträglich - auch bei Muralt - künstliche Korrekturen der « Ratio »

versucht werden durch eine Lehre von der sogenannten Schöpferkraft des

Verstandes. Allein, nun ist es eine alte Sache - die nur der Neukantianismus

noch nicht anerkennen will - dass alle Gedankenkonstruktionen und
Gedankenkombinationen an sich vollkommen problematisch und leer
sind. Und eben deshalb kann man die Lehre vom schöpferischen Denken
letzten Endes nur aus einem psychologischen Missverständnis heraus

erklären : Die schöpferischen Elemente des Geistes, welche vor dem
Verstände und viel tiefer in der menschlichen Seele liegen, werden an ihrer
richtigen Stelle nicht erkannt. Und alsdann wird der Verstand, welcher
allezeit aus jenen tieferliegenden Quellen seinen Erkenntnisgehalt «schöpft »

- dann wird er mit einem Mal zum wirklichen Schöpfer, d.h. zur Einheit,
welche aus sich heraus jenen Gehalt hervorbringt.

In einem gewissen inneren Widerspruch zu der soeben gekennzeichneten

Lehre schließt sich nunmehr die dritte Klasse Muralts, die «

Intuition», an. Denn das eigentlich schöpferische Element der Erkenntnis

*) Ein Ansatz zu dieser Unterscheidung findet sich immerhin in Anm. 5, Seite 10.



286 Arnold Gysin

wäre ja bereits im Denken erklärt, und die Intuition erscheint im System
einer so hohen Bewertung des Verstandes daher von vornherein als Fremdkörper.

Dieser sachlich gegründete Konflikt lässt sich in seiner ganzen
Folgerichtigkeit zunächst feststellen in der Form eines wesentlichen Dualismus,
welcher die Intuitionslehre Muralts beherrscht. Die« Intuition » präsentiert
sich das einemal als«Erleuchtung», «Anschauung». Das andere Mal als das

sogenannte « intuitive Urteil ». Zwischen diesen beiden Formen aber
besteht ein kontradiktorischer Gegensatz. Denn Urteile liegen natürlich
in der Sphäre des Denkens, und nicht in der Sphäre der Anschauung -
auch dann nicht, wenn der Urteilsakt in spontaner Reaktion und in
gefühlsmäßiger Weise vor sich geht.

Und eben hier verbirgt sich nun bei Muralt - und entsprechend wohl
bei allen ähnlichen Versuchen - die geheime Quelle der ganzen Intuitionslehre.

Die Lehre basiert zunächst auf der psychologischen Beobachtung
und praktischen Bewährung jener mehr oder weniger spontanen
Urteilsgefühle. Und sie schreitet von hier aus weiter zu einer theoretischen
Verwechslung dieser Gefühle mit Anschauung. Ein Zusammenhang, der bei

Muralt alsbald klar wird, wenn man liest, dass er die « Intuition » doch
wesentlich auf das Gebiet der Menschenkenntnis und Menschenerkenntnis
beschränken möchte. Denn gerade diejenigen « Intuitionen », die uns in
aller Menschenkenntnis und -erkenntnis leiten, sind bei näherem Zusehen

nichts anderes als Urteilsgefühle. Und mit diesen Urteilsgefühlen
befinden wir uns selbstverständlich bereits in der Sphäre des Denkens, des

« Verstehens » drinnen. Daher reduziert sich denn auch das ganze Problem
der « Intuition » abermals auf ein vertieftes Verständnis der « Ratio » in
ihren schöpferischen und in ihren analytischen Elementen.

Führt man diese Abklärung durch, so gelangt man, wie ich zum
Schluss noch andeuten möchte, gleichzeitig auch zu einem besseren

Verständnis der grundlegenden Fehler des Empirismus, Rationalismus
und Erkenntnismystizismus. Denn alsdann erklären sich diese Ansichten
nicht mehr einfach als einseitige « Uberspannungen » je eines Erkenntniselementes.

Sondern nun kennzeichnen sich diese Richtungen eben als

das, was sie sind: als prinzipielle, entscheidende Grundansichten des

Menschen. Und diese Grundansichten können nach ihrem letzten Sinne

nur insofern noch entsprechend widerlegt werden, als in ihnen sich

Wesensmissverständnisse der menschlichen Erkenntnis offenbaren. Sie alle

missverstehen das Wesen der schöpferischen Grunderkenntnis. Der
Empirismus missversteht sie als Sinnlichkeit. Der Rationalismus missversteht



Zur gegenwärtigen Krisis der Wissenschaft 287

sie als Verstand. Und der Mystizismus missversteht sie als

Erleuchtung.

Alle drei aber lassen sich nur korrigieren in einem kritischen
Selbstverständnis unseres eigenen Geistes, welches die Einheit der Wissenschaft

in sich beschließt.
Und gerade hierfür hat Muralt in seiner Weise einen schönen Beitrag

geliefert. Wie ich meine, dadurch, dass er seine Untersuchung auf einem

grundlegenden Vertrauen zum menschlichen Geiste aufbaut. Sein Buch
ist trotz mehrerer Mängel ein Zeichen des guten Geistes in unserer Zeit.
Denn dies Buch will die Krisis der Wissenschaft, Weil es die Wissenschaft

will, weil es sie will auf einer neuen Basis in neuer Einheit.
Darum möchte ich abschließen mit einem eigenen Wort des Verfassers:

« Wer die Wissenschaft grundsätzlich ablehnt, rüttelt an dem
Fundament unserer abendländischen Kultur. Es ist geistige Müdigkeit oder

Obskurantismus, was aus einer solchen Haltung spricht. Kann sein, dass

andere Kulturen die Wissenschaft ohne Schaden entbehren können. Ich
kenne sie zu wenig, um dies beurteilen zu können. Ich meine aber, wir
seien nun einmal Abendländer, wir stünden, ob es uns passt oder nicht,
fest verwurzelt in einer Tradition, deren Minderwertigkeit trotz des

Weltkrieges und anderer offensichtlicher Schäden unserer Zeit, keineswegs

erwiesen ist. »


	Zur gegenwärtigen Krisis der Wissenschaft

