Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 3

Artikel: Zur gegenwartigen Krisis der Wissenschaft
Autor: Gysin, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758236

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

281

Zur gegenwirtigen Krisis der Wissenschaft

Von Arnold Gysin

Wenn man den Umsturz der Methoden und Ergebnisse wissenschaft-
licher Forschung als « Krisis der Wissenschaft » bezeichnen will, so kann
der Eintritt solcher Krisis zweierlei besagen. Die Krisis kann ein Zeichen
des Zerfalls im Geistesleben oder in der sozialen Struktur der Gesell-
schaft sein: Dann 1st die Krisis Ausdruck dafiir, dass das seelische Leben
der Triger wissenschaftlicher Gedanken einer tiefgreifenden Erschiitte-
rung anheimgefallen ist und dass im Grunde das Vertrauen in die
Moglichkeit der Forschung selbst gebrochen ist. Darin liegt das Wesen
regressiver Krisis in der Wissenschaft. Sie trigt den Zersetzungskeim der
Wissenschaff in sich.

Die Krisis kann aber auch einen anderen Sinn haben. Sie kann die
entscheidende Stelle im Prozesse wissenschaftlicher Forschung bezeich-
nen, wo die Erkenntnis bis zur Feststellung der logischen Unertriglich-
keit des gegenwirtigen Zustands einer Theorie vordringt. An dieser
Stelle setzt dann die Krisis ein, und derselbe Drang nach Einheit, aus
dem die Krisis thren Ursprung nimmt, ruht nicht eher, als bis ihm die-
jenige neue Grundlegung gelingt, iiber welcher sich die aufgetauchten
Widerspriiche nun versshnen lassen. Das ist das Wesen progressiver Krisis
der Wissenschaft.

Denn diese Krisis besagt schliefllich nichts anderes als das Grund-
gesetz wissenschaftlichen Fortschritts schlechthin. Und es ist meistens nur
ein Symptom eines von Sachkenntnis unbeschwerten Obskurantismus,
wenn die Feststellung solcher Krisis zur Basis grundsitzlicher Angriffe
gegen die Wissenschaft erwihlt wird.

Das Vorbild aller genaueren Forschung liegt ohne Zweifel in der
Mathematik und Physik. Thr Wohl oder Wehe entscheidet letzten Endes
iiber das Schicksal der Wissenschaft iiberhaupt. Nicht in dem Sinne,
als ob die anderen Disziplinen sich nach der ¢ mathematischen Methode »
(more mathematico) aufbauen lieflen. Sondern entscheidend ist, wie mir
scheint, dass die Mathematik und Physik nach einem Prinzip innerer
Ubereinstimmung und sachlicher Solidaritit der Forschung arbeiten,
welches sonst kaum bekannt ist. Und eben diese Solidaritit der Forschung
macht die Mathematik und Physik zum Vorbild aller anderen Disziplinen.



282 Arnold Gysin

Der Grund liegt, meiner Ansicht nach, in drei Momenten.

Zunichst einmal in dem evidenten Grundcharakter der mathematischen
Erkenntnis. Man kann in der Mathematik die behaupteten Beziehungen
konstruieren. Man kann sie zeichnerisch oder symbolisch anschaulich
machen. Und diese Anschaulichkeit der Konstruktion garantiert in aufler-
gewshnlichem Mafle die Eindeutigkeit dessen, was gemeint ist; sie garan-
tiert mithin im Prinzip die Ubereinstimmung der Forschung. '

Dazu kommt, dass fiir die logische Deduktion, fiir den Beweis und
die Ableitung, in der Mathematik eine Ubersichtlichkeit und Straffheit
ausgebildet werden kann, welche auch wiederum eine unmittelbare Kon-
trolle gestattet und damit auch nach dieser Richtung das Prinzip der Uber-
einstimmung praktisch anwendbar macht.

Und schliefilich bietet sich dann in der Physik das Experiment, welches
nicht nur die Ubereinstimmung im Sachgebiet (in der Physik) selbst
garantiert, sondern zugleich auf die Sicherheit der mathematischen
Grundiiberzeugungen zuriickwirkt.

Daher ist es leicht verstindlich, dass eine Krisis, welche in der Ma-
thematik und Physik ausbricht, das gesamte Geistesleben beeinflussen
muss. Zunichst in dem Sinne, dass diese Krisis in ihrer praktischen Aus-
wirkung die S](epsis und den Mystizismus als Grundansichten des Men-
schen beférdert: Die schwankende Haltung der fithrenden Disziplinen
unterwirft das Selbstvertrauen in der Gesellschaft einer Erschiitterung.

Allein, dies é@ndert an dem progressiven Sinn der Krisis nichts. Denn
die Erschiitterung ist im normalen Verlauf der Krisis voriibergehend.
Sie dauert bis zur Losung des Konflikts. Dann baut die Wissenschaft
das natiirliche «Weltbild » auf ihrer neuen Basis in neuer Einheit auf und
fithrt damit wiederum eine relative Beruhigung des menschlichen Geistes
herbei, dem sie — gerade als Wissenschaft — Ruhe doch niemals ab-
schlieend vermitteln kann.

Wir befinden uns heute, wie mir scheint, in dem ersten Stadium einer
radikalen Krisis der Mathematik und Physik. Und es lasst sich nicht ver-
kennen, dass von dieser Krisis aus tiefgreifende Wirkungen auf das ge-
samte Geistesleben ausgehen, auch dorthin, wo man sich keineswegs mit
Mathematik und Physik befasst.

Diesen Wirkungen will und kann ich hier nicht nachgehen. Ich
mochte nur beispielshalber hinweisen auf eine Schwierigkeit, die sich
bei niherem Nachdenken auf einem scheinbar abliegenden Gebiet er-
gibt, und zwar aus der neueren Relativitdtstheorie.

Die Relativitatstheorie hebt bekanntlich den Begriff der Gleichzeitigkeit



Zur gegenwirtigen Krisis der Wissenschaft 283

mit Bezug auf auseinanderliegende Raumstellen grundsitzlich auf. Es
gibt keine Gleichzeitigkeit am Orte A und B mehr. Sondern die Zeit-
bestimmung wird prinzipiell auf eine Raumstelle A bezogen.

Und hieraus folgt nun — in einer scheinbar fernen Konsequenz - fiir
die Sozialwissenschaft ein Widerspruch zur grundlegenden Vorstellung
vom Wesen aller Gemeinschaft oder Gesellschaft. Denn unter Gemeinschaft
und Gesellschaft denken wir uns — wie man diesen Begriff auch definieren
mag — doch unter allen Umstinden eine Koexistenz verschiedener Wesen.
Und mit « Koexistenz » meinen wir keinesfalls nur eine raumliche Be-
ziechung. Sondern wir verstehen .darunter zugleich eine Gemeinschaft
in der Zeit, eine riaumlich-zeitliche Einheit der Wechselwirkung. Und
eben dieser elementare, fiir jede Gemeinschaftsvorstellung durchaus
grundlegende Gedanke soll uns nach der Relativititstheorie verboten
sein. Er verliert nach dieser Theorie seine Absolutheit, die thm gerade
wesentlich ist, ginzlich. Die Vorstellung von Gemeinschaft wire nur-
mehr vermittelst einer Unklarheit und Unbestimmtheit des Denkens
moglich!

Ich will diese Konsequenzen, welche die Gesellschaftslehre mit gutem
Grund nicht al(zeptieren wird, hier nicht weiter verfolgen. Sie sollten nur
als Kennzeichen der Krisis erwihnt sein, um deren Tragweite zugleich
anzudeuten. Und eben diese Tragweite mochte ich nun noch in ihrer
tieferen Bedeutung zeigen, indem ich hinweise auf eine kiirzlich er-
schienene Publikation des Ziircher Arztes Alex. v. Muralt, welche die
« Krisis der Wissenschaft » nach einer ganz anderen Richtung hin ver-
folgt!) und gerade darum Beachtung verdient, weil sie die Krisis sehr
schon als den Ansatz neuen Aufbaus erkennt.

Muralt legt dar, wie der Empirismus und Rationalismus, welcher im
naturwissenschaftlichen Denken Platz gegriffen hat, zu einer Desorien-
tierung der ethischen Grundvorstellungen fithren musste. Als Ausfluss
des Empirismus und Rationalismus ergab sich zunichst die unbegriindete
Ablehnung der Willensfreiheit. Und aus dieser Ablehnung folgten dann
die Versuche, die Ethik aus Erfahrungstatsachen abzuleiten, d.h. das
Sollen auf ein Sein oder Werden zu begriinden. Muralt weist die Fehler
dieser empiristischen Versuche speziell bei einzelnen Theoretikern der
Psychiatrie mit bemerkenswerter Deutlichkeit nach. Und vor allem ist
es nun lehrreich, wie er anschlieflend in jedem einzelnen Fall es formlich
demonstrieren kann, dass die vermeintlichen «Prinzipien» dieser

1) Alex. v. Muralt, Zur gegenwirtigen Krisis der Wissenschaft — Gedanken eines Arztes. Verlag
Orell Fiissli, Ziirich, 1926. '



284 Arnold Gysin

empiristischen Ethik uns gerade dann génzlich im Stich lassen, wenn
wir sie brauchen.

Solche Nachweisungen fiihrt der Verfasser nun freilich nur auf seinem
Spezialgebiete der Psychiatrie durch. Bei einer Erweiterung des Ge-
sichtskreises hitte sich aber leicht zeigen lassen, dass die gekennzeichnete
Desorientierung des Denkens viel weiter greift. Man kénnte sie zum
Beispiel feststellen in simtlichen Konstruktionen des Materialismus, ins-
besondere in der Politik. Und sie beherrscht vor allem noch immer weit-
gehend das ungeheure Gebiet der Jurisprudenz, wo heute der Angriff
und Durchbruch der Schule Hans Kelsens, mit ithrem radikalen Versuch
einer « normologischen» Bereinigung der Disziplin, exakt das akute
Stadium der ganze Krisis bezeichnet — ohne zugleich schon eine befrie-
digende Lésung zu bieten.

Muralt deutet dies alles freilich nicht einmal an. Aber er zeigt an-
schlieBend noch in lebendiger Weise, wie gerade jene empiristische Des-
orientierung zu bedenklichen Erscheinungen in der angewandten Psy-
chiatrie fithrt: Wer als Arzt einmal radikal die empinstische Denkart in
sich aufgenommen hat, der kann sich in die Seele eines anderen Menschen
ja gar nicht mehr hineinfinden, wenn dieser Mensch das Sollen in semer
ungebrochenen, reinen Form erlebt. Und dann begriindet sich eben
jenes Vorurteil, wonach die restlose Hingabe an eigene unbequeme Uber-
zeugungen zu einem Indiz von Krankheit « erhoben » wird.

Mit diesen sehr treffenden, mehr oder weniger konkreten Darlegungen
verbindet sich bei Muralt dann, als Fundament des Ganzen, ein abstrakter
philosophischer Apparat. Und hier, auf dem Boden der allgemeinen philo-
sophischen Konzeption, bewegt sich der Verfasser nun augenscheinlich
weniger sicher, als im Gebiet der Anwendung philosophischer Gedanken.

Daher fehlt seinem Entwurfe einer allgemeinen Erkenntnislehre im
Ganzen die innere Einstimmigkeit. Und wir kénnten deshalb diesen
etwas fragmentarischen Versuch grundsitzlich auf sich beruhen lassen.
Allein, Muralts Versuch beweist doch ein gutes Gefiihl fiir den Um-
fang und die Bedeutung der hier liegenden Probleme. Und darum
lohnt es sich wohl, diesem Entwurt einmal kritisch nachzugehen, um
zugleich in innerer Konsequenz eine neue Einheit der Betrachtung heraus-
zuschilen, nach welcher die Wissenschaft zu einem Ganzen gestaltet
und die Krisis, wie ich meine, iiberwunden werden kann.

Muralt zerteilt die Erkenntnis in drei elementare Klassen: « Empfin-
dung », « Ratio » und « Intuition ». Und er sucht hiernach in schéner, fein-
sinniger Weise die Lehren des Empirismus, des Rationalismus und des



Zur gegenwirtigen Krisis der Wissenschaft 285

Erkenntnismystizismus als einseitige Uberspannungen je eines dieser
Erkenntniselemente zu erkliren.

Bei genauerem Zusehen erheben sich gegen dieses ganze Einteilungs-
system indessen wesentliche Bedenken.

Zunichst fehlt in der ersten Klasse Muralts, in der « Empfindung »,
gerade die Charakterisierung der spezifischen Erkenntnisqualitdt. Muralt
unterscheidet namlich nicht zwischen Empfindung und Wahrnehmung?)
Die psychologische Selbstbeobachtung erweist aber insbesondere diesen
begrifflichen Unterschied als grundlegend fiir die Erkenntnislehre. Denn
irgendein sinnlicher Eindruck trigt gerade insofern noch keine Erkennt-
nisqualitit an sich, als er nur Empfindung ist. Vielmehr muss die Empfin-
dung einen besonderen Charakter annehmen, um sich als Erkenntnis
auszuzeichnen. Diesen besonderen Charakter nennen wir Wahrnehmunsg.
Und eben die Eigenart der Wahrnehmung muss die Wissenschaft er-
fassen, wenn sie Erkenntnislehre bieten will.

Die zweite Klasse Muralts zeigt die verbreitete und fiir die Erkenntnis-
lehre verhingnisvolle Tendenz, in der « Ratio» von vornherein nur den
Verstand, ja sogar nur die « Fahigkeit der Abstraktion», anzuerkennen.
Dabei wird die Moglichkeit von Vernunft — d. h. von urspriinglich syn-
thetischer, iibersinnlicher Erkenntnis, welche doch zugleich nicht «Er-
leuchtung », nicht Intuition ist — gar nicht in Erwidgung gezogen. Und
aus dieser einseitigen Verdiinnung der ¢ Ratio » erklirt es sich dann, dass
nachtriglich — auch bei Muralt - kiinstliche Korrekturen der « Ratio »
versucht werden durch eine Lehre von der sogenannten Schopferkraft des
Verstandes. Allein, nun ist es eine alte Sache — die nur der Neukantianis-
mus noch nicht anerkennen will — dass alle Gedankenkonstruktionen und
Gedankenkombinationen an sich vollkommen problematisch und leer
sind. Und eben deshalb kann man die Lehre vom schopferischen Denken
letzten Endes nur aus einem psychologischen Missverstindnis heraus
erkliaren: Die schopferischen Elemente des Geistes, welche vor dem Ver-
stande und viel tiefer in der menschlichen Seele liegen, werden an ihrer
richtigen Stelle nicht erkannt. Und alsdann wird der Verstand, welcher
allezeit aus jenen tieferliegenden Quellen seinen Erkenntnisgehalt ¢schopft»
— dann wird er mit einem Mal zum wirklichen Schépfer, d. h. zur Einheit,
welche aus sich heraus jenen Gehalt hervorbringt.

In einem gewissen inneren Widerspruch zu der soeben gekennzeich-
neten Lehre schlieBt sich nunmehr die dritte Klasse Muralts, die « In-
tuition », an. Denn das eigentlich schépferische Element der Erkenntnis

1) Ein Ansatz zu dieser Unterscheidung findet sich immerhin in Anm, 5, Seite 10.



286 . Arnold Gysin

wire Ja bereits im Denken erklart, und die Intuition erscheint im System
einer so hohen Bewertung des Verstandes daher von vornherein als Fremd-
korper. :

Dieser sachlich gegriindete Konflikt lasst sich in seiner ganzen F olge—
richtigkeit zunichst feststellen in der Form eines wesentlichen Dualismus,
welcher die Intuitionslehre Muralts beherrscht. Die « Intuition» prasentiert
sich das einemal als ¢Erleuchtung», « Anschauung». Das andere Mal als das
sogenannte ¢ intuitive Urteil ». Zwischen diesen beiden Formen aber
besteht ein kontradiktorischer Gegensatz. Denn Urteile liegen natiirlich
in der Sphire des Denkens, und nicht in der Sphéare der Anschauung -
auch dann nicht, wenn der Urteilsakt in spontaner Reaktion und in ge-
fithlsmdfiger Weise vor sich geht.

Und eben hier verbirgt sich nun bet Muralt — und entsprechend wohl
bei allen dhnlichen Versuchen — die geheime Quelle der ganzen Intuitions-
lehre. Die Lehre basiert zunichst auf der psychologischen Beobachtung
und praktischen Bewihrung jener mehr oder weniger spontanen Urteils-
gefiihle. Und sie schreitet von hier aus weiter zu einer theoretischen Ver-
wechslung dieser Gefiihle mit Anschauung. Ein Zusammenhang, der bei
Muralt alsbald klar wird, wenn man liest, dass er die « Intuition » doch
wesentlich auf das Gebiet der Menschenkenntnis und Menschenerkenntnis
beschrinken mochte. Denn gerade diejenigen « Intuitionen », die uns in
aller Menschenkenntnis und -erkenntnis leiten, sind bei nidherem Zusehen
nichts anderes als Urteilsgefithle. Und mit diesen Urteilsgefiihlen be-
finden wir uns selbstverstiandlich bereits in der Sphire des Denkens, des
« Verstehens » drinnen. Daher reduziert sich denn auch das ganze Problem
der « Intuition » abermals auf ein vertieftes Verstindnis der « Ratio» in
thren schopferischen und in ihren analytischen Elementen.

Fithrt man diese Abklirung durch, so gelangt man, wie ich zum
Schluss noch andeuten méchte, gleichzeitig auch zu einem besseren
Verstindnis der grundlegenden Fehler des Empirismus, Rationalismus
und Erkenntnismystizismus. Denn alsdann erkliren sich diese Ansichten
nicht mehr einfach als einseitige ¢« Uberspannungen » je eines Erkenntnis-
elementes. Sondern nun kennzeichnen sich diese Richtungen eben als
das, was sie sind: als prinzipielle, entscheidende Grundansichten des
Menschen. Und diese Grundansichten kénnen nach ihrem letzten Sinne
nur insofern noch entsprechend widerlegt werden, als in ihnen sich
Wesensmissverstéindnisse der menschlichen Erkenntnis offenbaren. Sie alle
missverstehen das Wesen der schépferischen Grunderkenntnis. Der Em-
pirismus missversteht sie als Sinnlichkeit. Der Rationalismus missversteht



Zur gegenwirtigen Krisis der Wissenschaft 287

sie als Verstand. Und der Mystizismus missversteht sie als Er-
leuchtung.

Alle drei aber lassen sich nur korrigieren in einem kritischen Selbst-
verstindnis unseres eigenen Geistes, welches die Einheit der Wissen-
schaft in sich beschliefit.

Und gerade hierfiir hat Muralt in seiner Weise einen schonen Beitrag
geliefert. Wie ich meine, dadurch, dass er seine Untersuchung auf einem
grundlegenden Vertrauen zum menschlichen Geiste aufbaut. Sein Buch
ist trotz mehrerer Mingel ein Zeichen des guten Geistes in unserer Zeit.
Denn dies Buch will die Krisis der Wissenschaft, weil es die Wissenschaft
will, weil es sie will auf einer neuen Basis in neuer Einheit.

Darum méchte ich abschlieflen mit einem eigenen Wort des Verfas-
sers: « Wer die Wissenschaft grundsitzlich ablehnt, riittelt an dem Fun-
dament unserer abendlindischen Kultur. Es ist geistige Miidigkeit oder
Obskurantismus, was aus einer solchen Haltung spricht. Kann sein, dass
andere Kulturen die Wissenschaft ohne Schaden entbehren kénnen. Ich
kenne sie zu wenig, um dies beurteilen zu kénnen. Ich meine aber, wir
seien nun einmal Abendlander, wir stiinden, ob es uns passt oder nicht,
fest verwurzelt in einer Tradition, deren Minderwertigkeit trotz des
Weltkrieges und anderer offensichtlicher Schiden unserer Zeit, keines-
wegs erwiesen ist.»



	Zur gegenwärtigen Krisis der Wissenschaft

