
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 3

Artikel: Charles Maurras : Kritik der Demokratie

Autor: Hagenbuch, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


263

Charles Maurras: Kritik der Demokratie

Von Hermann Hagenbuch

Ohne besonders Anstoß zu nehmen, hat man sich seit geraumer Zeit
daran gewöhnt, zu der ohnehin ansehnlichen Zahl von Schlagwörtern
ein neues zu hören oder gar zu gebrauchen, den Ausdruck «Krisis der
Demokratie», und ohne scheinbar sonderliche Erregung auszulösen,
ertönt er nun schon aus den mannigfaltigsten Orten. In der allgemeinen
Vorstellung scheint sich also mit diesem Begriff keine beachtenswerte

Wirklichkeit zu verbinden. Dennoch, er findet sich im Munde von zu
bedeutenden Persönlichkeiten und in der Gedankenwelt von so
geschlossenen Geistesrichtungen, dass es nicht angeht, das Vorhandensein
einer dergestaltigen Anschauung einfach zu übersehen, und dass es eine

Unterlassungssünde wäre, nicht wenigstens zu untersuchen, ob man
nicht doch mit etwelcher Berechtigung von einer Krankheit der Demokratie

reden darf. Man sehe zu: des Engländers James Bryce
großangelegtes Werk über die modernen Demokratien möchte einen manchmal

fast wie eine glanzvolle Verbeugung vor einer absterbenden Größe

anmuten; bei Professor Hellpachs Ausführungen in der Berliner Neuen

Rundschau und in der Wiener Neuen Freien Presse (wo er am 12.

September 1926 von einer Weltkrise der Demokratie sprach), ebenso wie
bei den kürzlich durch die Presse gegangenen Beschwörungen («Diktatur
und Demokratie») Guglielmo Ferreros mag gar mancher Leser irgendein
unbestimmtes Gefühl von Ängstlichkeit empfunden haben, wie wenn
sogar dermaßen ernsthafte, demokratische Denker unruhig geworden
wären und sich nun vor der Öffentlichkeit von der Festigkeit eigener,
bisher überhaupt nicht in Frage gestellter Grundanschauungen
überzeugen müssten; die an sich beachtliche Zahl der seit 1918 neu entstandenen

Demokratien - von denen aber Deutschland, Polen und Griechenland

mindestens heute noch als nicht gefestigt gelten können -, vermag
keine rechte Freude auszulösen, sobald nur der Blick auf die in
verschiedenen Formen und zu unterschiedlichen Zwecken entstandene
Abkehr vom demokratischen Prinzip fällt, die Abkehr nämlich von Ländern
wie Portugal, Spanien, Italien, Ungarn, Russland und Türkei; auch die

Stellung des Vatikans zu dieser Staatsform bleibt nach wie vor ein
schroffes Anathema und ist durch die Enzyklika Quas primas vom



264 Hermann Hagenbuch

Dezember 1925 ein erneutes Mal unmissverständlich umschrieben worden.
Solche Erscheinungen, und es wären unschwer deren noch zahlreiche
aufzuzählen, haben ihren offenbaren Niederschlag in dem Schlagwort

von der Krisis der Demokratie gefunden. Ein Schlagwort sicherlich,
behaftet also mit seinem ganzen oberflächlichen und üblen Beigeschmack,

von subjektiver Beunruhigung und wegwerfender Abschätzung aber

nichtsdestoweniger voll von Wahrheit. Denn das ideelle Ansehen der
Volksherrschaft ist nicht, wie zahlreiche Beobachter vermuten, durch
den Weltkrieg entscheidend gefestigt worden, sondern erleidet gerade in
unseren Tagen einen Ansturm, eine Bezweiflung, zumindest eine
Berichtigung. Dass dem so ist, vermag auch der Umstand zu erhellen, dass

sogar bei uns in der Schweiz, die als staatliche Form seit langem nichts
anderes als Demokratie kennt, wo zunächst also eine Verteidigung
paradox erscheint, ostentativ und laut für die Volksherrschaft

eingetreten wird -, als ob man heimlich auch in unserem staatlichen
Gehäuse schwache Räder gefunden hätte. Die ernsten Diskussionen im
Schöße der Helvetischen Gesellschaft (siehe die Referate der Herren
Dr. Oeri und Rigassi) und in der Vaterländischen Vereinigung, die

besorgten wiederholten Ausführungen des Journal de Genève verraten alle

irgendwie das Vorhandensein von Zweifeln und von Kritik an der
überlieferten Staatsform. Und tatsächlich, auch unter Eidgenossen ist Kritik
an der Demokratie laut geworden. Sehen wir von vornherein von den
Scharfmachern zur äußersten Rechten und Linken ab, so bleiben noch

genug andere, vor allem unter der akademischen Jugend, in denen
Misstrauen entstanden ist, und die glauben, dass etliche Umbildungen dem
Staatswesen nur förderlich sein würden.

Wenn es in unserem Lande auch nicht zu den üblichen Gepflogenheiten

gehört, sich etwa von Seiten der politischen Öffentlichkeit der
akademischen Jugend geistig anzunehmen - im Gegenteil, man schert
sich wenig um sie, und ist nur bereit, sie mit dem Hinweis auf
«Erfahrung» oder mit dem Prädikat «überspannt» abzufertigen, und begnügt
sich im übrigen damit, erstaunt zu sein, dass so wenige Mitglieder
irgendwelcher Partei werden -, so darf ausnahmsweise vielleicht doch einmal
ein Junger das Wort erbitten und den Versuch wagen, darzutun, warum
nicht nur in europäischen Zentren, sondern auch in den Köpfen eines

Teils der schweizerischen jungen Generation Zweifel an der Güte des

demokratischen Baues entstehen konnten, und welches neben eigenem
kritischem Denken der vornehmliche Einfluss ist, dem diese Zweifel zu
verdanken sind. Es ist allerdings ein Einfluss und dazu noch ein fremder,



Charles Maurras: Kritik der Demokratie 265

und das mag an sich bedauernswert erscheinen; nichtsdestoweniger aber
ist er vorhanden. Sicherlich ist und bleibt französischer Royalismus für
uns eine fremde Pflanze. Doch die Tatsache ist trotzdem nicht zu
übersehen, dass gerade der Doktrin vor allem des einen jener Führer, Charles

Maurras, vielerorts Beachtung widerfahren ist. Man mag über diese

fremde Beeinflussung den Kopf schütteln, aber die gedankliche Kraft
von Maurras' Kritik an der Demokratie ist anscheinend doch stark

genug, da und dort den Wunsch nach Besserung des eigenen Systems

zu zeitigen. Diese Beeinflussung ist nur eine teilweise, kann nur eine

teilweise sein, da Maurras' Endziel, la royauté, schließlich das Gegenteil

von dem unsrigen ist, dem einer sinngemäßen Demokratie. Die
Doktrin dieses Zeitkritikers wäre daher zuerst zu untersuchen, und im
weiteren, welche Wirkung ihr in den Anschauungen jenes Teils
akademischer Jugend zuzuschreiben ist.

I

Es ist nicht zufällig und für die Bedeutung der Gestalt des Denkers
Charles Maurras sehr bezeichnend, dass gerade Albert Thibaudet in
seinem vierbändigen Werke Trente ans de vie française den ersten Band1)
dessen Doktrin widmet und diese Bücherfolge mit der Feststellung
eröffnet, dass Maurras, Barres und Bergson die Träger der hauptsächlichsten

und lebendigsten Ideen seien, die auf die verflossenen 30 Jahre
französischen Geisteslebens gewirkt hätten. Gleicherweise beachtenswert
ist sicherlich, dass auch Autoren, die Maurras' Denkweise so fern als

nur möglich stehen, wie etwa A. Whitridge in einer angesehenen amerikanischen

Zeitschrift2) sich in erstaunlich erschöpfenden Ausführungen mit
dessen Person und Ideen befassen. Solche Verbeugungen mahnen zum
Aufsehen und lassen es allein schon angezeigt erscheinen, einen kritischen
Versuch zu unternehmen.

Auch nur ein flüchtiger Blick durch das umfangreiche Werk dieses

fähigen Mannes, der sein ganzes Leben dem Angriff gegen die Demokratie

gewidmet hat, lässt vor allem zwei Grundeigenschaften seines

Wesens ahnen: Kontinuität und Gegensätzlichkeit, ein Nebeneinander,
das seiner Arbeit recht eigentlich den besonderen Ton und Rhythmus
verleiht. Hier die unerschütterliche Treue seinem auserkorenen König
und der gewaltige, fanatische Hass gegen alles, was sich als individuell,
liberal, romantisch oder demokratisch in Personen und Ideen verkörpert,

') Les idées de Charles Maurras, bei der Nouvelle Revue Française, Paris 1920.
2) The North American Review, Nr. 831, Heft Juni-August, New York 1926.



266 Hermann Hagenbuch

dort aber eine erstaunliche, leidenschaftliche Kraft zu argumentieren,

zu zerteilen, zu höhnen und zu überzeugen. Treffend und plastisch
zugleich verzeichnet deshalb Thibaudet «qu'à côté de son ordre dorique
il y a un ordre ionique».

Wenn man hört, dass Charles Maurras in der Provence (Martigues)
einem Lehrer geboren wurde, der selber einen kultivierten, künstlerischen

Südländer von gleichem Berufe zum Vater hatte, wenn man
erfährt, dass schon früh ein Ohrenleiden - das heute bis zu fast

vollständiger Taubheit sich verschlimmert hat - einer lauten Aktivität
entgegenstand, und die Erscheinung selber betrachtet, den Nur-Franzosen,
elegant, spitzbärtig, das verhaltene Blitzen der Augen und die sehnigen,

mageren Hände -, nach alledem ist man wenig überrascht, zu erfahren,
dass dieser Mann in der Literatur begonnen hat. Von der Literatur erst
kam er zur Politik und viel später, in der politischen Reife, greift er
wieder auf die Literatur zurück. Was ihm die Reformation als Christen,
die Revolution als Politiker, das ist ihm literarisch die Romantik: ein
scheußlich Unding, und diesen Fluch geschickt zu beweisen, ist ihm
wohl am besten in Les amants de Venise gelungen. Seine literarische
Tätigkeit vorerst kurz zu verfolgen, ist deshalb von bestimmender
Notwendigkeit, offenbart sich hier doch ausdrucksvoll seine Idee

von der Ordnung. Als wichtigsten Bestandteil der Poesie proklamiert

er den Rhythmus und sein Maß, die Kadenz, den Vers. In
strengster klassischer Führung baut er seine Verse und weist alle
Freiheiten zurück. Die Vorrechte des stummen Schluss-e finden in ihm
einen wilden Sektierer : schwierig und sonderbar gerade für den Schwerhörigen,

auf das auditive Element, auf die Betonung mehr als auf das

Gedicht selber Wert zu legen. So wird für ihn wegen der Qualität der
Akzente Paul Valéry zu einem Zauberer. Er glaubt unentwegt an eine
klassische Renaissance und dass, erstehe ihm nur erst ein großer Dichter,
auch das Volk für sie zu gewinnen sei. Er ist ein «poète grammairien et
rigoureux», ein Verächter der Originalität und ohne Verständnis für
Claudeische Dichtung. Dass aber Paul Claudel dessen Verse als zum
«genre mirliton» gehörig bezeichnet, und, wie erinnerlich, bei Gelegenheit

seines vor den Züricher Studenten gehaltenen Vortrages - er sprach
damals unter anderem von dem ihm zusagenden Versmaße - etliche
Kritiken an dessen Adresse richtete, lässt auf Symmetrie der
gegenseitigen Gefühle schließen. Solche Kritik entbehrt allerdings nicht des

pikanten Beigeschmackes, da doch Maurras' hervortretendster
Mitkämpfer Léon Daudet gerade diesen Claudel als «le seul grand poète,



Charles Maurras: Kritik der Demokratie 267

invincible poète de notre temps» bezeichnet hat. Da nun Maurras zu
erkennen geglaubt hat, dass die von ihm vertretene klassische Straffheit
heute durch die fehlende literarische Einheit verunmöglicht wird, dass

der nötige Gewissensgrad der Einheit sowohl für Sprache wie für Poesie

fehlt, da weiter die französische Sprache nach Natur und Bildung
aristokratisch und gelehrt sei, von der Demokratie also alles zu erdulden habe,
nach solcher Erkenntnis ging er einen Schritt weiter und fand sein

ceterum censeo: «politique d'abord»! Zuerst politisch wirken, um jene
Grundlage und geistige Vorbereitung zu schaffen, die für eine
wiederzuerstehende Einheit und Strenge in Sprache und Dichtung den fruchtbaren

Boden abgäbe.

*

«Politique d'abord»! Als ein Grundstein und Stützpfeiler des politischen

Baues, als klügste Hilfe für das unabänderliche Ziel eines Königtums

verteidigt und propagiert Charles Maurras den römischen Katholizismus.

Zu einer Lebensnotwendigkeit musste der Katholizismus für
ihn auch schon aus dem einfachen Vorhandensein seiner inneren

Ordnung werden, erhebe er sich doch über die Wesenlosigkeit eines intellektuellen

Vagabundentums und Unsicherheit gleich einer hohen und
harten Feste. Er hasst den Individualismus, hasst protestantische Frei-
geistigkeit und wurde deshalb militanter Katholik, mit der gefährlichen
Einschränkung allerdings des Positivismus. Als innerlicher Welt bleibt
er der Religion ferne und abseits stehend, der Kirche aber beugt er sich
als dem monumentalen Bild der Ordnung. Rom ist für ihn die Ordnung
und das Wesen, jener andere Ausdruck für Ordnung - Protestantentum
aber gleichbedeutend mit geistiger Anarchie: «Je suis Romain par tout
le positif de mon être, par tout ce qu'y joignirent le plaisir, le travail,
la pensée, la mémoire, la raison, la science, les arts, la politique et la

poésie des hommes vivants réunis avant moi. Par ce trésor dont elle a

reçu d'Athènes et transmis à Paris le dépôt, Rome signifie sans conteste
la civilisation et l'humanité. Je suis Romain, je suis humain, deux
propositions identiques»1).

Sein Gang nach Rom war nicht plötzlich und ohne Einschränkung
und er begrüßte Rom nur aus der Entfernung. Denn keine Empfindung
war es, die ihn dorthin führte, sondern nur politische Überlegung. Die
Kirche (und nicht die Religion) glaubt er die einzige Internationale, die
hält, die einzige auch, für die der Nationalismus ein annehmbares Tribunal

*) La politique religieuse, S. 386,



268 Hermann Hagenbuch

sei. - Der Positivist geht jedoch noch weiter: er fordert alles für den

Papst und nichts für die Bibel. Voll Abwehr kehrt er sich gegen sie und

gegen jene, die sie geschrieben. Ein Niederschlag des Hebraismus nennt
er sie und ihre Verfasser nichts denn «un convoi de bateleurs, de

prophètes, de nécromans, agités et agitateurs sans patrie»1). Der Papst aber
sei die ewige, ordnende Macht, er sei das glanzvolle Bild einer sicheren

Aktivität für die Milderung des Krieges und für die Wiederherstellung
inneren und äußeren Friedens und erreiche dies alles, «malgré qu'il
n'a rien».

Einen harten, dreißigjährigen Kampf führt er nun gegen Radikale

und Laïzisten, gegen Combes und Briand, gegen Waldeck-Rousseau und

Herriot, mit einem Wort gegen die antikirchliche dritte Republik. Diese

hat nicht nur mit Rom gebrochen und die Schulen entkirchlicht, sie

sei noch weiter gegangen und habe sogar protestantische Ideen, die in
England und Deutschland groß geworden sind, plagiiert und sei damit

zur Ursache der Dekadenz seines Volkes geworden. Sie habe das

Individuum gehätschelt und der Familie den Halt genommen, dem
Vergänglichen sich gewidmet und das Bleibende missachtet. Und hier trifft
sich Charles Maurras mit jenem anderen großen Geist, mit Lucien
Romier: beide beklagen die Zerrüttung der Familie. Die Familie, die

zu festigen die Kirche durch einen jahrzehntelangen Laizismus gehindert
wurde, und die allein doch imstande ist, der Nation ein innerer Halt
zu werden. Maurras sieht da eine dräuende Gefahr und wehrt sich
verzweifelt gegen sie, dies sowohl in den Büchern Le dilemme de Marc
Sangnier, La politique religieuse, L'Action française et la religion catholique,
Le Pape und Les catholiques et la paix, wie in den täglichen blitzenden
Artikeln in der Action française. - Kampf um die Kirche und für sie,

bis zum Sieg der Kirche, dann aber sei es ein Leichtes, die äußere Form
des Staates zu ändern! Maurras glaubt es und wirkt mutig in der
vorgezeigten Richtung, auch dann, wenn von Rom aus ihm ein Knebel
zwischen die Beine geworfen wird.

Man stutzt : wie sollte die Kurie oder deren Sprachrohre gerade einen
dermaßen militanten Katholiken in seiner Tätigkeit beeinträchtigen oder

gar verurteilen? Es ist tatsächlich geschehen. Nicht nur hat Georges
Bernanos, der Verfasser von Sous le soleil de satan, in der Comoedia einen
offenen Brief gegen Charles Maurras als einen Atheisten gerichtet und
ist Jacques Maritain2) scharf gegen ihn zu Felde gezogen und gegen die

1) Anthinéa, S. 229.
2) Charles Maurras et le devoir des catholiques, Pion, Paris 1926.



Charles Maurras: Kritik der Demokratie 269

Anschauung, nur aus politischer Taktik heraus Katholik zu sein - dies
sei unvereinbar mit wahrer katholischer Ethik -, sondern sogar der Papst
hat durch den Brief des Kardinalstaatssekretärs Gasparri vom 5.
September 1926 einen Angriff des Kardinals von Bordeaux, Andrieux, gegen
die Action française (lies Maurras) bestätigt. Sicherlich hat dieser offene
Brief des Kardinals Maurras geärgert, denn er spart nicht mit Vorwürfen
wie Atheismus und Agnostizismus und hält den Katholizismus dieser
Positivisten ohne moralische Sympathie für die Religion als einen
Missbrauch. Dubois, der Erzbischof von Paris, geht, diesmal von Rom aus
direkt dazu beauftragt, noch weiter und verlangt die Widerrufung
gewisser in Büchern und Artikeln vertretenen Meinungen über das

Verhältnis von Kirche und Monarchie, als mit katholischen Dogmen im
Widerspruch stehend. Eine Antwort seinerseits ließ nicht lange auf
sich warten. Maurras führte darin aus, dass er vor 13 Jahren dem
Papst Pius X. die nötigen Erklärungen über seine Doktrin und seine
Ziele gegeben habe, dass diese von der Kurie angenommen und von
kirchlichen Würdenträgern wie den Kardinälen Cabrières und Sévin
nachhaltig gefördert worden seien, und dass er im übrigen nicht gewillt
sei, irgendetwas zu widerrufen. Die Antwort versteht es, sich der Chance

zu versichern, dass nur und vor allem Kritik an seinem persönlichen
Unglauben erhoben wurde, nicht aber am politischen System als solchem,
und hält deshalb dafür, dass der Angriff für sein Wirken nicht allzu
folgenschwer sein dürfte. Ob dem wirklich so ist, wird sich zu zeigen
haben. Auf alle Fälle ist es für Maurras keine Kleinigkeit, von Rom aus
abgebremst zu werden oder sogar auf den Index zu kommen.1) Mag dieser
Tadel dogmatisch und im Sinne der Religion als berechtigt gelten, so

fragt man sich aber, ob er, politisch gedacht, nicht doch verfehlt sei.

Eine Brüsseler Revue2) meint dazu, dass dieser Mann, ein ebenso
realistischer wie logischer Geist, sich nicht zu gewissen entsprechenden
Folgerungen in der Metaphysik und Theodizee und zum Glauben
erhoben habe; wie ein Mysterium berühre es, dass seine Bewunderung der
Kirche ihn nicht in das Innere der Kirche führe; rätselhaft, unbegreiflich
sei sein Nichtverstehen des Katholizismus; es liege das Geheimnis einer
hohen Intelligenz vor, die im Kampf sei mit der göttlichen Gnade, mit
dem Wesen des heiligen Geistes. Diese Tatsachen und ihre Gefahren
würden mit Recht kritisiert, und wenn man auch keinen Katholiken
kenne, der durch Maurras einen heidnischen Einfluss erfahren habe,

1) Was inzwischen geschehen ist.
2) Revue catholique des idées et des faits, Nr. 25 vom 10. September 1926.



270 Hermann Hagenbuch

wenn umgekehrt die Zahl derer Legion sei, die dank den geistigen Wohltaten

Maurras zur Bekehrung gekommen seien, so sei immerhin vom
Einfluss gewisser seiner philosophischen Anschauungen da und dort für
die religiöse Denkart seiner Jünger zu fürchten.

Es bleibt dunkel und unverständlich, dass nun das der Grund sein

soll, der zum Angriff gegen Maurras geführt hat. Denn, zwei Dinge
sind doch zu beachten: ist in den Augen der katholischen Kirche vor
allem die Laienschule für die Entchristlichung Frankreichs verantwortlich

zu machen - wie dies zum Beispiel der frühere Kardinalerzbischof
Amette von Paris tat -, so wird sie ja gerade von niemand anderem als

von Maurras und von seiner Gruppe am stärksten bekämpft. In gewisser
Hinsicht ist er wohl der einzige offensive Antilaïzist. Und dann, mag
Maurras' Einfluss in der Action Française-Bewegung auch noch so
tiefgehend sein, neben ihm wirken noch andere, sicherlich beachtenswerte

Leute wie Léon Daudet, Graf de Vesins, Admiral Schwerer, der
bekannte Anwalt de Roux und Robert de Boisfleury, die alle überzeugte
Katholiken sind. Ich meine, man kann seiner Bewegung alles mögliche
vorwerfen, nur dies nicht, dass sie die katholische Lehre nicht fördere.
Nachdem nun aber Angriffe gegen ihn erfolgt sind, fragt man sich,
welches die Folgen sein werden. Werden ihm die Katholiken in Scharen

davonlaufen oder wird sein Einfluss größer sein als der der Angreifer?
Darüber etwas zu mutmaßen wäre abenteuerlich; man wird gut tun,
auf die Entwicklung der Dinge geduldig zu warten.

*

In frühen Jahren seiner Entwicklung, bei Gelegenheit eines längeren
Aufenthaltes in Athen, bildeten sich die philosophischen und ethischen

Uberzeugungen zur Grundlage seiner Politik und festigten sich dort zu
einem tiefen Hasse gegen die Demokratie, trotzdem der Begriff des

Königs gerade in Athen keine Wurzeln geschlagen hat1). Demokratie:
die Ursache aller staatlichen und sozialen Unordnungen! Sie sei eine

Lüge, denn sie könne in Frankreich nur deshalb bestehen, weil die

Republik unter der Fahne der Demokratie von vier Aristokratien geführt
werde, von den verbündeten «états», dem jüdischen, dem protestantischen,

freimaurerischen und ausländischen. Diese Stände aber lebten

von Romantik, Germanismus, Revolution, schweizerischem - unser
System ist das ausgesprochene Gegenteil seines Ziels - und jüdischem
Staatsbegriff. Da sei es zu verstehen, dass die letzten 100 Jahre die

1) Anthinéa, S. VI.



Charles Maurras: Kritik der Demokratie 271

tausendjährige Geschichte des Landes illusorisch gemacht hätten. Keine
wirkliche Elite vermöge heute, und dies in jeder Demokratie, das Staatsleben

zu beeinflussen. Eine Feststellung, die schon in Tocquevilles Abriss
über die Demokratie in Amerika zu finden ist, wo von einer Bewegung
der unwiderstehlichen Flut geredet wird, in die jede Demokratie nach

und nach die Elite untertauche.
Demokratie ist aber nicht nur tödliche Gleichmachung, sondern «la

république c'est l'absence du roi», wobei Maurras sich des Wortes von
Anatole France bedient. Denn wirklich sei nur rex, res; normal nur der
Staat, darin jemand sagen könne «l'état c'est moi», unnatürlich aber die

Volksherrschaft: «Un état, où chaque intérêt particulier possède ses

représentants attitrés, vivants, militants, mais où l'intérêt général et
central quoique attaqué et assiégé par tous les autres intérêts, n'est

pas représenté, n'a en fait aucune existance distincte, n'existant qu'à
l'état de fiction verbale ou de pure abstraction»1). Weil die Spitze voll
Lebensinhalt fehle, deshalb werde die Führung in die Masse getragen,
so dass der einzelne Bürger eine ihm nicht zukommende Rolle spiele.
Die Macht des Wählers wachse mit seiner Unzuständigkeit, die
Angelegenheiten, die er erkennen könnte, würden ihm in Paris geregelt, jene,

von denen er nichts verstehe, würden ihm in Paris unterbreitet: Herr
im Staate, sei er einfacher Untertan in der Gemeinde.

Dies sind seine wichtigsten Kritiken am heutigen System. Wie er
sich aber nie damit begnügt, nur Kritik zu üben und bestehende Idole

zu zerreißen, sondern immer und in durchdachtem Aufbau das Neue

bereithält, so bietet er auch für die herabgesetzte Demokratie einen
verführerischen, nach ihm den einzig möglichen Ersatz: das Königtum.

Maurice Barrés hat ihm dafür wohl am besten den Weg geebnet, und
dies vor allem in seinem L'homme libre und in Les Déracinés. Maurras
selbst hat in einem Standardwerk L'enquête sur la monarchie, darin eine

glänzende Form von platonischem Dialog wiedererstanden ist, den neuen
Weg gezeigt. Neben ihm ergreifen darin hervorragende Köpfe französischer

Dichtung das Wort. In diesem Band wird ohne weiteres
die Bejahung der Monarchie klar. Sie verwirkliche an der Spitze des

Staates eine starke, klarsehende und gemäßigte Entschlusskraft. Sie sei

als persönliches und dynastisches Regiment in Finanzsachen zum
Beispiel imstande, ein festes Wort zu geben und ein sicheres Versprechen,
was die Menge, möge sie auch in eine Regierung verkleidet sein, nicht

ß Kiel et Tanger, S. XLIX,



272 Hermann Hagenbuch

könne. Dem demokratischen Gebäude fehle der Schlußstein, es kranke,
wie die Formel von Sembat lautet, am «Trou par en haut». Der Präsident
sei ein abstraktes Bild, die Demokratie nur eine Ordnung von Abstraktionen,

von Recht und Moral und damit für einen Realisten eine

Abwesenheit, eine Leere, ein Loch. Es sei niemand da, «il n'y a personne».
Damit aber spricht Maurras der Demokratie das wichtigste und er-
haltendste Element ab, die Kontinuität. Um sie zu gewinnen und alles,

was sie wohltuend zu gewähren vermöge, und weil Frankreich, wie England

ein Reich und Deutschland eine Rasse, eben eine Person sei,
bedürfe es der «royauté». Anders ausgedrückt : die politisch-monarchistische
Ordnung wäre für Frankreich eine dorische, männliche Angelegenheit.

An Stelle der ihm verhassten schlechten Aristokratie der vier Stände

wäre durch Unterdrückung der Erbteilung eine Geburtsaristokratie
wieder zum Wachstum zu bringen. Eine Aristokratie aber, die der
Monarchie hälfe: das eine wie das andere sei notwendig, da der Staat
sich doch schon nur durch erbliche Einrichtungen erhalte. Dass die
Herren von der sogenannten geistigen Aristokratie sich von Maurras

sagen lassen müssen, sie mögen ihm, den sie ohne weiteres ja auch zu
sich rechnen, vom Leibe bleiben, ist begreiflich: ist das Wort von der
intellektuellen Aristokratie doch ein eitles Geschwätz, und ist diese nicht
fähig, eine wirkliche staatserhaltende Aristokratie zu bilden. Da Maurras
auf der einen Seite das Wirken des Volkes und des einzelnen im Zentrum
ablehnt, andererseits aber den natürlichen, näherliegenden Einfluß des

Bürgers bei sich, in der Gemeinde, fordert, rührt er allerdings an eine

gefährliche Frage, an die Dezentralisation. Denn er ist daran, so dem

Jakobinertum die mächtige, durch die Zentralisation gebildete Stütze

aus den Händen zu reißen und will nur die große richtunggebende
Macht für den ganzen Staat dem Monarch aufsparen, alles andere verteilt
er auf die Zellen, in die Zuständigkeit jener, die Provinz- und
Gemeindeangelegenheiten direkt angehen. Eine dergestaltige Dezentralisation
könnte allerdings keine elektive Macht wagen - ob sie geopolitisch,
geographisch überhaupt ganz durchzuführen sein wird? -, Poincaré so

wenig wie irgendeine seit der Revolution am Ruder gewesene Regierung.
Die Wiederherstellung der Provinzen und der autonomen Universitäten,
selbständige Gemeindeverwaltungen würden die ersten Ziele sein müssen.
Wir finden damit unschwer eine Definition für den neuen Bau : Monarchie
im Staate, Aristokratie in der Provinz und Demokratie in der Gemeinde.

Diese Ausführungen über die Monarchie mögen durch eine Formulierung

von Maurras selbst zusammengefasst werden:



Charles Maurras: Kritik der Demokratie 273

«La royauté doit être traditionnelle: il y a justement une orientation
toute neuve des esprits, favorable à la tradition nationale, et, comme
dit Barrés, aux suggestions de notre terre et de nos morts.

La monarchie doit être héréditaire: il y a un mouvement favorable
à la reconstitution de la famille, fondement de l'hérédité.

La monarchie doit être antiparlamentaire : Le parti nationaliste,

presque tout entier, se prononce contre le parlementarisme en faveur
d'un gouvernement nominatif, personnel, responsable.

Enfin la monarchie doit être décentralisatrice: un puissant mouvement

décentralisateur se dessine et grandit de jour en jour dans le

pays»1).

Aus dem bisher Gesagten erklärt sich Maurras' Nationalismus. Demokratie,

Liberalismus, Reformation, sogar die Revolution haben für ihn
nichts von Lateinischem: «tout cela tire, en fait, son origine des forêts
de la Germanie»2). Dieser ungeheure, manchmal fast ein Lächeln
abnötigende Argwohn gegen alles, was seine Entstehung germanischem

Wesen verdankt, sei es in England oder in Deutschland, hat
dem nüchternen Denker schon manchen Streich gespielt. Uns Schweizer
liebt er so wenig wie Bismarck dies tat und hat uns Jean Jacques
Rousseau nie verziehen: diesen Gotthard, von dem aus sich in alle

Richtungen, nach Deutschland, nach Frankreich und dem Süden von
Irrtümern verpestete Ströme ergössen. Damit hat Maurras zweifelsohne

recht, dass das, dessen Einfluss er im eigenen Lande vernichten will,
Importware sei. Gegen das, was schon Wurzel gefasst hat, und gegen
jenes, das zu freundschaftliche Berührung mit einem « Infektionskörper»
noch eindringen lassen könnte, ist in der Devise des «nationalisme

intégral» - dem Leitwort der Action française - ein vielleicht nicht
gerade probates, aber doch folgerichtiges Mittel gefunden worden.

*

Ein sehr straffes, wohlfundiertes Gebäude hat sich da Charles Maurras
geschaffen, und dessen Starrheit vermehrt nur die Wirkung. Auf die

Verbindung zwischen Idee und Tat stößt man in dieser Folge: Nationalgefühl

als Prinzip, gedankliche Ordnung als Basis und politische Tat
als Zweck. Als bestes Mauerwerk einer intellektuellen Reform haben wir
so als Ganzes die Pläne zu werten, die eine jede politische Tat als Voraussetzung

verlangt. Da Maurras aber nicht nur Pläne konstruiert, sondern

*) Enquête sur la monarchie, S. 181.
2) La politique religieuse, S. 202.



274 Hermann Hagenbuch

zugleich den Vertrieb seiner Ideen nicht vernachlässigt und seine

«immense question de l'ordre» schon früh in die Öffentlichkeit gebracht hat,

so ist noch einiges zu diesem Vorgehen zu sagen. Eine Doktrin, mag
sie innerlich noch so stark sein, sie bedarf dennoch, um sich durchzusetzen,

des klaren und überzeugenden Vortrages. Um es vorwegzunehmen,

in seinem Vorgehen hat er Erfolg gehabt, so großen Erfolg
buchen können, dass man heute von der Doktrin als einer opinion reden
darf. Dieser Erfolg ruht auf zwei Komponenten, auf einer inneren und
äußeren. Die innere ist die Form Maurrasscher Darbietung selber, die
äußere das schon vorhanden gewesene Suchen des jungen Frankreichs
nach einem festen Halt.

Die Darbietung der Doktrin! Ich habe vom Schriftsteller wohl
gesprochen, ich habe aber nicht erwähnt, dass er ein ganz großer Stilist
ist. Dazu kommt, dass zu seiner Hilfe Paul Bourget, Jules Lemaitre,
Henri Bordeaux, Francis James, Jacques Bainville und Léon Daudet
(auch der verstorbene Barrés) die Feder ergriffen haben und noch

ergreifen. Es entstände jedoch eine Lücke in diesem Hinweis, wie
die Doktrin unter die Leute gebracht wird, wollte man nicht Maurras'
ersten Propagandachefs gedenken, des erfolgreichen Polemikers Léon
Daudet. Dieser starke Reklameleiter baut sein ganzes Wirken auf
Skandale, in der nicht unrichtigen Meinung, dass man die Republik
auch ganz gut durch Skandalgeschichten unterwühlen und aus ihrer
so bewiesenen Korruptheit Nutzen ziehen könne. So ist die
Aufdeckung fast aller politischen Skandale seit der Dreyfuszeit in erster
Linie der Action Française und zum kleineren Teil auch der Revue
universelle (Bainville) entsprungen : Caillaux, Bolo-Pascha, Almereyda, Malvy
sind die bekanntesten Opfer Daudets. In letzter Zeit war es die fast

unverschämt kluge Ausschlachtung der Ermordung von Marius Plateau

und des dunklen Todes Philipps, des Sohnes von Léon Daudet. Wie
geschickt und fast amerikanisch Léon Daudet es verstanden hat, immer
wieder Maurras' Doktrin in den Vordergrund zu rücken, zeigen seine

übrigens meisterhaft geschriebenen und die dritte Republik tatsächlich
sehr belastenden Erinnerungen1). Wir sehen, ernst und überzeugend
sind Maurras und jene oben genannten Schriftsteller sich selber zu den

besten Propagandisten der eigenen Sache geworden, und an dem nun
einmal nötigen dröhnenden Klimbim lässt es Daudet auch nicht
fehlen.

') Souvenirs des milieux artistiques, politiques, littéraires et médicaux ; bei der Nouvelle Librairie
Nationale, 3 Bde., Paris 1926.



Charles Maurras:Kritik der Demokratie 275

Die junge Generation! Die dritte Republik festigte sich, ]e unheroischer
sie wurde. Sie funktioniert, wie eben eine staatliche Maschinerie es tun
kann; sie gewann den Krieg und wurde doch zu keiner großen Epoche
französischer Geschichte, zu welchen Frankreich sich unter den Cape-
tingern und unter Napoleon erhoben hat. Je stärker die republikanische
Phrase wurde, desto mehr entfernte sich die Jugend von ihr. Gelangweilt,

enttäuscht stand sie abseits, angewidert von dem breitspurigen
offiziellen Optimismus. Sie hätte sich an irgendetwas begeistern können

- eine Sache bewundern, ohne sie zu verstehen, wie Anatole France

von ihr sagte -, aber sie sah keine Zukunft. Und da kam immer
wieder Maurras mit seiner Frage der Ordnung und seinem Gebet für
die Monarchie, und die Jugend glaubte ihm. So gelang ihm das, was
Lucien Romier die einzige gelungene Formation von «équipes» nennt.
Es ist tatsächlich so, dass als einzige Doktrin die royalistische die Jugend

um sich zu sammeln vermag.
*

Zusammenfassend ist nach diesem Versuche einer kritischen Würdigung

zu sagen, dass Einfluss und Wirkungsmöglichkeit der Maurras-
schen Doktrin in ihrem ganzen Umfange heute noch nicht zu ermessen
ist. Man rechnet mit ihm und das ist schon viel. Manchmal vermeint

man aus dem tragischen Geiste und seinen knappen Begriffen den Ruf
einer Kassandra zu hören und den Schrei eines glühenden Herzens und
einer harten Einsicht, die zu sehen und den Tod seines Volkes

vorauszusagen wagt. Wie Macchiavelli ist er der Mann einer einmaligen
Konzeption: der einzigen souveränen Idee, die des Souveräns, nur einer
Idee, die einen königlichen Platz einnimmt, jene des Königs. Ahnen wir
auch eine innerliche Kraft der Idee, und sind wir auch erstaunt über ihre
erfolgreiche Propagierung, so darf zum Schluss doch nicht verschwiegen
werden, dass beträchtliche Teile jener großen Kreise, die fest an die Idee

glauben, den Männern nicht mehr vertrauen. Diese Skeptiker ärgern sich
ob der Nachsicht der Führer, die ihre jungen Anhänger sich mit den
Trabanten Valois ' - die ja mit einigen Abweichungen genau dasselbe sagen und
denken wie sie - zum großen Vergnügen aller Republikaner verprügeln
lassen; dass keine große nationale Partei1), zu der doch alle Bedingungen

*) Dieser Ansicht scheint im übrigen der Herzog von Guise selber zu sein, erklärte er doch
auf einen kürzlich erschienenen offenen Brief des Fascistenführers Valois, der die Aufforderung
enthielt, sich entweder für die Action française oder dann für seine Richtung zu erklären, dass

er im Auftrag der nationalen Einigung aller Franzosen sich weigere, die gewünschte ausschließliche

Position einzunehmen-



276 Hermann Hagenbuch

vorhanden wären, sondern eine eher sektenähnliche Richtung begründet
wurde. Man ist froh, dass der Kronprätendent selber, der Herzog von
Guise, sich nicht zu sehr mit der ganzen Aufmachung der Bewegung
identifiziert. Ein hervorragender Zeitkritiker schrieb mir kürzlich aus
Paris darüber: «Gerade heute, wo die Chancen des Hoflagers ziemlich

groß sind, sollte man Leute wie Poincaré nicht täglich in den Schmutz
ziehen und darauf aufmerksam machen, dass sein Schwager Lannes eine

dubiose Rolle in der Sache Philipp Daudets gespielt habe. Erstens wissen

wir es nun und zweitens ist es unpolitisch. Deswegen reisen auch heute
die Königin und ihre Töchter durch die Provinzen, um (übrigens erfolgreich)

persönlich mit den Leuten in Berührung zu kommen. Glauben
Sie mir, die Action française verdirbt heute mehr als sie Gutes tut. Ihre
Doktrin ist da, daran kann man nicht rütteln. Fast alle wirklich denkenden

rechtsstehenden Leute sind im Grunde ihres Herzens Royalisten;
aber der Papst Maurras mit seinen Prätentionen verdirbt die Chancen

der Versöhnung und Vereinigung. Was zum Beispiel Daudet will, ist

gar nicht die plötzliche Restauration, sondern vorerst einen Putsch und
eine provisorische Regierung, zu der er auch gehören würde. Dann sollen

die Finanzleute, namentlich die Juden, umgebracht werden, die
Rothschilds, Citroën und Finaly, - dass die Londoner Juden die französische

Valuta sofort auf Null treiben würden, scheint man zu übersehen. Und
dann, wenn Mr. Daudet seinen Sadismus ausgelassen und abgewirtschaftet

hat, meint er wohl dem König sagen zu können: «je vous en

prie, Sire, continuez!» Und er meint vielleicht, dass Jean III. gewillt
sei, unter diesen Umständen zu regieren. «C'est une farce, une mauvaise

plaisanterie »

Hat man solche Äußerungen gehört, so ist man geneigt zu glauben, dass

die Doktrin schon in so weite Kreise gedrungen ist, dass sie ihren
geistigen Träger Maurras überholt hat und dieser nicht mehr als der

unantastbare Mittelpunkt gelten könne. Für die innere Stärke der Idee

mag dies zeugen - oder auch für eine gewisse Verknöcherung ihres

Schöpfers. Doch dies gehört schon fast in das Gebiet taktischer

Erwägungen und tut der Tatsache selbst keinen Abbruch, dass die Restauration

der königlichen Idee als solche als ein Gut gewertet wird, wegen
des Lichtes und der Kraft, die sie in die französische Vergangenheit
wirft, und wegen des ihr innewohnenden Gefühles, das den Franzosen

ihre Geschichte zu erleben erlaubt. So wird Maurrassche Kritik an der

Demokratie auch für Thibaudet zu einer geistigen Wohltat, und er
schließt seine diesem Kritiker gewidmete Monographie mit der Ver-



Charles Maurras: Kritik der Demokratie 277

beugung: «Devant la statue qu'est la France, la critique de Ch. Maurras,
fleur suprême de la critique littéraire par laquelle il débuta, fut vraiment

une critique créatrice de valeurs : elle nous a fait sentir bien des dessous,

bien des muscles, bien des raisons d'équilibre et d'expression dans ce
marbre autour duquel nous tournons et où nous reconnaissons les

puissances épurées de notre propre vie».

II
Die Darstellung Maurrasscher Ideenwelt, im besonderen seiner Kritik

an der Demokratie wäre beendet, und es bleibt nun noch jener Teil der

vorgezeichneten Aufgabe zu untersuchen, welche Wirkungen in den

Gemütern gewisser Kreise der akademischen schweizerischen Jugend
auf diese Kritik zurückzuführen seien. Es kann sich von vornherein
nicht darum handeln, nun über fremden Einfluss zu lamentieren oder

mit spitzen Bemerkungen die kritische Fähigkeit der Jungen in Frage

zu stellen. Geistige Einflüsse sind an sich nicht zu tadeln, höchstens

wenn daraus unnatürliche und widersinnige Folgerungen gezogen werden.

In unserem Falle scheint mir aber nichts Derartiges vorzuliegen,
im Gegenteil, es ist ersichtlich, dass die Beschäftigung mit den Schriften
dieses Kritikers zum Nachdenken angeregt hat, in bemerkenswertem
Grade mitgeholfen hat, Schwächen des eigenen staatlichen Aufbaues
wahrzunehmen und natürlicherweise auch den Wunsch nach Besserung

wachgerufen hat.

Montesquieu hat einmal ausgesprochen, dass Monarchie von Ehre,
Demokratie aber von Tugend lebe. Er hat damit wohl nur mit anderen

Worten ausgedrückt, dass die Frage der Herrschaft in der Monarchie
im lebendigen Symbol des Herrschers ohne weiteres gelöst sei, dass

dieselbe aber in der Demokratie zu einer Frage der Tugend würde und
als solche gelöst werden müsse: ob wirklich die Herrschaft des Volkes
sich in der freien Amtsübertragung an die Tüchtigsten und Besten

äußere und sich damit zum größtmöglichsten Wertinhalt der Demokratie
gestalte. Die Bildung und die ersten Jahrhunderte unserer Demokratie
vermochten diese Frage der Tugend in glücklichem Sinne zu lösen. Ist
dem heute auch noch so, oder haben die Zustände nicht das Gegenteil

von dem herbeigeführt, zu dem innere Notwendigkeit des Staates

und die Tradition unseres Staates führen sollte? Es ist unschwer zu
erkennen, dass heute die Mitarbeit der Besten nicht gesucht wird, an
Stelle von Befreiung eine gewisse Knechtung waltet und an Stelle von
Hebung des Gesamtdurchschnittes dessen Senkung. Man mag den



278 Hermann Hagenbuch

Einwand erheben, derartige Vorwürfe könnten füglich auch gegen andere

Demokratien erhoben werden. Sicherlich, aber ist das ein Grund, gerade

in der ältesten Demokratie das Vorhandensein oder das Entstehen solcher

Übel zu übersehen?
Die Herrschaft der Befähigten ist verunmöglicht worden, weil die

Urteilskraft und die Machtstellung des Einzelnen dahin gezüchtet wurde,
dass er heute nicht geneigt ist, jemanden als über sich stehend
anzuerkennen. Er vermeidet es deshalb, den Mann, der aus der Masse herausragt,

zu wählen, und vertraut die Regierung am liebsten jenem an, den

er sich selber gleich hält. Die Auswirkung dieser Neigung ist allerdings
durch das neuerrichtete Wahlsystem des Proporzes beeinträchtigt worden,

doch dieses Wahlverfahren selber ist es, das nun seinerseits die

Nicht-Auslese besorgt und nicht starken Persönlichkeiten, sondern

Parteimitgliedern die Sessel verschafft. So oder so, unserer Demokratie
ist der Vorwurf nicht zu ersparen, dass sie den Einfluss wirklich
bedeutender, selbständiger Männer den Arrivisten zuliebe, den Leuten,
die nur schlauer als die Wähler sind, und den Demagogen zuliebe
erschwert. Diese vom Volk mit Machtfülle versehenen Männer sind aber
meistens innerlich nicht frei und besitzen nicht jenen selbstverständlichen

Uberblick von geborenen Lenkern. Die so gewählten Volksvertreter

vereinigen sich zum Parlament, zu jenem eigentlichen Zentrum

im öffentlichen Leben unseres Freistaates. Die Wähler und das

Wahlsystem vermögen oder wollen nicht die Besten des Volkes auslesen, und

so wird die Gesamtheit ihrer Beauftragten auch nicht zu einer
Versammlung voll Leben und Geist, sondern ganz einfach zu einem dem
Volk wenig verbundenen Organismus, dessen Teile auf sich angewiesen
sind, in erster Linie auf sich selber Rücksicht nehmen und daher nur
ausnahmsweise sich erinnern, welches eigentlich der Inhalt und Zweck
ihres Mandates ist. Ihr einzelnes Mitglied erfüllt daneben eine eventuelle

Wahltätigkeit analog den Beweggründen des einzelnen Bürgers.
Unser System birgt noch einen weiteren Mißstand, eine allerdings

nicht sichtbare, aber dennoch fühlbare Form von Knechtung. Es scheint
dies paradox, da doch gerade die Einrichtung einer Demokratie meistens
die Befreiung von einer Knechtschaft bedeutet. Aber weil doch alle
neuzeitlichen Republiken durch die Voraussetzung der allgemeinen Gleichheit

- «les droits de l'homme et du citoyen» - den Begriff der
Überlegenheit bewusst oder unbewusst, jedoch tatsächlich ausgemerzt haben,
damit die Führung des Staates nicht Persönlichkeiten anvertrauen, die

als solche schon für das Abwickeln der Staatsfunktionen bürgen würden,



Charles Maurras: Kritik der Demokratie 279

muss notgedrungen die Maschinerie selbst verstärkt und tragfähig
gemacht werden. Diese aber ist bei uns zum Etatismus und fast allmächtig
geworden. Und dass dieses Räderwerk als Knechtung empfunden wird,
ist wohl durch die Tatsache seiner Wesenlosigkeit, dass die Seele fehlt,
erklärt.

Als dritte Kritik des Systèmes erscheint die Feststellung der
Herabminderung des Durchschnittes: das Niveau sinkt. Jeder Bürger ist
gewillt, nur dem ihm gleichen eine führende Rolle zuzugestehen; der Sinn
für Überlegenheit wird in ihm zurückgebildet und damit geht langsam
auch die tatsächliche Überlegenheit zurück. Wie Graf Keyserling dies

nennt: das Niveau gleicht sich nach unten aus. Die Masse wird so stark
und träge, dass große Einzelne überhaupt nicht mehr lebensfähig werden.
Die Masse hat so allmählich einen «Zeitgeist» geschaffen und ihn haben

die Jungen vorgefunden.
Gar viele sind mit der jungen Generation nicht zufrieden, die sich

nur dem Sport widme und gegenüber dem öffentlichen Wohl interesselos

geworden sei. Aber wo soll sie den Mut finden und die Freude, sich

für Dinge einzusetzen, wo ein jeder, mag er so inkompetent als möglich
sein, mitreden darf, wo sie einfach durch die Masse erdrückt wird, und wo
geistige Selbständigkeit gerade Grund genug ist, dem allgemeinen Durchschnitt

gleichgemacht zu werden? Man hält da auch schon das Argument
bereit, dass rigorose Gleichberechtigung in demokratischen Gemeinwesen

eine Lebensnotwendigkeit sei. Gut. Aber gibt es denn keine

Möglichkeit, an die Wahl- und Stimmfähigkeit des Bürgers nur dann

zu appellieren, wenn die vorliegende Frage wirklich allgemein beurteilt
werden kann, und alles andere, zu dessen Lösung der Bürger nicht
befähigt erscheint, seinem Bereich zu entziehen? Und man könnte solche

Fragen dem direkten Einfluss des Bürgers dann ruhig entziehen, wenn
man ihn dazu bringen wollte, den Besten zum Mitglied des Parlamentes

zu wählen und nicht nur den Parteimann oder den, in welchem er keine

Überlegenheit argwöhnt: wenn ganz allgemein eine Elite als Volksvertretung

zu sammeln wäre, der vertrauensvoll alle Fragen, für die der
einzelne nicht zuständig sein kann, anheimgestellt werden dürften.

Die Hinweise auf die in unserer Demokratie gewordene Machtlosigkeit

der Fähigen, auf die dadurch bedingte Stärkung der staatlichen
Maschinerie und auf die allgemeine Senkung des Durchschnittes
hängen nicht nur eng zusammen, sondern lassen sich unschwer auf eine

Formel bringen, die der Selektion. Unsere Demokratie zeichnet sich
durch den ihr innewohnenden Sinn für Freiheit und Selbständigkeit



280 Hermann Hagenbuch

aus, warum sollte es da nicht möglich sein, die wägsten und für eine

öffentliche Betätigung begabtesten Männer mit dem Vertrauen der

Bürger zu versehen? Hier liegt die große Kraft und der tiefe Sinn der
Demokratie. Von Uberlieferung und Erbschaft haben wir bis heute

gelebt, für ewig dürfte dieser Vorrat aber nicht reichen. Einmal wird
die Volksherrschaft wieder ihre Grundkräfte anrufen müssen, wird sie

in freier Meinungsäußerung endlich ihre Geschicke wieder jenen Besten

anvertrauen müssen, die sie selber ohne den heutigen Argwohn und
Neid vor der Überlegenheit zur Entwicklung gebracht hat. Ob sie es

können wird? Ich glaube es.

Unsere Demokratie ist eine Vase, in die man nicht das hineingelegt
hat, dessen sie bedarf. Man hat vergessen, dass sie keinen anderen Zweck
hat als eine weitere gerechtere Rekrutierung der Elite zu sichern. Man
hat nach und nach den Begriff der Elite aus den Augen verloren und
ihn jenem der Masse geopfert. Man hat die Reihenfolge umgekehrt und
das unten gehalten, was oben bleiben sollte. Der Masse hat man
geschmeichelt, sich vor ihr gebeugt und ihre Wünsche als Regeln genommen :

man ist nicht mehr Demokrat, sondern Demagoge und unterlässt es,
sich demokratischer Eigenschaften zu erinnern wie sie zum Beispiel
François-Poncet1) einleuchtend umschreibt:

«Aie un sentiment suffisant de ta propre responsabilité pour ne pas
vouloir que l'Etat remplisse ta propre tâche. Sinon il ne remplira pas
la sienne.

Fais en sorte que, dans ton pays, chacun puisse tenter sa chance et

que chaque citoyen, quand il part pour la vie, ait dans sa giberne le

fameux bâton de maréchal.

Songe à l'élite. Sois de l'élite. Remplis les obligations, les fonctions,
les charges propres à l 'élite.

Maintiens le principe d'autorité. Apprends à commander. Commande.
Les grandes crises humaines sont des crises de commandement.

Défends la démocratie contre son principal ennemi, c'est-à-dire contre
elle-même.»

1) Réflexions d un républicain moderne. Bei Grasset, Paris 1925.


	Charles Maurras : Kritik der Demokratie

