
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 3

Artikel: Rudolf Borchardt

Autor: Nadler, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


209

Rudolf B orchardt

v Von Josef Nadler

„Ich trete zwischen Sie und einen Dichter, nicht zwischen den
Dichter und seinen Dämon." Borchardt, Rede über Hofmannsthal.

Ungeist und Geist des Zeitalters, das ihn empfing und zum Handeln
drängte, hat Rudolf Borchardt von Stufe zu Stufe seines Aufstieges immer
wieder ins Auge gefasst Und nach dem Abstand seines Weges mit wachsenden

Perspektiven. Das erstemal mit dem zeitgehemmten Wurf seiner Rede

über Hofmannsthal ; zujüngst in dem Briefe, den er der Festschrift für
Hofmannsthal voranstellte mit der Sachgewalt einer Urkunde, aus der
ein späteres Geschlecht gesicherte Aussagen schöpfen wird. Man
entnimmt diesen Quellen soviel, dass Borchardt schon um 1900 volle Einsicht
besaß in Ziel, Richtung, Reichweite der geistigen Hin- Und Hermärsche,
dass er sich mit bewusster Wahl ins Ganze fügte. Und man übersieht
heute, wie richtig er das Schlußspiel der damals eingesetzten Kräfte voraus

wusste. Da wird in jener Rede geschildert, wie der Begriff des «

Modernen » aus einer diffusen Literatur durch Literaten künstlich fingiert
wurde, wie die Deutschen sich mit jeder fremden Fäule gleichsetzten,
sobald sie entschieden war, « mit der Frühfäule der tristen Literatenbohème
Kopenhagens und Stockholms, mit der Winterfäule des Boulevards und
des Cabarets, mit jedem slavischen Siechtume ». Mit dem eingeborenen
geschichtlichen Instinkt wird erkannt, dass sich in jener Zeitliteratur der
chaotische Zustand einer Gesellschaft enthüllte, « deren Kräfte sich von
ausgenützten Polen endgültig fortgezogen haben und sehr langsam erst
nach neuen hin sich zu lagern beginnen ». Und Borchardt sieht zwei neue
Pole einer künstlerischen Erneuerung aufsteigen. Hier kämpft Stefan

George, « tief in fremder Kunstart befangen, traditionslos aus Revolte,
sehr unsicher im Geschmack, den großen Kampf um seinen Stil noch
mit Ungleichem Ausgange ». Dort entdeckt Hugo von Hofmannsthal «eine

schöne, unangerührte Welt », « ein uraltes, ununterbrochen verwaltetes
und verzinstes Erbe ». Zwischen jener Möglichkeit und diesem Glück,
zwischen selbstherrlichem Aufruhr und neu aufblühendem Erbe sah

Borchardt seinen Weg gezeichnet vom Unbesessenen ins Selbsterworbene.
Ohne Einsicht in persönliche Urkunden können wir gleichwohl aus

Borchardts Schriften allein die Aussage verantworten : was sich in seinem
Neue Schweizer Rundschau. XX. Jahrg. Heft 3 (1. März 1927).



210 Josef Nadler

Werke abspielte, war zunächst eine innerliche Verwandlung. Es galt eine
Welt zu erwerben, weil sie nicht ererbt war. Die Schlussverse des Durant,
dieses männlich offenen Bekenntnisbuches - « da er sein Blut erlöste, dass

er die Seele tröste » - bezeugen Aufgabe und Sinn dieser Arbeit an sich
selber. Unverkennbar wird ein Wunschbild gemalt, wenn Borchardt in
seiner « Rede » an Hofmannsthal die dreifache Größe der Uberlieferung
preist: das Erbe als Distinktion; das Erbe als geschichtliche Kontinuität
der Form; das Erbe als seelisches Verhängnis. Und sicherlich verknüpft
man nicht Unvereinbares, wenn man hieher die andere Stelle aus dem
Durant zieht: «Also war sein Adel Uberwildert vom Tadel, Dass er das

Maß nicht hatte - Nicht das höfische und glatte, Sondern in sich das

Maß, Das noch keiner besaß Durch Meister noch durch Schulen -, Man
kann es nicht erbuhlen; Der's nicht mochte im Blute erben, Muss es

lebend erwerben Oder er wird verderben. » Hier heißt Maß, was in jener
Rede « Herrschaftlichkeit der Haltung » genannt wird, Erträgnis aus der

Erfahrung heimlich bildender Jahrtausende. Ein Akt der Wiedergeburt
also und ein Ziel, das sich auch der stärksten Magie des Willens
verweigerte und nur planvoll berechneter Arbeit offen lag. Da galt es zu
tauchen und das mit historischem Rüstzeug.

In Wahrheit, nur ein Mensch, der geschichtlich denken muss, wird
sich zu seelischen Wandlungen verpflichtet fühlen wie Rudolf Borchardt.
Denn ein Ziel wie das seine wird nur aus geschichtlichen Bedürfnissen
und Nöten wünschbar Und ist nur auf geschichtlichem Wege erreichbar.
Borchardts Historismus ist nicht erworben aus Anpassung an seine

Aufgaben, sondern angeboren; ist Bedingnis, nicht Ergebnis. Seit Herder
gibt es unter den Deutschen kein zweites Denkmal mehr, in dem sich der

geschichtliche Instinkt so vollkommen und schaubar verkörpert hätte wie
in Villa, jenem unerschöpflichen Prosastück, in dem Borchardt das

lateinische Schicksal, sich nicht entfliehen zu können; lateinische Größe, sich

nicht weiter entfliehen zu wollen als bis zu dem Punkte, wo die Villa steht :

an dem italischen Gutshof spürbar macht, als einem geschichtlich
gewordenen, an Ort und Stelle vollendetem Ubergange « von dem Kastell
eines Dynasten "zu dem mächtigen Hofhause seiner Enkel, oder von Villa
und Praedium eines römischen Landbesitzers über tausende von Stufen
fort zum Dorfe und den Poderi um die Villa eines italienischen
Landbesitzers ».

Und da ist der Punkt, wo Borchardt den Spaten einsetzte. Der Begriff
des Erbes schlechthin, alles dessen, was man lebend erwerben muss, wenn
man es nicht im Blute erben konnte, drängt sich ihm Um die Fuge



Rudolf Borchardt 211

zusammen, die antike Bildung, Landschaft des Mittelmeeres und germanische

Völkerjugend in eins verstrickte. So strebte er denn zu vertrauter
Gegenwart, dem italischen Räume einzuwohnen und mit Einsatz des

geschichtlichen Wissens des Abendlandes zu neuer Fruchtbarkeit
aufzubrechen, was sich am östlichen und westlichen Nordufer des Mittelmeeres
Schicht über Schicht angehäuft hatte. Im Zeitmaß zweier Jahrzehnte
und dem Bücherbetriebe der täglichen Märkte mit Absicht verweigert,
wurde da ein Werk gefördert, das freilich zunächst der Umbildung des

eigenen Wesens diente, das aber unter den Deutschen eine ganz neue
Situation schuf, als es endlich Schlag auf Schlag zutage trat.

Das Kulturvermächtnis des östlichen Mittelmeeres war Borchardt, ohne
dass wir die harten Worte der Abwehr im Gespräch überFormen verleugnen
wollten, schulmäßig und daher am frühesten vertraut. Und zu frühest
auch, soweit wir sehen, ging Borchardt daran, sich das Vermächtnis der
Griechen selbstwillig zu eigen zu machen. Lysis wenigstens liegt noch hart

an der Brücke, die von den deutschen Schulen zur Antike führte. Und

nur jung und nur einmal wagt man, was Borchardt hier unternahm.
Lysis, das ist Piatons Gespräch vom Wesen der Freundschaft, eines seiner

frühesten, die unberührbar junge Blüte der neuen Kunstform des

Gespräches. Und diese attische Wechselrede von der Freundschaft zu
verdeutschen, ihr zugleich ein Freundesgespräch des Ubersetzers
voranzustellen und beide aufeinander abzutönen, so dass sie wie ein Ganzes

wirken, das konnte nur einem reifen Jüngling geraten. Dies Ganze in
seiner Doppelheit ist ein Kunstwerk, dem man mit Worten nicht
beizukommen vermag. « Es gibt ganz gewiss keine Formen, die nicht an sich
Inhalt wären, » heißt es im Gespräch über Formen. So ist es hier gleichgültig,

dass der Dichter mit seinem Freunde über Recht und Pflicht des

Dolmetschens verhandelt, gleichgültig auch, was Sokrates vergeblich über
die Wege jagt : Erscheinung, Bild, Form prägen sich ein und verlöschen

nicht, auch wenn das letzte Wort verklungen ist. Hier ein Septembernachmittag,

der Dämmerung und Abend wird; Bücher, Bilder, Büsten,
Blumen; das Arbeitszimmer eines jungen Mannes, szenisch ausschwingend
über die Kleinstadt hinweg in Gras und Gebüsch einer frühherbstlichen
Landschaft; und im Bilde bei wechselnder Beleuchtung und Stimmung
vergeistigte Freundschaft zweier junger Leute. Dort Nachmittagssonne
von Athen; Freilicht, ein Ringhof; Knaben beim Spiele mit Knöcheln
und Würfeln, verliebte Jungen; und alles verstrickt in das Ränkespiel der
Begriffe, das Sokrates unter ihnen anzettelt. Einheitlich modulierte Stimmung

fasst das Doppelstück zur Einheit. Ironischer Anklang; inmitten zu



212 Josef Nadler

beiden Seiten der Fuge hier wie dort ein gefühlsbetontes Szenenbild;
ironischer Ausklang. Um den Inbegriff der Dolmetschkunst geht es
schon hier. Aber die Ubersetzung des Lysis ist nur Teil eines gepaarten
Kunstwerkes und die Urschrift in jenes Deutsch vei wandelt, das ihr der
verhältnismäßigen Zeitstufe nach am gemäßesten war, in das peinlich
gepflegte Gemeindeutsch von 1900.

Fortan hat Borchardt den Dichter und den Gelehrten in jedem Falle

aus wohlverteilten Rollen zum Worte gemeldet. So in dem äußersten

Gegenstück zum Gespräch über Formen und Piatons Lysis, in den
Altionischen Götterliedern. In einem Nachwort packt der Gelehrte das
Problem an, das zu den schwierigsten im Bereiche der klassischen
Sprachwissenschaft gehört. Der fachlich Unvertraute vermag nur unbeteiligter
Zuschauer zu sein und wird Zeuge eines Schauspiels von bestrickendem
Reiz, wie sich leibhaftig vor seinen Augen, Bild nach Bild, das Schicksal

abrollt, das diese Götterlieder aus der homerischen Welt des Glaubens in
das dumpfe Dasein des Aberglaubens stürzt, sie zu einer orphischen
Magierbibel macht, immer wieder im Umkreis von Homers Namen festhält,

sie als sicher wirkenden Höllenzwang durch die geschäftstüchtigen
Hände byzantinischer Buchhändler treibt, bis sie geborgen nach
tausendjährigem Missbrauch in den Schutz des Dichters übergehen. Dieses

Nachwort bezeugt von neuem Borchardts erstaunliches Vermögen, die
Geologie geschichtlicher Zustände schichtenweise zu durchschauen Und

die Sehschärfe seiner Phantasie unmittelbar in Bilder umzusetzen. Der
Gelehrte hat « den letzten Bann, der über den alten Götterliedern Ioniens

liegt, brechen wollen, indem er sie von der homerischen Voraussetzung
endgültig ablöst und selbständig macht, sie darbietet, als was sie sind :

nicht als Anhang, sondern als wären sie das einzige Urdenkmal des

griechischen Völkermorgens, und hätte es weder Ilias noch Odyssee gegeben.»
Eine solche Aufgabe konnte nur im Verein mit dem Dichter gelöst werden
und der hatte das erste Wort. Kam es darauf an, « die Urmasse, die
dahinter steht, griechisch nie wiederzugewinnen, deutsch zu erahnen, » so

blieb von den sonstigen Wegen nur einer. Wenn auch Sprache und Vers
kein Hindernis waren, diese altionischen Götterliedei auf die zeitverwandte
Stufe altgermanischer Gesänge zu übertragen, der Stil verbot es. Und so

wählte derselbe Dichter, der es sich sonst zum Gesetz machte, romanische

Dichtungen des Mittelalters in die zeitverwandte Sprachform der Deutschen

umzuschaffen, diesmal den neutralen Ton des Neuhochdeutschen,

um ihm die Schattierungen dieser Götterlieder einzufärben. Niemals stand

Borchardt vor einer schwereren Aufgabe als hier, wo es ihm galt, « die



Rudolf Borchardt 213

Noch-nicht-Sprache, die sich erst im Blitze der Poesie zur Sprache bildet,
die unschuldig schamlose, die unschuldig regellose », hörbar zu machen

im Organ des restlos geklärten und geformten Schriftdeutsch. Nur mäßig
sind die Wortformen für seine Zwecke zurechtgebogen, sparsam ist der
ältere Lautbestand und Wortschatz herangeführt, überaus reich dagegen

wurde das geniale wortschöpferische Vermögen genützt, wie natürlich,
da ja in den griechischen Zusammensetzungen und Beiwörtern die Ur-
kräfte der Poesie wirkten. Was aber an dieser großartigen restitutio in
integrum Stil ist und echtes Altertum aufquellen lässt, geht auf Rechnung
des Satzbaues und des «unschuldig regellosen »Gefüges der Vorstellungen
mehr als der Worte. Gewollte Eintönigkeit ist das Grundgesetz dieses

Verses, der weitab von der geleckten Glätte unseres klassischen

Hexameters die spröde Ausdrucksfähigkeit primitiver Jugend zurückzaubert.
Ohne Furcht vor Paradoxen muss gesagt werden : in diesen Götterliedern

ist das hellenisierte Ethos unseres klassizistischen Deutsch vollkommen
Stil und hohe Form geworden.

In ein großes, stolzes und mutiges Wort läuft das Schlüsswort dieses

Buches aus. « Dies Bild der Antike und des Griechentums der Urzeit,
das historisch, als eine Seelenbewegung der deutschen Nation, seine

Schicksale erfüllt hat, ist nicht mehr zu korrigieren oder zu heilen, sondern

nur noch, und zwar in der Schöpfung, zu vernichten. » Der besondere

Sinn dieses Satzes und seiner Nachbarn wird in anderem Zusammenhange
erwiesen werden müssen. Für jetzt begründen sie hinlänglich, warum
Borchardt seine ganze Kraft zusammenfasste im Aufschürfen jener
lateinisch-germanischen Kultur, die das Nordufer des westlichen Mittelmeeres
überschichtete. Wir haben keinen Einblick in die Zeitreihe, der entlang
im Dichter die Probleme einander zeugten. Und wir vermuten nur, dass

er von Italien her, die Kette des Lebens zurücktastend, in die Provence

geleitet wurde. Wir versuchen, was einem Lebenden gegenüber, der sich

erst zögernd offenbart, allein möglich ist, einen organischen Grundriss zu
geben. Und in den Herzpunkt eines solchen, von dem aus die Linien sich
öffnen und von dem sie wieder gebunden werden, gehört das schmale
feine Büchlein Die großen Trobadors. Die provenzalische Literatur
bedeutet für Borchardt ein doppeltes. Entwicklungsgeschichtlich ist sie ihm
das Kernproblem mittelalterlicher Dichtung in den germanisch-lateinischen

Ländern, und so war denn der Gelehrte und sein zusammenfassender

Verstand im Spiele. Schöpferisch gab sie sich als lauterster Erguss der

germanisch-lateinischen Seele zu erkennen und sie rührte an den Dichter
und sein bildendes Ingenium. Wie bei den Götterliedern hielt Borchardt



214 Josef Nadler

auch diesmal auf getrennte Felder. Was der Gelehrte zu sagen hatte
wurde in einem Nachwort niedergelegt, über dessen ungewöhnlich neue
fruchtbare Erkenntnisse noch unter einem weiteren Gesichtswinkel zu
reden sein wird. Der Dichter waltete seines Amtes in einer auserlesenen

Sammlung verdeutschter provenzalischer Lieder. Die Frage nach dem

gebührlichen Stil war diesmal keine. Da es in Deutschland eine gleichzeitige

Liederliteratur gab, die mit einer ihrer Wurzeln von jener proven-
zalischen stammte, so fand sich der Dolmetsch einem idealen Falle gegenüber.

Es blieb nur die eine Möglichkeit, diese provenzalischen Gebilde

am deutschen Sprachstoff des dreizehnten Jahrhunderts abzuformen.
Borchardt hat freilich auch hier nicht, wie nirgends, « übersetzt », das heißt
Worte und Wortverbindungen einer Urschrift durch die leidlich
entsprechenden Worte und Wortverbindungen einer andern Sprache ersetzt.
Er hat aus dem schöpferisch und eigenwillig vorgeknoteten mittelhochdeutschen

Sprachstoff Gebilde erzeugt, die das Urbild nicht nachahmen

wollen, sondern ihm gleichen wie Geschwister. Nicht die mechanische

Kopie, sondern organische Schöpfung einer zweiten Zeugung sind sie,

und dass sie Unverwandte Züge haben und einander fremd sind, Urbild
und Abbild, ist ebenso notwendig wie das andere, dass sie als gewollte
Paare erkannt werden.

« Diese uralten Dichter eines untergegangenen Volkes hat er
wiedergeboren, weil sie ihm unsterbliche lebendige Gestalten sind, denen seine

Ehrfurcht Und sein Dank für alles Unendliche gebührt was ihr
seherisches Und naives Genie seiner eigenen Nation in jenen Jahrhunderten
gewährte, in denen sie das Seelengut der Völkerwanderung verzehrt hatte

und verhungert wäre ohne das herrliche Darlehen nicht wohl
mehr der Provenze, denn sie war erschlagen, aber ihrer Erben in Italien
und England. » So im Nachwort zu den Trobadors. Und gegen Ende der

Epilegomena zu Dante : « Was wir bei den großen Deutschen des zwölften
und dreizehnten Jahrhunderts nur vereinzelt kosten : die Essenz des

großen provenzalischen Welt- Und Seelenbildes, nicht durch ein rohes
französisches Medium gegangen, sondern unmittelbar in fremde edle

Scholle verpflanzt und nun sich erst köstlich offenbarend: hier erfüllt
es das ganze Buch Nur ein italienischer Bürger wie Alaghieros Sohn

konnte das, weil er anders war, aber an sie glaubte und sein wollte wie
sie. Dass er sie nur von weitem und in den allgemeinsten Umrissen kannte

hat seinem Glauben nicht geschadet. » Gleichviel, dass Borchardt
schwerlich auf diesem Wege von den Provenzalen her zu Dante kam. Es

gibt den Ausschlag, dass wir zu Borchardts Werk nur von dem Dreiwege



Rudolf Borchardt 215

herkommen können, wo die Schöpfung der Provenzalen sich ins
Europäische verzweigt, in das Italien Dantes, das Deutschland Wolframs und

Hartmanns, das England Wilhelms des Eroberers. Von den Provenzalen

her führt Borchardts Linie zu seinem Dante und über Wolfram zu seiner

selbstgemäßesten Dichtung, zu Durant.
Gegenüber Dantes Vita nova fand Borchardt sich in gleicher Lage

wie bei den Trobador. In dem denkwürdigen Aufsatz Dante und deutscher

Dante von 1909 wurde bereits festgestellt, dass es unmöglich sei, ein Buch
des dreizehnten Jahrhunderts, das in einer nie gesprochenen, höchst
literarischen und konventionellen Sprache geschrieben sei, « in den Alltagsjargon

einer Verfallzeit ohne lebendige Literatur zu übersetzen ». Wie sich

bei den Trobador die gleichstufige deutsche Dichtersprache des dreizehnten

Jahrhunderts als stilgemäß darbot, so hier die unvergleichliche deutsche

Prosa des vierzehnten Jahrhunderts. Ebenso gewiss wie Dantes Vita
eine Verteidigungsschrift ist - Borchardt handelt von diesen Dingen mit
überzeugender Sachgewalt in der Sonderschrift Epilegomena zu Dante -,
ebenso sicher konnte dies Buch nur in der verseelten mystischen Prosa

der hohen Selbstbetrachtung und Selbstbeschreibung nachgeschaffen
werden. Wozu die Lyrismen der Trobador wenig Gelegenheit boten, das

wurde in der Vita meisterlich genützt: der reiche Wechsel im Verstellen
der Nebensätze, wie ihn die Prosa der Mystik ermöglichte, eine

Unerschöpfliche Quelle rhythmischer Figuren.
Soviel Schulung und wieviel Vorarbeit noch, die bis jetzt gar nicbt

sichtbar geworden: Gewinne aller Art aus der klassischen, romanischen,

germanischen Sprachwissenschaft; eingelebte Kenntnis mittelländischen
Volkes und Landes; die gesamte Lebenssumme zweier Jahrzehnte; all
dies wenigstens ist in jener Nachschöpfung aufgegangen, die sich zu unserer

Zeit verhält wie ihr Urbild zu der seinen, in Dante deutsch. Borchardt
hat auch in diesem Falle wie bei den andern Arbeiten gleicher Art selber

zusammengefasst, was Vorgeschichte seines Werkes ist. Wenn die proven-
zalische Dichtung der Angelpunkt von Borchardts Schöpfung ist, sein

deutscher Dante, die Divina comoedia, ist Wesen und Inbegriff dessen,

was er geschaffen hat und noch schaffen wird. Wahrscheinlich war alles

andere, was während der Arbeit an dieser Dichtung erstand, nur Probe,

Seitentrieb, vorläufige Entlastung, Wirkung aus dem Innern dieses mächtigen

Unterfangens, das kein gleichberechtigtes Unternehmen neben sich

dulden konnte. Erst diese Divina comoedia rollte eigentlich das Problem
des « Ubersetzens » in ganzer Tragweite und Verantwortung auf. Allein
die wörtliche Wiedergabe des Inhaltes, Nachbildung des Verses « mit der



216 Josef Nadler

melodischen Struktur, die sich aus der Bestimmung für lebendigen

Gesang ergibt, mit dem Tone des fortschreitenden epischen Berichtes, mit
seinen schweren Pausen und seiner erbarmungslosen Unaufhaltsamkeit »,

gar nicht zu gedenken der überaus schwierigen Reimbindung, zwangen zu
der Frage, mit welchem Deutsch sich denn die Divina comoedia nachbilden
lasse. Nur aus dem leichtblütigen Glauben an die Allmacht der Sprache,
die Goethe gebraucht hatte, vermag erklärt zu werden, dass das ganze
Jahrhundert bis auf Borchardt verging, ehe diese unerlässliche erste Frage

gestellt wurde. Sie aus reinen Gründen des Stiles zu stellen, war dem
neunzehnten Jahrhundert vollends nicht zuzumuten. Zwei Erwägungen
führten von verschiedenen Seiten auf den gleichen Punkt. Das Schriftdeutsch

ist seinem Ursprünge nach eine Bedarfsprosa gewesen, ist zur
Dichtersprache nur notdürftig eingerichtet worden und als Dichtersprache
sehr jung. Ihr fehlt der Bestand der ersten sieben Jahrhunderte deutscher

Bildung. Die einzige wirkliche Dichtersprache haben die Deutschen um
das dreizehnte Jahrhundert besessen. Und von der andern Seite. Schriftwerke

von Völkern mit gleichlaufender Zeitbahn dürfen beim Ubersetzen

nur auf der gleichen Stufe verschoben werden. Dantes zeitgenössische
deutsche Stufe war die Wende vom dreizehnten zum vierzehnten
Jahrhundert. Das Deutsch um 1300 entsprach durch seinen weltanschaulichen

Sattgehalt wie als Dichtersprache dem Stil der Divina comoedia. Doch
Borchardts Deutsch ist darum nicht mittelhochdeutsch. Das hört man
schon am Lautstande. Die Dichtersprache des dreizehnten Jahrhunderts
ist wohl Grundfarbe. Aber in transparenten Schichten sind ihr da und
dort Bildungsworte späterer Geschlechter und Kulturkreise, Farbtöne der
Mundarten, Nüancen eigenwilliger Wortschöpfung aufgesetzt. Borchardt
hat gewissermaßen zwischen der alten oberdeutschen Dichtersprache und
der jungen ostdeutschen Gemeinsprache die fehlenden organischen Ubergänge

geschaffen, zwischen beiden Sprachen eine schlagende Ader
erweckt. Wie immer und jedesmal. Er hat nicht gemacht, sondern lebendig
wachsen lassen. Das Deutsch seines Dante ist die alte oberdeutsche

Dichtersprache, wie sie etwa aussehen würde, wenn sie sich lebendig
tortentwickelt hätte und Dichtersprache geblieben wäre, so dass unser Schriftdeutsch

lediglich eine ihrer jüngeren Stufen wäre. Das Wesentliche dieser

beispiellosen sprachlichen Schöpfung liegt also nicht im Wortschatz, der
freilich kaum übersehbar groß ist. Er liegt im Bereich des Abwandeins,
der Wortformen, der Wortfügung, der Wortfolge. Borchardt hat dem
Gebrauch des artikellosen Hauptwortes neue Möglichkeiten erschlossen und
die personifizierende Kraft dieses Redeteiles fast ins Mythische gesteigert.



Rudolf Borchardt 217

Dadurch, wie mit dem freien Gebrauch des Kasus fegte er fast alle Widerstände

hinweg, an denen bisher die getreue Wiedergabe von Dantes Versen,
Verszäsuren und Versschlüssen gescheitert war. Die freie und kühne,
wenngleich sprachgemäße Umgestaltung der Wortfolge ließ ihn seinem
Deutsch fast alle Kunstmittel der griechischen und lateinischen Sprache
zuschanzen. Frei, befreit von rein logischen Baugesetzen, fügt die Folge
der Sätze sich den Bedürfnissen der Stimmung, der Anschauung, des

Rhythmus. « Man kann sich an einem Menschen nicht schwerer vergehen,
als indem man ihn glauben macht, es gäbe leichte Wege zum Schweren
oder das Schwere sei eigentlich leicht, » heißt es aus dem Munde des

Dichters im Gespräch über Formen. Das mag denen zu wissen nützlich
sein, die da glauben, zu Dante gäbe es auch leichte Wege und die Divina
comoedia, « gemeinverständlich » übersetzt, sei eigentlich eine ganz
einfache Sache. Genug, eine Möglichkeit, Dantes Gedicht « an alle » zu richten,

gibt es nicht, und Einsprüche gegen Borchardts Werk müssten aus
dem Wesen seiner Aufgabe gewonnen sein. Sind sie das nicht, so sind es

keine.
Dantes Weltgedicht war Inbegriff und Erscheinung des christlichen

Abendlandes, letzter Ausdruck germanisch-lateinischer Weltbürgerschaft.
Die zwanzigjährige Arbeit um den Eigengewinn dieser Schöpfung hat
den Dichter selber in diese lateinisch-germanische XOlvrj eingebürgert. In
dieser Arbeit hat er seinen ganzen selbsterworbenen Besitz an Weltanschauung

und seelischer Haltung, an Stil und Kunstvermögen, an Sprachmitteln

Und Verskunst fruchttragend angelegt. Von dieser Anlage leben
alle Dichtungen Borchardts wie die Blumen eines verschlossenen Gartens

von dem lebendigen Brunnen der Mitte.
Durch Dantes Welt hindurch über Wolfram und Hartmann zurück

zu den Provenzalen führt Borchardts höchste dichterische Leistung Der
Durant mit dem sicher gezielten polemischen Untertitel « Ein Gedicht aus
dem männlichen Zeitalter ». Es ist eine freie Nachschöpfung
deutschmittelalterlichen Stiles. Zum erstenmal seit das große Viergestirn
altdeutscher Epik untergegangen ist, lebt hier wieder ihr Vers auf, dieses

unvergleichliche Gebilde, für das die Deutschen in allen folgenden sechs

Jahrhunderten keinen Ersatz mehr gefunden haben. Vier Hochtonstellen
sind Gesetz, aber wie sie fallen und wie sie mit der tragenden Flut der
leiseren Redetöne zu verschmelzen sind, ist der schweren und gefährlichen
Freiheit hingegeben. Ein Sprechvers, nur vom Dichter zu zwingen, der
für Zuhörer redet. Und so ist dieses Gedicht von der ersten bis zur letzten
Silbe erlebter Rhythmus für den, der diese Verse zu sprechen weiß.



218 Josef Nadler

Vollkommen wie diese reimgepaarten Verse sind Anschauungen, Bilder, zu
empfinden, zu wollen, sich auszudrücken, von Wolfram und Hartmann her
wieder aufgewacht. Und eben weil nicht fern vom Leser ein Schreiber saß,

irgendwo im Wesenlosen, sondern weil ein Sprechender von Zuhörern
vernommen wird,ihnen vorAugen steht Und sie vonMund zuAug'undOhr an
sich fesselt, darf und muss der Dichter wie in den höfischen Versromanen
im Spiele mitspielen. Nur durch ihn zu hören, wäre zu wenig. Man muss
und will auch von ihm hören. Wir ahnen, wie sehr es seine Geschichte ist,
die der Dichter hier vorträgt, wenn er wie in den alten Mären mit « ich »

und « höret » dazwischen tritt. Der Durant ist ein Bekenntnisbuch, eines

der persönlichsten, von dem wir wissen. Aber worin und wieweit, das

entzieht sich der Frage und Antwort. Es ist ein tragischer Vorwurf, die

Tragödie des höfischen Mannes jener Epoche, in der Borchardt sein Werk
verwurzelte. An dergleichen Frau, durch die er sich, da sie ihm unberühr-
bare Geliebte ist, emporläutert, stürzt er in die Brunst des Tieres, da sie

ihm Gattin geworden ist. « Liebe von Weib und Mann Meint ein Kind von
den beiden. Wer das nicht will, soll leiden.» Sicherlich soll damit nicht die
ritterliche Kultur und ihr Inbegriff, « die hohe Minne », getroffen werden.
Sondern jeder geht am Ethos der Zeit und des Standes zugrunde, der « in
sich das Maß » nicht hat. Der Held will die Frau nur als Gegenstand
asketischer Verehrung kennen, oder er verfällt in tierische Brunst. Er hat
das Maß der Natur und der irdischen Mitte nicht und stürzt aus dem
Himmel in die Hölle, weil er den Anblick der Erde nicht verträgt. Dies
menschliche Urmotiv ist im Palästina der Kreuzzüge an Durant, dem
Sohn eines fränkischen Ritters, zu einer wahren « Herzmäre » gestaltet.

Wie diese epische Geschichte offensichtlich dramatisch, so ist die
dramatische, in der Borchardt ein problematisches Gegenstück gegeben

hat, ebenso fühlbar lyrisch. Wir meinen das Spiel Verkündigung, das allein
als erster Teil eines dramatischen Gedichtes Die Päpstin Jutta vorliegt.
Ein Legendenstoff auf dem Hintergrunde von Mariä Verkündigung, wie
sie dem Dichter wohl mehr aus alten Gemälden denn aus dem Neuen
Testamente aufstieg. Eine Jungfrau in der schwülen Morgenstimmung
erwachter Geschlechtlichkeit fühlt sich durch den falschen und den echten

Boten vor die Wahl gestellt, entweder über ihre Geschlechtlichkeit hinaus
oder mitten in das Mysterium ihres Geschlechtes hineinzustreben.
Abgründe des Gedankens tun sich auf. Die Mystik wohl aller Völker ist dem
Problem nachgegangen, wie sich der Abfall der Erkenntnis von Gott
durch Spaltung der Schöpfung in gegensätzliches Geschlechtswesen

offenbarte. Und sie hat immer wieder das Wunschbild erwogen, wie man



Rudolf Borchardt 219

zur sündenlosen Einheit mit Gott zurückgelangen müsste, wenn es

geriete, durch Verzicht auf Erkennen und Zeugen die Entzweiung des
Geschlechtes zur Ureinheit der Welt zu schließen. Und diesen Gedanken,
freilich in sein Gegenteil verkehrt, predigt im Spiel der große Versucher,
der falsche Bote. Er sucht die Jungfrau aus der Natur heraus zu verlocken

zur Widernatur verleugneter Geschlechtlichkeit, zum Abfall vom Weibe :

«Nimm, was dein Leib begehrt und lache drein. » Es ist das grausige
Evangelium der Selbstsucht und des Selbstgenügens. Ihm entgegen der wahre
Bote Und sein Evangelium der Mutterschaft : « Dass nur gewinnt, wer sich

verliert, Dass, um der Welt und Gott zu steuern, Es Leib und Seel'
dransetzen gilt .Der Mensch muss steigen und sich müh'n Und muss sein

Blut ins Blaue schleudern, Gleich den Verschwendern und Vergeudern. »

Indem er der Jungfrau ein Kind verkündet, schließt das Spiel, das auf die

folgenden der ganzen Reihe bezogen, Rätsel aufgibt, die nur von dorther
gelöst werden können. Es ist nur eine einzige Szene und spielt ohne Wechsel

im selben Räume, der Halle eines « Altväterhauses ». Ein wundervoll
lyrisches Gebilde, musikalisch und melodramatisch, strömt es innerlichste
erotische Zustände und Entscheidungen in atembeklemmende Worte aus.
Wie wenn Handlung und Mitspielende nur verkörperte Spiegelungen aus
dem Innern der nach Klarheit ringenden Jungfrau wären, so fühlt das

Stück sich an und so müsste es wohl auch gespielt werden.
Ein drittes Mal und nun in der furchtbaren Sachlichkeit von Luthers

deutscher Bibel formte Borchardt den Vorwurf aus, den Verkündigung in
der tiefsten Heimlichkeit einer Jungfrau andeutete, Und der in Durant
wie in Joram durch das Wort des Dichters umschrieben ist: « Liebe von
Weib und Mann Meint ein Kind von den beiden : Wer das nicht will, soll
leiden. » Bei Durant ist das Problem an der Besonderheit mittelalterlichritterlicher,

in Joram am Einzelfall altjüdischer Umwelt und altjüdischer
Beziehungen zwischen Mensch und Gott glaubhaft gemacht. Für Joram
ist der versagte Sohn kein Antrieb tragischen Empfindens, bis ihn nach

schweren Prüfungen seine Frau mit der Frage trifft: «So du aber die
Wahrheit sprichst, so rufe ins Haus nach deinem Sohne, ob du einen

habest, dass er deinem Eide helfe und strafe mich Lügen. » Und da in
dieser Umwelt Gott es ist, « beides, zu geben und zu nehmen », so erzwingt
sich Joram in hartem Ringen Gottes Gerechtigkeit und Widerruf und
wird in wunderbarer Fügung mit einem Sohn begnadet.

Durant, Verkündigung, Joram, jedes Gedicht ein Stil für sich, sind die

Grenzmarken, innerhalb derer Borchardt nach den bisherigen Zeugnissen
Herr ist. Zwischen sie gliedert sich mancherlei Besitz ein, aus dem sich



220 Josef Nadler

auf möglichen oder notwendigen Zuwachs dieses Bereiches schließen lässt.

Da ist das Krippenspiel, die ungelenke, einfältige Glaubensstärke
handwerkerlicher Spielfrömmigkeit; dem siebzehnten Jahrhundert mit kühler
Meisterschaft abgelistet, das schäferliche Alexandrinerstück Die geliebte

Kleinigkeit ; eine großartige Verseelung jenes Italien des vierzehnten
Jahrhunderts im Fieberrausch eines sterbenden Sechzehnjährigen, Die Beichte
Bocchino Belfortis, ein Gedicht, das eigentlich mit seinem gegensätzlichsten
und verwandtesten Widerspiel, mit dem Prosastück Villa, zusammengehört

wie Leben und Tod. Und da ist, in drei Sammlungen vereinigt -
Jugendgedichte, Vermischte Gedichte, Die Schöpfung aus Liebe - Borchardts

Lyrik. Sie zeugt für die fast unbegreifliche Tatsache, dass soviel an

Bildung, Stilformen, Sprachwesen aus allen Zeiten und Räumen des

Abendlandes durch diesen Menschen hindurchgegangen ist und sich ins

Spektrum zerlegte, die Seele menschlich rein und männlich stark geblieben
ist, wie das Prisma. Aber aus dieser scheinbar abgeschlossenen Ganzheit
heben sich Werke ab, die auf noch unverteilten Boden zielen und
Vorsicht in Versuchen lehren, ein Wesensbild zu rahmen, das noch keinen
Rahmen duldet. Wir finden, dass Borchardts Novelle Geschichte des Erben

- übrigens nach Anlage und Linienführung eine Spielszene von besonderer

Kraft - neue Erzgänge des Dichters anschürft, so unverkennbar sie

sprachlich das Gepräge seiner Prosa trägt. Weit ins Weite vollends deutet
das Gedicht Die halbgerettete Seele, seit Herder die erste Neuschöpfung,
ja die erste vollendete Gestalt einer Gattung für sich, der Parabel, fünf-
tonige, ungereimte Trochäen, die an stilvollster Versbehandlung und
raffiniertem rhythmischen Duktus, an gedämpftem Glanz der Sprache und
fast ritueller Haltung der Gebärden wohl alles übertreffen, was Borchardt
je geschrieben hat. Diese 350 Verse bezeugen das Rühmlichste, das sich

von dem Dichter und Menschen aussagen lässt. Ein Cherub, « dem es

obliegt, dem Gesandten Satans Zweifelhafte Seelen zu bestreiten, Focht um
eine halberlöste Seele Hoch in Lüften wider den Verfluchten » und stürzt
ab. Da wird ihm der Auftrag: « Suche, Mensch, die Arbeit zu vollenden,
Der du Engel dieses Mal gebrächest. » In Menschengestalt durchwandert

er die Erde, « Bis er einst, im Hafen, an des Meeres Landungen » jenen
Jüngling fand, « Rechts vom Arm die Kupplerin und links den falschen

Freund, den hübschen Mund voll Lügen ». Der ist jene halberlöste Seele.

Und der Cherub-Mensch nimmt den Jüngling mit sich, müht sich um die
Seele und sieht sich eines Morgens von dem Jüngling verlassen. Und
wieder sucht und sucht er, bis er den Halbverlorenen ein zweites Mal
findet « In des Königs Stadt ». Er führt den Schönen in die Berge, wendet



Rudolf Borchardt 221

die ganze Inbrunst des Wortes an ihn und sieht sich üngehört verlassen.
Da sucht er abermals und nun in den verworfensten Bezirken. Endlich:
« In der allerletzten der verlorenen Hafenschänken, einwärts wo die Sonne
Weißes Gift in eine Hofstatt spie, Sitzen fand er den so lang Gesuchten :

Bei dem Würfler und dem Knabenschänder Saß er, einer Neige Weins in
Jenes Lederbecher spülend ...» «Und er sprach den Gruß und saß zu
ihnen. » Doch da überkommt den Heiligen eine Sehnsucht, « Zu verlassen
das zu oft vergeblich Seinem Zug zur Tiefe Abgerungene Und sich selbst
ins Göttliche zu retten, Ja, und wär's durch ein veimessen Wort, — Und
er sprach's nicht; sondern sprach zu jenem, In den Staub bei seinem
Staube sitzend: Walte Gott hinfort des eignen Willens, Welchen meine
Schwäche nicht vollendet. Hier will ich nun sein und bei dir bleiben; Der
da rein ist, helfe dir und mir. » Und dieser heroische Akt der Barmherzigkeit

und Liebe entscheidet. Dem Heiligen brechen seine Cherubsflügel
wieder aus den Schultern. Er steigt im Fluge empor, indem er die Seele

des Jünglings, « Allen Hader himmelwärts entscheidend, Mit sich riss,
und rein ward vor dem Reinsten ».

Ob der Mikrokosmos von Borchardts Werk etwa nach dem Bauriss
einer größeren Welt gegliedert ist? Und ob dies Einzelleben über sich
hinaus ein Ganzes bedeutet? In dem einleitenden Briefe zu Eranos, der
Festschrift für Hofmannsthal, hat Borchardt sich mit Worten, die den

Anhauch eines großen Erlebnisses ausstrahlen, zu Herder bekannt. Durch
zahllose Einzelwesen hat Herders Geist sich unter den Deutschen
vervielfacht. Aber wir kennen in diesen anderthalb Jahrhunderten keinen,
der das echte Vermächtnis Herders in seiner ganzen Breite und Tiefe mit
solcher Strenge gewahrt und wieder lebendig gemacht hätte wie
Borchardt. Wir glauben ahnungsweise zu wissen, wieviel aus dem ernsten und
gewissenhaften geistigen Selbstgewinn des neunzehnten Jahrhunderts in
Borchardts Werke fruchtbar geworden ist. Aber kein Zug ist darunter,
der nicht die heimliche Prägemarke Herders trüge. Borchardts Werk ist
ein Abbild der Welt, die von Herders ins Unendliche geöffnetem Winkel
umzirkelt wird.

Alle Epochen geistigen Aufstieges der Deutschen sind von England her
über Ostdeutschland bewegt und gespeist worden. « Die ungeheure,
berauschende und adelnde Kunst Englands, » so empfand der reife Jüngling,

der die Rede über Hofmannsthal gesprochen hat. Und aus der
englischen Bildung organisch herausgewachsen ist das Grundproblem von
Borchardts Leben, Selbstgewinn und Nachschöpfung von Dantes
Weltgedicht. Warum gerade in England der erste ernste Versuch einer Dante-



222 Josef Nadler

Übersetzung, der von Vita nova durch Rossetti in die Sprache der English
Bible, gelingen konnte, darüber gibt Borchardt in seinem Danteaufsatz
Auskunft. « Eine lange Durchdringung dieser beiden Welten (von Dantes

Strophen und Shakespeares Schauspielerverse) miteinander musste jeder
wirklichen Ubersetzung der Comedia voraufgehen : jene Durchdringung,
die in England so alt wie Chaucer ist, die England mit der lateinischen

Novelle, dem Madrigal, der Ballade, dem Sonett, der Stanze in zahllosen

Abwandlungen jahrhundertelang versorgt und Rossetti eine vorgearbeitete
Dichtersprache in die Hände liefert. » Und an Swinburne, dessen Verse

er übersetzte, fand Borchardt den vorbildichen Dichtertypus darin, dass

Swinburne «für jedes stilistische Bedürfnis eine eigene archaische, fast

liturgische Sprachform zur Verfügung steht: die biblische für Aholibah
und den Reigen der Königinnen, die galante für Rokoko, die renaissance-
haft reiche für die großen Balladen ». Man weiß wie entscheidend für die
ostdeutsche Bildung seit Jahrhunderten das Zusammenspiel mit den

Angelsachsen war. Typisch ostdeutsch also ist es für Borchardt, dass er
wie Klopstock einst, von Zwischenliegendem zu schweigen, das Urbild zu
sich selbst von England empfing.

Historismus als Seelenhaltung und Organ der Welterfassung ist
sächsisch-norddeutsch, durch Herder und die Romantik aus ursächsischer

Anlage herausgearbeitet. Eine sächsische Schöpfung ist die große deutsche

Historie von Niebuhr über Ranke, der sächsischen Ursprungs und ein
Schüler Niebuhrs war, bis zu führenden Meistern der Gegenwart. « Ist
ein Fakt » würde Karl Postl sagen. Nur missverständlich könnte man
behaupten, Borchardts Schöpfung hätte ihre Wurzeln in der ratio. Sie lebt

aus jenem Historismus, zu dem man weder erzogen noch durch Willensakte

getrieben wird, zu dem man geboren ist und der letzte Zugänge in
Welt und Gott in gleicher Weise öffnet wie irgendeine andere Möglichkeit.

Wir erkennen den Historismus als heimliches Merkmal alles dessen,

was ursprünglichen deutschen Geistes ist, woher immer sein Träger
geboren wäre. Und mit unserer Uberlieferung ist keine andere vereinbar.
Woraus nicht folgen soll, dass eine andere schlechter wäre. Sei es über
Herder, sei es über England, Borchardt lebte aus diesem gemeinsächsischen
Historismus auf beiden Ufern der Nordsee auf, und dieser Historismus
ist, was Borchardt « das Erbe » nennt, große germanische Tradition
schlechthin.

Aus diesem Historismus floss der sächsisch-ostdeutsche Aufruhr im
Verhältnis Europas zur Antike. Er begann mit den nordisch gewordenen
Romanen Zoëga und Winckelmann und führte zu jener Realantike und



Rudolf Borchardt 223

zu jener Monumentalphilologie, die das überlieferte Buchwissen der
Franken und Alamannen vom Wesen der Alten auflöste in die sächsischnordische

Wissenschaft vom Realbesitz der antiken Welt, vom Idealismus

zum Naturalismus im germanisch-antiken Zusammenleben. Es war eine

Bewegung, ausgelöst von einem neuen nordischen Einbruch in die
gesichert erscheinende Welt des klassischen Erbes, und diese Bewegung fiel
zusammen mit dem Beginn der großen Aufgrabungen des italienischen
und der Befreiung des griechischen Bodens, sie organisierte sich um das

preußische archäologische Institut zu Rom, und sie nahm ihre
nordischsächsische Höhenlinie, um nur zwei zu nennen, über die Sachsen Momm-
sen und Schliemann. Wir hatten diese Gedankengänge längst für andere

Aufgaben festgelegt, als uns im Nachwort der Götterlieder der Satz begegnete

: « Ein Jahrhundert, das uns gegeben hat, was Goethe und sein Zeitalter

nicht kannten, die heraufgestiegenen Denkmäler, das alte Land
selber und seine Landschaft, die Formbreite seiner Urverwandten, die
Blicke in seine Urepochen, wahren Begriff und Ahnung seiner Sprache
und Art als eines Stückes menschlicher Geschichte, nicht nur eines
ästhetischen Kanons wirken in unseren Seelen und machen sie nach neuen
Lüften und neuen Bildern, einer frisch wieder erklingenden Gegenwart,
begierig. » Das ist es. Borchardts dichterische Schürfung am östlichen
Becken des Mittelmeeres, aus der seine Götterlieder wohl nur ein erster
Spatenwurf sind, setzt im Zuge jener nordisch-sächsischen Bewegung die

Erträgnisse der Realphilologie in schöpferische Werte um.
Von diesem Willen zu den redenden Denkmälern aus Stein und Mutterboden

ausgelöst, jedenfalls mit seinem Wirken gleichen Laufes setzte von
Ostdeutschland her eine neue Wendung zu Italien ein, von Volk zu Volk,
nicht mehr um der Staffage willen, die der Italiener seinen Ruinen stand.
Es hätte seine Reize, dieser Bewegung auf Borchardt zu nachzugehen.
Sie äußert sich darin, dass eine Fülle ostdeutscher Dichter und geistiger
Schöpfer in Italien heimisch werden - Gregorovius etwa - und dass sich
im östlichen Mitteldeutschland eine ganze Welt von Ubersetzern aus den

romanischen Sprachen - wenn auch sehr verschiedenen Stiles und Grades

- zusammenballt. Die gesamte Arbeit um Dante ist ostdeutsch. Noch
immer war die Romantik im Spiele, aber die Romantik, soweit sie Herder
bedeutete. Man ging auch hier aufs Reale und Sachliche, auf Volk und
Boden, wie Theodor Mommsen und Karl Wilhelm Nitzsch, bei allem

Gegensatz, aus italienischen Städten und italienischer Bauerwirtschaft,
aus dem rückgelassenen Hausrat des großen Lebens sich die antiken
Wirklichkeiten zurückerschlossen. Von Niebühr, Mommsen, Nitzsch führt eine



224 Josef Nadler

Linie zu Borchardts Villa wie von König Johann und Karl Witte zu Bor-
chardts Dante. Wie aber könnte man verkennen, dass Villa und Dante
deutsch ein notwendiges Ganzes sind, Buch und wirkliches Leben, Volk
und Volksboden eines durchs andere wechselweise begriffen und erläutert.

Borchardts inneres Gefüge also, gleichviel ob angeboren oder
angebildet, ist so wesenhaft ostdeutsch, als sich das überhaupt per analogiam
dartun lässt. Es hat Herders Grundriss, die im Ostdeutschen immer
irgendwie mitspielende Einstellung auf England, es hat die neue
sächsische Haltung gegenüber der Antike und die romantisch-romanische
Bereitschaft jener begrenzten ostdeutschen Entwicklung. Die sächsische

Sachphilologie und der ostdeutsche Romanismüs des neunzehnten
Jahrhunderts waren ein triebhafter Versuch, sich von dem rheinisch-mutterländischen

Vermittler zwischen Antike sowohl als mittelmeerischer Bildung
freizumachen und mit eigenen Augen und eigenem Spaten an diese Dinge
heranzugehen. Wir wünschen nicht missverstanden zu werden und An-
lass zu Streit zu geben, sonst müssten wir wohl eine Stelle aus dem Nachwort

zu den Trobadors heranziehen. Dort wird überraschend neu und
fruchtbar unterschieden zwischen einem provenzalisch und einem
französisch beeinflussten Deutschland - la France und la Provence - und aus
diesem Unterschied auf jüngere rheinische Strömungen geschlossen. Diese
Stelle zeigt von neuem, wie klar Borchardt sich selber dem geschichtlichen
Organismus eingefügt sieht.

So fassen wir denn den letzten Uberblick auf das Wesentliche

zusammen. Borchardts innere Entscheidung ist auf Renaissance gerichtet
im persönlichen wie im völkischen Sinne. Jedes seiner Weike ist Organ
und Stufe dieses inneren Vorganges. Borchardts Absicht zielt auf Rück-

gewinn eines einzigen und dauernd flüssigen Erbes, allgegenwärtigen
Besitz der Tiefe mehr als der Breite, wodurch die Möglichkeit gegeben

wäre, « sich durch einen Wink, wie unter Vettern geschieht, kurz zu
verständigen ». Und das in der einen Meinung, die längst überstanden schien :

« Ganz allgemein wird es von der Einbeziehung des echten, nicht des

romantischen deutschen Mittelalters in unser aller Erbe abhängen, ob wir
als Nation wieder zu Vermögen und Kontinuität gelangen oder nicht. »

Borchardts Mittel sind die des Gelehrten und des Dichters, notwendig
beide für solchen Vorsatz und solche Haltung, wobei wir nur zugestehen,
dass allerdings das Handwerk des Literaten und des wissenschaftlichen
Kärrners getrennt ausgeübt werden könne, dass aber Begriff und Sache

des Gelehrten und des Dichters im hohen Sinne des Wortes so wenig
trennbar sind wie der Begriff von rechts und links. All das will heißen:



Rudolf Borchardt 225

der romantische Vorgang, nie unterbrochen und an falschen Merkmalen
längst als « Neuromantik » ausgeschrien, ist durch Borchardts Werk mit
allen Anzeichen des Echten und geschichtlich Legitimierten sinnfälliges
Ereignis geworden. Bildung eines einzigen nationalen Erbes. Auf dem
weiten ostdeutschen Bogen von Königsberg nach Wien ist diese Losung
durch den Böhmerwäldler Richard von Kralik seit den achtziger Jahren

geprägt und leider nur an ungeheuren ungeformten Stoffmassen wahr
gemacht worden. Gipfel vorläufigen Anstieges in dieser Bewegung sind das

Werk Hofmannsthals mit seiner barocken und das Werk Borchardts mit
seiner romantischen Basis.

Und so stehen wir denn vor einer neuen Situation, die eigentlich, dank
der ungewöhnlichen Selbstverantwortung Borchardts, über Nacht
gekommen ist. Es ist wenigstens unter Deutschen ohne Beispiel, wie ein

Mann von solchen Gaben des Forschers und Dichters zwei Jahrzehnte
daransetzt, reif und wirksam zu werden; wie er, während wir unsere
Jahresringe in den halbjährigen Messkatalogen absetzen, schweigt und
arbeitet und erst jetzt auf der vollen Lebenshöhe des Mannes dem
ausgeformten Fleiß und Reichtum seiner zwanziger und dreißiger Jahre den

Riegel öffnet. Es wäre nicht redlich, zu verschweigen, dass hier uns allen
ein Vorbild lebt, für die einen freilich zu früh, um begriffen, für die andern

zu spät, um nachgeahmt zu werden.
Borchardt sagt einmal irgendwo, die Geschichte setze Massen in

Bewegung, um zuverlässig zu erreichen, was ihr Absicht ist. Also ginge es

ihr wohl in diesen Jahrzehnten um eine neue Sprache, als um die höchste

geistige Angelegenheit der Deutschen. Zur selben Zeit als Konrad
Burdach, letzten Endes auf Dante und seine Umwelt zielend, zum erstenmal
den großartigen Bildungsgang der ostmitteldeutschen Schriftsprache
wissenschaftlich erschließt, die Mängel ihrer Geburt und ihres Gefüges

begründet, zur selben Zeit ist Rudolf Borchardt am Werke, eben diese

Sprache aus dem aufgeschürften Reichtum des gesamten Volksbesitzes zu
einer neuen Dichtersprache umzuformen. Hier haben wir nun, in diesem

sechshundertjährigen Sprachprozess, den Lebensnerv aller ostdeutschen

Vorgänge seit dem frühen vierzehnten Jahrhundert berührt. Burdach und
Borchardt stammen, bei Abstand eines halben Menschenalters, aus Königsberg.

*

Das Gespräch über Formen und Piatons Lysis, deutsch. 1905 — Rede über

Hofmannsthal. 1907 — Jugendgedichte. 1913 — Prosa I (u. a.: Villa und
Dante und deutscher Dante). 1920 — Verkündigung. (1904—06). 1920 —



226 Josef Nadler

Die halbgerettete Seele. 1920 — Dantes Vita Nova, deutsch (1912). 1921 —
Krippenspiel. 1922 — Epilegomena zu Dante I. Einleitung in die Vita Nova.
1923 — Poetische Erzählungen [Das Buch Joram. 1905). Die Beichte
Bocchino Belfortis. Der Durant (1904). Die Geschichte des Erben].
1923 — Die geliebte Kleinigkeit (1919). 1923 — Die Schöpfung aus Liebe.
1923 — Dante deutsch (Hölle. Fegfeuer. 1904—23). 1923 — VermischteGe~
dichte (1906—16). 1924 — Eranos (u. a.: Brief an Hofmannsthal). 1924 —
Die grossen Trobadors. 1924 — Altionische Götterlieder unter dem Namen
Homers. 1925.

Die drei letzten im Verlag der Bremer Presse, München, alles andere
bei Ernst Rowohlt Verlag, Berlin, Dantes Commedia vorläufig als
gemeinsamer Privatdruck der beiden Verleger.


	Rudolf Borchardt

