Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 3

Artikel: Rudolf Borchardt

Autor: Nadler, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758230

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

209

Rudolf Borchardt
Von Josef Nadler

,,Ich trete zwischen Sie und einen Dichter, nicht zwischen den

Dichter und seinen Damon.”  Borchardt, Rede iiber Hofmannsthal.

Ungeist und Geist des Zeitalters, das thn empfing und zum Handeln
dringte, hat Rudolf Borchardt von Stufe zu Stufe seines Aufstieges immer
wieder ins Auge gefasst und nach dem Abstand seines Weges mit wachsen-
den Perspektiven. Das erstemal mit dem zeitgehemmten Wurf seiner Rede
iiber Hofmannsthal ; zujiingst in dem Briefe, den er der Festschrift fiir
Hofmannsthal voranstellte mit der Sachgewalt einer Urkunde, aus der
ein spiteres Geschlecht gesicherte Aussagen schépfen wird. Man ent-
nimmt diesen Quellen soviel, dass Borchardt schon um 1900 volle Einsicht
besaf} in Ziel, Richtung, Reichweite der geistigen Hin- und Hermérsche,
dass er sich mit bewusster Wahl ins Ganze fiigte. Und man iibersieht
heute, wie richtig er das Schlufspiel der damals eingesetzten Krifte vor-
aus wusste. Da wird in jener Rede geschildert, wie der Begriff des « Mo-
dernen » aus einer diffusen Literatur durch Literaten kiinstlich fingiert
wurde, wie die Deutschen sich mit jeder fremden Faule gleichsetzten, so-
bald sie entschieden war, ¢« mit der Friihfiule der tristen Literatenbohéme
Kopenhagens und Stockholms, mit der Winterfaule des Boulevards und
des Cabarets, mit jedem slavischen Siechtume ». Mit dem eingeborenen
geschichtlichen Instinkt wird erkannt, dass sich in jener Zeitliteratur der
chaotische Zustand einer Gesellschaft enthiillte, « deren Krifte sich von
ausgeniitzten Polen endgiiltig fortgezogen haben und sehr langsam erst
nach neuen hin sich zu lagern beginnen ». Und Borchardt sieht zwei neue
Pole einer kiinstlerischen Erneuerung aufsteigen. Hier kiampft Stefan
George, «tief in fremder Kunstart befangen, traditionslos aus Revolte,
sehr unsicher im Geschmack, den groflen Kampf um seinen Stil noch
mit ungleichem Ausgange ». Dort entdeckt Hugo von Hofmannsthal «eine
schone, unangeriithrte Welt», «ein uraltes, ununterbrochen verwaltetes
und verzinstes Erbe ». Zwischen jener Maglichkeit und diesem Gliick,
zwischen selbstherrlichem Aufruhr und neu aufblithendem Erbe sah
Borchardt seinen Weg gezeichnet vom Unbesessenen ins Selbsterworbene.
Ohne Einsicht in persénliche Urkunden kénnen wir gleichwohl aus

Borchardts Schriften allein die Aussage verantworten : was sich in seinem
Neue Schweizer Rundschau. XX. Jahrg. Heft 3 (1. Marz 1927).



210 Josef Nadler

Werke abspielte, war zunidchst eine innerliche Verwandlung. Es galt eine
Welt zu erwerben, weil sie nicht ererbt war. Die Schlussverse des Durant,
dieses minnlich offenen Bekenntnisbuches — « da er sein Blut erléste, dass
er die Seele troste » — bezeugen Aufgabe und Sinn dieser Arbeit an sich
selber. Unverkennbar wird ein Wunschbild gemalt, wenn Borchardt in
seiner ¢« Rede » an Hofmannsthal die dreifache Grofle der Uberlieferung
preist: das Erbe als Distinktion; das Erbe als geschichtliche Kontinuitit
der Form; das Erbe als seelisches Verhiangnis. Und sicherlich verkniipft
man nicht Unvereinbares, wenn man hieher die andere Stelle aus dem
Durant zieht: « Also war sein Adel Uberwildert vom Tadel, Dass er das
Maf nicht hatte — Nicht das héfische und glatte, Sondern in sich das
Maf}, Das noch keiner besall Durch Meister noch durch Schulen =, Man
kann es nicht erbuhlen; Der’s nicht mochte im Blute erben, Muss es
lebend erwerben Oder er wird verderben.» Hier heifit Maf}, was in jener
Rede « Herrschaftlichkeit der Haltung » genannt wird, Ertrdgnis aus der
Erfahrung heimlich bildender Jahrtausende. Ein Akt der Wiedergeburt
also und ein Ziel, das sich auch der stirksten Magie des Willens ver-
weigerte und nur planvoll berechneter Arbeit offen lag. Da galt es zu
tauchen und das mit historischem Riistzeug.

In Wahrheit, nur ein Mensch, der geschichtlich denken muss, wird
sich zu seelischen Wandlungen verpflichtet fiihlen wie Rudolf Borchardt.
Denn ein Ziel wie das seine wird nur aus geschichtlichen Bediirfnissen
und Noten wiinschbar und ist nur auf geschichtlichem Wege erreichbar.
Borchardts Historismus ist nicht erworben aus Anpassung an seine Auf-
gaben, sondern angeboren; ist Bedingnis, nicht Ergebnis. Seit Herder
gibt es unter den Deutschen kein zweites Denkmal mehr, in dem sich der
geschichtliche Instinkt so vollkommen und schaubar verkérpert hitte wie
in Villa, jenem unerschéptlichen Prosastiick, in dem Borchardt das latei-
nische Schicksal, sich nicht entflichen zu kénnen; lateinische Gréfle, sich
nicht weiter entflichen zu wollen als bis zu dem Punkte, wo die Villa steht:
an dem italischen Gutshof spiirbar macht, als einem geschichtlich ge-
wordenen, an Ort und Stelle vollendetem Ubergange ¢von dem Kastell
eines Dynasten zu dem michtigen Hofhause seiner Enkel, oder von Villa
und Praedium eines rémischen Landbesitzers iiber tausende von Stufen
fort zum Dorfe und den Poderi um die Villa eines italienischen Land-
besitzers ».

Und da ist der Punkt, wo Borchardt den Spaten einsetzte. Der Begriff
des Erbes schlechthin, alles dessen, was man lebend erwerben muss, wenn
man es nicht im Blute erben konnte, dringt sich ithm um die Fuge



Rudolf Borchardt 211

zusammen, die antike Bildung, Landschaft des Mittelmeeres und germa-
nische Vélkerjugend in eins verstrickte. So strebte er denn zu vertraater
Gegenwart, dem italischen Raume einzuwohnen und mit Einsatz des ge-
schichtlichen Wissens des Abendlandes zu neuer Fruchtbarkeit aufzu-
brechen, was sich am 6stlichen und westlichen Nordufer des Mittelmeeres
Schicht iiber Schicht angehauft hatte. Im Zeitmaf) zweier Jahrzehnte
und dem Biicherbetriebe der tiglichen Markte mit Absicht verweigert,
wurde da ein Werk gefordert, das freilich zunichst der Umbildung des
eigenen Wesens diente, das aber unter den Deutschen eine ganz neue
Situation schuf, als es endlich Schlag auf Schlag zutage trat.

Das Kulturvermichtnis des 6stlichen Mittelmeeres war Borcha'rdt, ohne
dass wir die harten Worte der Abwehr im Gesprdch iiber Formen verleugnen
wollten, schulmiflig und daher am frithesten vertraut. Und zu friihest
auch, soweit wir sehen, ging Borchardt daran, sich das Vermichtnis der
Griechen selbstwillig zu eigen zu machen. Lysis wenigstens liegt noch hart
an der Briicke, die von den deutschen Schulen zur Antike fithrte. Und
nur jung und nur einmal wagt man, was Borchardt hier unternahm.
Lysis, das ist Platons Gesprich vom Wesen der Freundschaft, eines seiner
frithesten, die unberiihrbar junge Bliite der neuen Kunstform des Ge-
spraches. Und diese attische Wechselrede von der Freundschaft zu ver-
deutschen, ihr zugleich ein Freundesgesprich des Ubersetzers voran-
zustellen und beide aufeinander abzuténen, so dass sie wie ein Ganzes
wirken, das konnte nur einem reifen Jiingling geraten. Dies Ganze in
seiner Doppelheit ist ein Kunstwerk, dem man mit Worten nicht bei-
zukommen vermag. «Es gibt ganz gewiss keine Formen, die nicht an sich
Inhalt wiren, » heifit es im Gesprdch iiber Formen. So ist es hier gleich-
giiltig, dass der Dichter mit seinem Freunde iiber Recht und Pflicht des
Dolmetschens verhandelt, gleichgiiltig auch, was Sokrates vergeblich iiber
die Wege jagt: Erscheinung, Bild, Form prigen sich ein und verléschen
nicht, auch wenn das letzte Wort verklungen ist. Hier ein September-
nachmittag, der Ddmmerung und Abend wird; Biicher, Bilder, Biisten,
Blumen; das Arbeitszimmer eines jungen Mannes, szenisch ausschwingend
iiber die Kleinstadt hinweg in Gras und Gebiisch einer frithherbstlichen
Landschaft; und im Bilde bei wechselnder Beleuchtung und Stimmung
vergeistigte Freundschatt zweler junger Leute. Dort Nachmittagssonne
von Athen; Freilicht, ein Ringhof; Knaben beim Spiele mit Knécheln
und Wiirfeln, verliebte Jungen; und alles verstrickt in das Rankespiel der
Begriffe, das Sokrates unter ihnen anzettelt. Einheitlich modulierte Stim-
mung fasst das Doppelstiick zur Einheit. Ironischer Anklang; inmitten zu



212 Josef Nadler

beiden Seiten der Fuge hier wie dort ein gefiihlsbetontes Szenenbild:
ironischer Ausklang. Um den Inbegriff der Dolmetschkunst geht es
schon hier. Aber die Ubersetzung des Lysis ist nur Teil eines gepaarten
Kunstwerkes und die Urschrift in jenes Deutsch verwandelt, das ihr der
verhiltnismiBigen Zeitstufe nach am gemiflesten war, in das peinlich ge-
pflegte Gemeindeutsch von 1900.

Fortan hat Borchardt den Dichter und den Gelehrten in jedem Falle
aus wohlverteilten Rollen zam Worte gemeldet. So in dem #uflersten
Gegenstiick zum Gesprdch iiber Formen und Platons Lysis, in den Alt-
ionischen Gotterliedern. In einem Nachwort packt der Gelehrte das Pro-
blem an, das zu den schwierigsten im Bereiche der klassischen Sprach-
wissenschaft gehort. Der fachlich Unvertraute vermag nur unbeteiligter
Zuschauer zu sein und wird Zeuge eines Schauspiels von bestrickendem
Reiz, wie sich leibhaftig vor seinen Augen, Bild nach Bild, das Schicksal
abrollt, das diese Gétterlieder aus der homerischen Welt des Glaubens in
das dumpfe Dasein des Aberglaubens stiirzt, sie zu einer orphischen
Magierbibel macht, immer wieder im Umkreis von Homers Namen fest-
hélt, sie als sicher wirkenden Héllenzwang durch die geschiftstiichtigen
Hinde byzantinischer Buchhandler treibt, bis sie geborgen nach tausend-
jahrigem Missbrauch in den Schutz des Dichters iibergehen. Dieses
Nachwort bezeugt von neuem Borchardts erstaunliches Vermogen, die
Geologie geschichtlicher Zustinde schichtenweise zu durchschauen und
die Sehschirfe seiner Phantasie unmittelbar in Bilder umzusetzen. Der
Gelehrte hat « den letzten Bann, der iiber den alten Gétterliedern loniens
liegt, brechen wollen, indem er sie von der homerischen Voraussetzang
endgiiltig ablést und selbstindig macht, sie darbietet, als was sie sind:
nicht als Anhang, sondern als wiren sie das einzige Urdenkmal des grie-
chischen Vélkermorgens, und hitte es weder Ilias noch Odyssee gegeben.»
Eine solche Aufgabe konnte nur im Verein mit dem Dichter gelost werden
und der hatte das erste Wort. Kam es darauf an, « die Urmasse, die da-
hinter steht, griechisch nie wiederzugewinnen, deutsch zu erahnen, » so
blieb von den sonstigen Wegen nur einer. Wenn auch Sprache und Vers
kein Hindernis waren, diese altionischen Gétterlieder auf die zeitverwandte
Stufe altgermanischer Gesinge zu iibertragen, der Stil verbot es. Und so
wahlte derselbe Dichter, der es sich sonst zum Gesetz machte, romanische
Dichtungen des Mittelalters in die zeitverwandte Sprachform der Deut-
schen umzuschaffen, diesmal den neutralen Ton des Neuhochdeutschen,
um 1hm die Schattierungen dieser Gétterlieder einzufirben. Niemals stand
Borchardt vor einer schwereren Aufgabe als hier, wo es thm galt, «die



Rudolf Borchardt 213

Noch-nicht-Sprache, die sich erst im Blitze der Poesie zur Sprache bildet,
die unschuldig schamlose, die unschuldig regellose », hérbar zu machen
im Organ des restlos geklarten und geformten Schriftdeutsch. Nur maflig
sind die Wortformen fiir seine Zwecke zurechtgebogen, sparsam ist der
iltere Lautbestand und Wortschatz herangefiihrt, iiberaus reich dagegen
wurde das geniale wortschopferische Vermogen geniitzt, wie natiirlich,
da ja in den griechischen Zusammensetzungen und Beiwértern die Ur-
krifte der Poesie wirkten. Was aber an dieser groflartigen restitutio in
integrum Stil ist und echtes Altertum aufquellen lasst, geht auf Rechnung
des Satzbaues und des « unschuldig rege]losen ’)Gefiiges der Vorstellungen
mehr als der Worte. Gewollte Eintonigkeit ist das Grundgesetz dieses
Verses, der weitab von der geleckten Glitte unseres klassischen Hexa-
meters die sprode Ausdrucksfihigkeit primitiver Jugend zuriickzaubert.
Ohne Furcht vor Paradoxen muss gesagt werden: in diesen Gétterliedern
ist das hellenisierte Ethos unseres klassizistischen Deutsch vollkommen
Stil und hohe Form geworden.

In ein grofles, stolzes und mutiges Wort lauft das Schlusswort dieses
Buches aus. «Dies Bild der Antike und des Griechentums der Urzeit,
das historisch, als eine Seelenbewegung der deutschen Nation, seine
Schicksale erfiillt hat, 1st nicht mehr zu korrigieren oder zu heilen, sondern
nur noch, und zwar in der Schépfung, zu vernichten.» Der besondere
Sinn dieses Satzes und seiner Nachbarn wird in anderem Zusammenhange
erwiesen werden miissen. Fiir jetzt begriinden sie hinlidnglich, warum
Borchardt seine ganze Kraft zusammenfasste im Aufschiirfen jener latei-
nisch-germanischen Kultur, die das Nordufer des westlichen Mittelmeeres
iiberschichtete. Wir haben keinen Einblick in die Zeitreihe, der entlang
im Dichter die Probleme einander zeugten. Und wir vermuten nur, dass
er von ltalien her, die Kette des Lebens zuriicktastend, in die Provence
geleitet wurde. Wir versuchen, was einem Lebenden gegeniiber, der sich
erst zogernd offenbart, allein moglich ist, einen organischen Grundriss zu
geben. Und in den Herzpunkt eines solchen, von dem aus die Linien sich
6ffnen und von dem sie wieder gebunden werden, gehort das schmale
feine Biichlein Die grofen Trobadors. Die provenzalische Literatur be-
deutet fiir Borchardt ein doppeltes. Entwicklungsgeschichtlich ist sie ihm
das Kernproblem mittelalterlicher Dichtung in den germanisch—]ateini-
schen Lindern, und so war denn der Gelehrte und sein zusammenfassen-
der Verstand im Spiele. Schipferisch gab sie sich als lauterster Erguss der
germanisch-lateinischen Seele zu erkennen und sie riihrte an den Dichter
und sein bildendes Ingenium. Wie bei den Gétterliedern hielt Borchardt



214 Josef Nadler

auch diesmal auf getrennte Felder. Was der Gelehrte zu sagen hatte
wurde in einem Nachwort niedergelegt, iiber dessen ungewshnlich neue
fruchtbare Erkenntnisse noch unter einem weiteren Gesichtswinkel zu
reden sein wird. Der Dichter waltete seines Amtes in einer auserlesenen
Sammlung verdeutschter provenzalischer Lieder. Die Frage nach dem
gebiihrlichen Stil war diesmal keine. Da es in Deutschland eine gleich-
zeitige Liederliteratur gab, die mit einer ihrer Wurzeln von jener proven-
zalischen stammte, so fand sich der Dolmetsch einem idealen Falle gegen-
itber. Es blieb nur die eine Moglichkeit, diese provenzalischen Gebilde
am deutschen Sprachstoff des dreizehnten Jahrhunderts abzuformen.
Borchardt hat freilich auch hier nicht, wie nirgends, « iibersetzt », das heifit
Worte und Wortverbindungen einer Urschrift durch die leidlich ent-
sprechenden Worte und Wortverbindungen einer andern Sprache ersetzt.
Er hat aus dem schopferisch und eigenwillig vorgeknoteten mittelhoch-
deutschen Sprachstoff Gebilde erzeugt, die das Urbild nicht nachahmen
wollen, sondern 1thm gleichen wie Geschwister. Nicht die mechanische
Kopie, sondern organische Schopfung einer zweiten Zeugung sind sie,
und dass sie unverwandte Ziige haben und einander fremd sind, Urbild
und Abbild, ist ebenso notwendig wie das andere, dass sie als gewollte
Paare erkannt werden.

« Diese uralten Dichter eines untergegangenen Volkes hat er wieder-
geboren, weil sie ihm unsterbliche lebendige Gestalten sind, denen seine
Ehrfurcht und sein Dank fiir alles Unendliche gebiihrt . .., was ihr sehe-
risches und naives Genie seiner eigenen Nation in jenen Jahrhunderten
gewihrte, in denen sie das Seelengut der Volkerwanderung verzehrt hatte
... und verhungert wire ohne das herrliche Darlehen ... nicht wohl
mehr der Provenze, denn sie war erschlagen, aber ihrer Erben in Italien
und England. » So im Nachwort zu den Trobadors. Und gegen Ende der
Epilegomena zu Dante : « Was wir bei den groflen Deutschen des zwélften
und dreizehnten Jahrhunderts ... nur vereinzelt kosten: die Essenz des
groflen provenzalischen Welt- und Seelenbildes, nicht durch ein rohes
franzésisches Medium gegangen, sondern unmittelbar in fremde edle
Scholle verpflanzt und nun sich erst kostlich offenbarend: hier erfiillt
es das ganze Buch ... Nur ein italienischer Biirger wie Alaghieros Sohn
konnte das, weil er anders war, aber an sie glaubte und sein wollte wie
sie. Dass er sie nur von weitem und in den allgemeinsten Umrissen kannte
... hat seinem Glauben nicht geschadet.» Gleichviel, dass Borchardt
schwerlich auf diesem Wege von den Provenzalen her zu Dante kam. Es
gibt den Ausschlag, dass wir zu Borchardts Werk nur von dem Dreiwege



Rudolf Borchardt 215

herkommen kénnen, wo die Schépfung der Provenzalen sich ins Euro-~
piische verzweigt, in das Italien Dantes, das Deutschland Wolframs und
Hartmanns, das England Wilhelms des Eroberers. Von den Provenzalen
her fiithrt Borchardts Linie zu seinem Dante und iiber Wolfram zu seiner
selbstgemiaflesten Dichtung, zu Durant.

Gegeniiber Dantes Vita nova fand Borchardt sich in gleicher Lage
wie bei den Trobador. In dem denkwiirdigen Aufsatz Dante und deutscher
Dante von 1909 wurde bereits festgestellt, dass es unmoglich sei, ein Buch
des dreizehnten Jahrhunderts, das in einer nie gesprochenen, hochst lite-
rarischen und konventionellen Sprache geschrieben sei, «in den Alltags-
jargon einer Verfallzeit ohne lebendige Literatur zu iibersetzen ». Wie sich
bei den Trobador die gleichstufige deutsche Dichtersprache-des dreizehn-
ten Jahrhunderts als stilgemaf3 darbot, so hier die unvergleichliche deut-
sche Prosa des vierzehnten Jahrhunderts. Ebenso gewiss wie Dantes Vita
eine Verteidigungsschrift ist — Borchardt handelt von diesen Dingen mit
iiberzeugender Sachgewalt in der Sonderschrift Epilegomena zu Dante -,
ebenso sicher konnte dies Buch nur in der verseelten mystischen Prosa
der hohen Selbstbetrachtung und Selbstbeschreibung nachgeschaffen
werden. Wozu die Lyrismen der Trobador wenig Gelegenheit boten, das
wurde in der Vita meisterlich geniitzt: der reiche Wechsel im Verstellen
der Nebensitze, wie thn die Prosa der Mystik erméglichte, eine uner-
schoptliche Quelle rhythmischer Figuren.

Soviel Schulung und wieviel Vorarbeit noch, die bis jetzt gar nicht
sichtbar geworden: Gewinne aller Art aus der klassischen, romanischen,
germanischen Sprachwissenschaft; eingelebte Kenntnis mittellindischen
Volkes und Landes; die gesamte Lebenssumme zweier Jahrzehnte; all
dies wenigstens ist in jener Nachschépfung aufgegangen, die sich zu unse-
rer Zeit verhalt wie ihr Urbild zu der seinen, in Dante deutsch. Borchardt
hat auch in diesem Falle wie bei den andern Arbeiten gleicher Art selber
zusammengetasst, was Vorgeschichte seines Werkes ist. Wenn die proven-
zalische Dichtung der Angelpunkt von Borchardts Schoépfung ist, sein
deutscher Dante, die Divina comoedia, ist Wesen und Inbegriff dessen,
was er geschaffen hat und noch schaffen wird. Wahrscheinlich war alles
andere, was wihrend der Arbeit an dieser Dichtung erstand, nur Probe,
Seitentrieb, vorliufige Entlastung, Wirkung aus dem Innern dieses méch-
tigen Unterfangens, das kein gleichberechtigtes Unternehmen neben sich
dulden konnte. Erst diese Divina comoedia rollte eigentlich das Problem
des « Ubersetzens » in ganzer Tragweite und Verantwortung auf. Allein
die wortliche Wiedergabe des Inhaltes, Nachbildung des Verses « mit der



216 Josef Nadler

melodischen Struktur, die sich aus der Bestimmung fiir lebendigen Ge-
sang ergibt, mit dem Tone des fortschreitenden epischen Berichtes, mit
seinen schweren Pausen und seiner erbarmungslosen Unaufhaltsamkeit »,
gar nicht zu gedenken der iiberaus schwierigen Reimbindung, zwangen zu
der Frage, mit welchem Deutsch sich denn die Divina comoedia nachbilden
lasse. Nur aus dem leichtbliitigen Glauben an die Allmacht der Sprache,
die Goethe gebraucht hatte, vermag erkliart zu werden, dass das ganze
Jahrhundert bis auf Borchardt verging, ehe diese unerlissliche erste Frage
gestel]t wurde. Sie aus reinen Griinden des Stiles zu stellen, war dem
neunzehnten Jahrhundert vollends nicht zuzumuten. Zwei Erw«’igungen
fithrten von verschiedenen Seiten auf den gleichen Punkt. Das Schrift-
deutsch ist seinem Ursprunge nach eine Bedarfsprosa gewesen, ist zur
Dichtersprache nur notdiirftig eingerichtet worden und als Dichtersprache
sehr jung. lhr fehlt der Bestand der ersten sieben Jahrhunderte deutscher
Bildung. Die einzige wirkliche Dichtersprache haben die Deutschen um
das dreizehnte Jahrhundert besessen. Und von der andern Seite. Schrift-
werke von Vélkern mit gleichlaufender Zeitbahn diirfen beim Ubersetzen
nur auf der gleichen Stufe verschoben werden. Dantes zeitgensssische
deutsche Stufe war die Wende vom dreizehnten zum vierzehnten Jahr-
hundert. Das Deutsch um 1300 entsprach durch seinen weltanschaulichen
Sattgehalt wie als Dichtersprache dem Stil der Divina comoedia. Doch
Borchardts Deutsch ist darum nicht mittelhochdeutsch. Das hért man
schon am Lautstande. Die Dichtersprache des dreizehnten Jahrhunderts
ist wohl Grundfarbe. Aber in transparenten Schichten sind ihr da und
dort Bildungsworte spiterer Geschlechter und Kulturkreise, Farbtone der
Mundarten, Niiancen eigenwilliger Wortschépfung aufgesetzt. Borchardt
hat gewissermaflen zwischen der alten oberdeutschen Dichtersprache und
der jungen ostdeutschen Gemeinsprache die fehlenden organischen Uber-
ginge geschaffen, zwischen beiden Sprachen eine schlagende Ader er-
weckt. Wie immer und jedesmal. Er hat nicht gemacht, sondern lebendig
wachsen lassen. Das Deutsch seines Dante ist die alte oberdeutsche
Dichtersprache, wie sie etwa aussehen wiirde, wenn ste sich lebendig tort-~
entwickelt hitte und Dichtersprache geblieben wire, so dass unser Schritt-
deutsch lediglich eine ihrer jiingeren Stufen wire. Das Wesentliche dieser
beispiellosen sprachlichen Schoptung liegt also nicht im Wortschatz, der
freilich kaum iibersehbar grof} ist. Er liegt im Bereich des Abwandelns,
der Wortformen, der Wortfiigung, der Wortfolge. Borchardt hat dem Ge-
brauch des artikellosen Hauptwortes neue Maoglichkeiten erschlossen und
die personifizierende Kraft dieses Redeteiles fast ins Mythische gesteigert.



Rudolf Borchardt 217

Dadurch, wie mit dem freien Gebrauch des Kasus fegte er fast alle Wider-
stande hinweg, an denen bisher die getreue Wiedergabe von Dantes Versen,
Verszisuren und Versschliissen gescheitert war. Die frele und kiihne,
wenngleich sprachgemifle Umgestaltung der Wortfolge lieB thn seinem
Deutsch tast alle Kunstmittel der griechischen und lateinischen Sprache
zuschanzen. Frel, befreit von rein logischen Baugesetzen, fiigt die Folge
der Sitze sich den Bediirfnissen der Stimmung, der Anschauung, des
Rhythmus. ¢« Man kann sich an einem Menschen nicht schwerer vergehen,
als indem man ihn glauben macht, es gibe leichte Wege zum Schweren
oder das Schwere sei eigentlich leicht, » heifit es aus dem Munde des
Dichters im Gesprdch iiber Formen. Das mag denen zu wissen niitzlich
sein, die da glauben, zu Dante gibe es auch leichte Wege und die Divina
comoedia, « gemeinverstiandlich » iibersetzt, sei eigentlich eine ganz ein-
fache Sache. Genug, eine Moglichkeit, Dantes Gedicht « an alle » zu rich-
ten, gibt es nicht, und Einspriiche gegen Borchardts Werk miissten aus
dem Wesen seiner Aufgabe gewonnen sein. Sind sie das nicht, so sind es
keine.

Dantes Weltgedicht war Inbegriff und Erscheinung des christlichen
Abendlandes, letzter Ausdruck germanisch-lateinischer Weltbiirgerschaft.
Die zwanzigjahrige Arbeit um den Eigengewinn dieser Schépfung hat
den Dichter selber in diese lateinisch-germanische %0:27) eingebiirgert. In
dieser Arbeit hat er seinen ganzen selbsterworbenen Besitz an Weltanschau-
ung und seelischer Haltung, an Stil und Kunstvermégen, an Sprach-
mitteln und Verskunst fruchttragend ange]egt. Von dieser An]age leben
alle Dichtungen Borchardts wie die Blumen eines verschlossenen Gartens
von dem lebendigen Brunnen der Mitte.

Durch Dantes Welt hindurch iiber Wolfram und Hartmann zuriick
zu den Provenzalen fiihrt Borchardts héchste dichterische Leistung Der
Durant mit dem sicher gezielten polemischen Untertitel « Ein Gedicht aus
dem minnlichen Zeitalter ». Es ist eine freie Nachschépfung deutsch-
mittelalterlichen Stiles. Zum erstenmal seit das grofle Viergestirn alt-
deutscher Epik untergegangen ist, lebt hier wieder ihr Vers auf, dieses
unvergleichliche Gebilde, fiir das die Deutschen in allen folgenden sechs
Jahrhunderten keinen Ersatz mehr gefunden haben. Vier Hochtonstellen
sind Gesetz, aber wie sie fallen und wie sie mit der tragenden Flut der
leiseren Redeténe zu verschmelzen sind, ist der schweren und gefihrlichen
Freiheit hingegeben. Ein Sprechvers, nur vom Dichter zu zwingen, der
fiir Zuhérer redet. Und so ist dieses Gedicht von der ersten bis zur letzten
Silbe erlebter Rhythmus fiir den, der diese Verse zu sprechen weif3.



218 Joset Nadler

Vollkommen wie diese reimgepaarten Verse sind Anschauungen, Bilder, zu
empfinden, zu wollen, sich auszudriicken, von Wolfram und Hartmann her
wieder aufgewacht. Und eben weil nicht fern vom Leser ein Schreiber saf3,
irgendwo im Wesenlosen, sondern weil ein Sprechender von Zuhérern ver-
nommen wird, thnen vor Augen steht und sie von Mund zuAug'und Ohr an
sich fesselt, darf und muss der Dichter wie in den héfischen Versromanen
im Spiele mitspielen. Nur durch 1hn zu héren, wire zu wenig. Man muss
und will auch von ithm héren. Wir ahnen, wie sehr es seine Geschichte ist,
die der Dichter hier vortrigt, wenn er wie in den alten Maren mit «ich »
und « horet » dazwischen tritt. Der Durant ist ein Bekenntnisbuch, eines
der persénlichsten, von dem wir wissen. Aber worin und wieweit, das ent-
zieht sich der Frage und Antwort. Es ist ein tragischer Vorwurf, die
Tragodie des hofischen Mannes jener Epoche, in der Borchardt sein Werk
verwurzelte. An der gleichen Frau, durch die er sich, da sie ihm unberiihr-
bare Geliebte ist, emporldutert, stiirzt er in die Brunst des Tieres, da sie
ihm Gattin geworden ist. « Liebe von Weib und Mann Meint ein Kind von
den beiden. Wer das nicht will, soll leiden.» Sicherlich soll damit nicht die
ritterliche Kultur und ihr Inbegriff, « die hohe Minne », getroffen werden.
Sondern jeder geht am Ethos der Zeit und des Standes zugrunde, der ¢in
sich das Maf3 » nicht hat. Der Held will die Frau nur als Gegenstand as-
ketischer Verehrung kennen, oder er verfillt in tierische Brunst. Er hat
das Maf} der Natur und der irdischen Mitte nicht und stiirzt aus dem
Himmel in die Holle, weil er den Anblick der Erde nicht vertrigt. Dies
menschliche Urmotiv ist im Paldstina der Kreuzziige an Durant, dem
Sohn eines friankischen Ritters, zu einer wahren « Herzmire » gestaltet.
Wie diese epische Geschichte offensichtlich dramatisch, so ist die
dramatische, in der Borchardt ein problematisches Gegenstiick gegeben
hat, ebenso fithlbar lyrisch. Wir meinen das Spiel Verkiindigung, das allein
als erster Teil eines dramatischen Gedichtes Die Pdpstin Jutta vorliegt.
Ein Legendenstoff auf dem Hintergrunde von Maria Verkiindigung, wie
sie dem Dichter wohl mehr aus alten Gemilden denn aus dem Neuen
Testamente aufstieg. Eine Jungfrau in der schwiilen Morgenstimmung
erwachter Geschlechtlichkeit fiihlt sich durch den falschen und den echten
Boten vor die Wahl gestellt, entweder iiber ihre Geschlechtlichkeit hinaus
oder mitten in das Mysterium ihres Geschlechtes hineinzustreben. Ab-
griinde des Gedankens tun sich auf. Die Mystik wohl aller Vélker ist dem
Problem nachgegangen, wie sich der Abfall der Erkenntnis von Gott
durch Spaltung der Schépfung in gegensitzliches Geschlechtswesen
offenbarte. Und sie hat immer wieder das Wunschbild erwogen, wie man



Rudolf Borchardt 219

zur siindenlosen Einheit mit Gott zuriickgelangen miisste, wenn es ge-
riete, durch Verzicht auf Erkennen und Zeugen die Entzweiung des Ge-
schlechtes zur Ureinheit der Welt zu schlieen. Und diesen Gedanken,
freilich in sein Gegenteil verkehrt, predigt im Spiel der grofle Versucher,
der falsche Bote. Er sucht die Jungfrau aus der Natur heraus zu verlocken
zur Widernatur verleugneter Geschlechtlichkeit, zum Abfall vom Weibe:
«Nimm, was dein Leib begehrt und lache drein. » Es ist das grausige Evan-
gelium der Selbstsucht und des Selbstgeniigens. Ihm entgegen der wahre
Bote und sein Evangelium der Mutterschaft : « Dass nur gewinnt, wer sich
verliert, Dass, um der Welt und Gott zu steuern, Es Leib und Seel’ dran-
setzen gilt . ..Der Mensch muss steigen und sich miih'n Und muss sein
Blut ins Blaue schleudern, Gleich den Verschwendern und Vergeudern. »
Indem er der Jungfrau ein Kind verkiindet, schlieit das Spiel, das auf die
folgenden der ganzen Reihe bezogen, Ritsel aufgibt, die nur von dorther
gelost werden kénnen. Es ist nur eine einzige Szene und spielt ohne Wech-
sel im selben Raume, der Halle eines « Altviterhauses ». Ein wundervoll
lyrisches Gebilde, musikalisch und melodramatisch, strémt es innerlichste
erotische Zustinde und Entscheidungen in atembeklemmende Worte aus.
Wie wenn Handlung und Mitspielende nur verkérperte Spiegelungen aus
dem Innern der nach Klarheit ringenden Jungfrau wiren, so fiihlt das
Stiick sich an und so miisste es wohl auch gespielt werden.

Ein drittes Mal und nun in der furchtbaren Sachlichkeit von Luthers
deutscher Bibel formte Borchardt den Vorwurf aus, den Verkiindigung in
der tiefsten Heimlichkeit einer Jungfrau andeutete, und der in Durant
wie in Joram durch das Wort des Dichters umschrieben ist: « Liebe von
Weib und Mann Meint ein Kind von den beiden: Wer das nicht will, soll
leiden. » Bei Durant ist das Problem an der Besonderheit mittelalterlich-~
ritterlicher, in Joram am Einzelfall altjiidischer Umwelt und altjiidischer
Beziehungen zwischen Mensch und Gott glaubhaft gemacht. Fiir Joram
1st der versagte Sohn kein Antrieb tragischen Empfindens, bis ithn nach
schweren Priifungen seine Frau mit der Frage trifft: «So du aber die
Wahrheit sprichst, so rufe ins Haus nach deinem Sohne, ob du einen
habest, dass er deinem Eide helfe und strafe mich Liigen.» Und da in
dieser Umwelt Gott es ist, « beides, Zu geben und zu nehmen », SO erzwingt
sich Joram in hartem Ringen Gottes Gerechtigkeit und Widerruf und
wird in wunderbarer Fiigung mit einem Sohn begnadet.

Durant, Verkiindigung, Joram, jedes Gedicht ein Stil fiir sich, sind die
Grenzmarken, innerhalb derer Borchardt nach den bisherigen Zeugnissen
Herr ist. Zwischen sie gliedert sich mancherlei Besitz ein, aus dem sich



220 Josef Nadler

auf méglichen oder notwendigen Zuwachs dieses Bereiches schlieflen lasst.
Da ist das Krippenspiel, die ungelenke, einfaltige Glaubensstirke hand-
werkerlicher Spielfrommigkeit; dem siebzehnten Jahrhundert mit kiihler
Meisterschaft abgelistet, das schiferliche Alexandrinerstiick Die geliebte
Kleinigkeit ; eine groflartige Verseelung jenes Italien des vierzehnten Jahr-
hunderts im Fieberrausch eines sterbenden Sechzehnjihrigen, Die Beichte
Bocchino Belfortis, ein Gedicht, das eigentlich mit seinem gegensitzlichsten
und verwandtesten Widerspiel, mit dem Prosastiick Villa, zusammen-
gehort wie Leben und Tod. Und da ist, in drei Sammlungen vereinigt —
Jugendgedichte, Vermischte Gedichte, Die Schopfung aus Liebe — Borchardts
Lyrik. Sie zeugt fiir die fast unbegreifliche Tatsache, dass soviel an
Bildung, Stilformen, Sprachwesen aus allen Zeiten und Riumen des
Abendlandes durch diesen Menschen hindurchgegangen ist und sich ins
Spektrum zerlegte, die Seele menschlich rein und ménnlich stark geblieben
ist, wie das Prisma. Aber aus dieser scheinbar abgeschlossenen Ganzheit
heben sich Werke ab, die auf noch unverteilten Boden zielen und Vor-
sicht in Versuchen lehren, ein Wesensbild zu rahmen, das noch keinen
Rahmen duldet. Wir finden, dass Borchardts Novelle Geschichte des Erben
— tibrigens nach Anlage und Linienfiihrung eine Spielszene von beson-
derer Kraft — neue Erzginge des Dichters anschiirft, so unverkennbar sie
sprachlich das Geprige seiner Prosa trigt. Weit ins Weite vollends deutet
das Gedicht Die halbgerettete Seele, seit Herder die erste Neusché')pfung,
ja die erste vollendete Gestalt einer Gattung fiir sich, der Parabel, fiinf-
tonige, ungereimte 1 rochien, die an stilvollster Versbehandlung und rafti-
niertem rhythmischen Duktus, an gediampftem Glanz der Sprache und
fast ritueller Haltung der Gebirden wohl alles iibertreffen, was Borchardt
je geschrieben hat. Diese 350 Verse bezeugen das Riihmlichste, das sich
von dem Dichter und Menschen aussagen lasst. Ein Cherub, « dem es ob-
liegt, dem Gesandten Satans Zweifelhafte Seelen zu bestreiten, Focht um
eine halberlsste Seele Hoch in Liiften wider den Verfluchten » und stiirzt
ab. Da wird ihm der Auftrag: « Suche, Mensch, die Arbeit zu vollenden,
Der du Engel dieses Mal gebrachest. » In Menschengestalt durchwandert
er die E.rde, «Bis er einst, m Hafen, an des Meeres Landungen » jenen
Jiingling fand, « Rechts vom Arm die Kupplerin und links den falschen
Freund, den hiibschen Mund voll Liigen ». Der ist jene halberlsste Seele.
Und der Cherub-Mensch nimmt den Jiingling mit sich, miiht sich um die
Seele und sieht sich eines Morgens von dem Jiingling verlassen. Und
wieder sucht und sucht er, bis er den Halbverlorenen ein zweites Mal
findet « In des Kénigs Stadt ». Er fiithrt den Schénen in die Berge, wendet



Rudolf Borchardt 221

dest

die ganze Inbrunst des Wortes an ihn und sieht sich ungehért verlassen.
Da sucht er abermals und nun in den verworfensten Bezirken. Endlich:
« In der allerletzten der verlorenen Hafenschinken, einwirts wo die Sonne
Weifles Gift in eine Hofstatt spie, Sitzen fand er den so lang Gesuchten:
Bei dem Wiirfler und dem Knabenschinder Saf er, einer Neige Weins in
Jenes Lederbecher spiilend ...» «Und er sprach den Gruf} und saf} zu
thnen. » Doch da iiberkommt den Heiligen eine Sehnsucht, ¢« Zu verlassen
das zu oft vergeblich Seinem Zug zur Tiefe Abgerungene Und sich selbst
ins Goéttliche zu retten, Ja, und wir's durch ein vermessen Wort, — — Und
er sprach’s nicht; sondern sprach zu jenem, In den Staub bei seinem
Staube sitzend: Walte Gott hinfort des eignen Willens, Welchen meine
Schwiche nicht vollendet. Hier will ich nun sein und bei dir bleiben; Der
da rein ist, helfe dir und mir. » Und dieser heroische Akt der Barmherzig-
keit und Liebe entscheidet. Dem Heiligen brechen seine Cherubsfliigel
wieder aus den Schultern. Er steigt im Fluge empor, indem er die Seele
des Jiinglings, « Allen Hader himmelwirts entscheidend, Mit sich riss,
und rein ward vor dem Reinsten ».

Ob der Mikrokosmos von Borchardts Werk etwa nach dem Bauriss
einer grofferen Welt gegliedert ist?> Und ob dies Einzelleben iiber sich
hinaus ein Ganzes bedeutet? In dem einleitenden Briefe zu Eranos, der
Festschnft fir Hofmannsthal, hat Borchardt sich mit Worten, die den
Anhauch eines groflen Erlebnisses ausstrahlen, zu Herder bekannt. Durch
zahllose Einzelwesen hat Herders Geist sich unter den Deutschen ver-
vielfacht. Aber wir kennen in diesen anderthalb Jahrhunderten keinen,
der das echte Vermachtnis Herders in seiner ganzen Breite und Tiefe mit
solcher Strenge gewahrt und wieder lebendig gemacht hitte wie Bor-
chardt. Wir glauben ahnungsweise zu wissen, wieviel aus dem ernsten und
gewissenhaften geistigen Selbstgewinn des neunzehnten Jahrhunderts in
Borchardts Werke fruchtbar geworden ist. Aber kein Zug ist darunter,
der nicht die heimliche Prigemarke Herders triige. Borchardts Werk ist
ein Abbild der Welt, die von Herders ins Unendliche gesffnetem Winkel
umzirkelt wird.

Alle Epochen geistigen Aufstieges der Deutschen sind von England her
itber Ostdeutschland bewegt und gespeist worden. « Die ungeheure, be-
rauschende und adelnde Kunst Englands, » so empfand der reife Jiing-
ling, der die Rede iiber Hofmannsthal gesprochen hat. Und aus der eng-
lischen Bildung organisch herausgewachsen ist das Grundproblem von
Borchardts Leben, Selbstgewinn und Nachschépfung von Dantes Welt-
gedicht. Warum gerade In England der erste ernste Versuch einer Dante-



222 Josef Nadler

itbersetzung, der von Vita nova durch Rossetti in die Sprache der English
Bible, gelingen konnte, dariiber gibt Borchardt in seinem Danteaufsatz
Auskunft. « Eine lange Durchdringung dieser beiden Welten (von Dantes
Strophen und Shakespeares Schauspielerverse) miteinander musste jeder
wirklichen Ubersetzung der Comedia voraufgehen: jene Durchdringung,
die in England so alt wie Chaucer ist, die England mit der lateinischen
Novelle, dem Madrigal, der Ballade, dem Sonett, der Stanze in zahllosen
Abwandlungen jahrhundertelang versorgt und Rossetti eine vorgearbeitete
Dichtersprache in die Hande liefert. » Und an Swinburne, dessen Verse
er iibersetzte, fand Borchardt den vorbildichen Dichtertypus darin, dass
Swinburne «fiir jedes stilistische Bediirfnis eine eigene archaische, fast
liturgische Sprachform zur Verfiigung steht: die biblische fiir Aholibah
und den Reigen der Kéniginnen, die galante fiir Rokoko, die renaissance-
haft reiche fiir die grofien Balladen ». Man weif} wie entscheidend fiir die
ostdeutsche Bildung seit Jahrhunderten das Zusammenspiel mit den
Angelsachsen war. Typisch ostdeutsch also ist es fiir Borchardt, dass er
wie Klopstock einst, von Zwischenliegendem zu schweigen, das Urbild zu
sich selbst von England empfing.

Historismus als Seelenhaltung und Organ der Welterfassung 1st sich-
sisch-norddeutsch, durch Herder und die Romantik aus ursichsischer
Anlage herausgearbeitet. Eine sidchsische Schopfung ist die grofle deutsche
Historie von Niebuhr iiber Ranke, der sichsischen Ursprungs und ein
Schiiler Niebuhrs war, bis zu fithrenden Meistern der Gegenwart. « Ist
ein Fakt » wiirde Karl Postl sagen. Nur missverstindlich kénnte man be-
haupten, Borchardts Schépfung hitte thre Wurzeln in der ratio. Sie lebt
aus jenem Historismus, zu dem man weder erzogen noch durch Willens-
akte getrieben wird, zu dem man geboren ist und der letzte Zuginge in
Welt und Gott in gleicher Weise 6ffnet wie irgendeine andere Moglich-
keit. Wir erkennen den Historismus als heimliches Merkmal alles dessen,
was urspriinglichen deutschen Geistes ist, woher immer sein Triger ge-
boren wire. Und mit unserer Uberlieferung ist keine andere vereinbar.
Woraus nicht folgen soll, dass eine andere schlechter wire. Sei es iiber
Herder, sei es iiber England, Borchardt lebte aus diesem gemeinséchsischen
Historismus auf beiden Ufern der Nordsee auf, und dieser Historismus
ist, was Borchardt «das Erbe» nennt, grofle germanische Tradition
schlechthin.

Aus diesem Historismus floss der sdchsisch-ostdeutsche Aufruhr im
Verhiltnis Europas zur Antike. Er begann mit den nordisch gewordenen
Romanen Zoéga und Winckelmann und fiihrte zu jener Realantike und



Rudolf Borchardt 223

zu jener Monumentalphilologie, die das iiberlieferte Buchwissen der
Franken und Alamannen vom Wesen der Alten aufléste in die sidchsisch-
nordische Wissenschaft vom Realbesitz der antiken Welt, vom Idealismus
zum Naturalismus im germanisch-antiken Zusammenleben. Es war eine
Bewegung, ausgelést von einem neuen nordischen Einbruch in die ge-
sichert erscheinende Welt des klassischen Erbes, und diese Bewegung fiel
zusammen mit dem Beginn der groflen Aufgrabungen des italienischen
und der Befreiung des griechischen Bodens, sie organisierte sich um das
preuBlische archéologische Institut zu Rom, und sie nahm ihre nordisch-
sichsische Hohenlinie, um nur zwei zu nennen, iiber die Sachsen Momm-
sen und Schliemann. Wir hatten diese Gedankenginge lingst fiir andere
Aufgaben festgelegt, als uns im Nachwort der Gétterlieder der Satz begeg-
nete: ¢ Ein Jahrhundert, das uns gegeben hat, was Goethe und sein Zeit-
alter nicht kannten, die heraufgestiegenen Denkmaler, das alte Land
selber und seine Landschaft, die Formbreite seiner Urverwandten, die
Blicke in seine Urepochen, wahren Begriff und Ahnung seiner Sprache
und Art als eines Stiickes menschlicher Geschichte, nicht nur eines dsthe-
tischen Kanons ..., wirken in unseren Seelen und machen sie nach neuen
Liiften und neuen Bildern, einer frisch wieder erklingenden Gegenwart,
begierig.» Das ist es. Borchardts dichterische Schiirfung am &stlichen
Becken des Mittelmeeres, aus der seine Gétterlieder wohl nur ein erster
Spatenwurf sind, setzt im Zuge jener nordisch-siachsischen Bewegung die
Ertragnisse der Realphilologie in schopferische Werte um.

Von diesem Willen zu den redenden Denkmalern aus Stein und Mutter-
boden ausgelt'ist, jedenfal]s mit seinem Wirken gleichen Laufes setzte von
Ostdeutschland her eine neue Wendung zu Italien ein, von Volk zu Volk,
nicht mehr um der Staffage willen, die der Italiener seinen Ruinen stand.
Es hitte seine Reize, dieser Bewegung auf Borchardt zu nachzugehen.
Sie duflert sich darin, dass eine Fiille ostdeutscher Dichter und geistiger
Schopfer in Italien heimisch werden — Gregorovius etwa — und dass sich
im 6stlichen Mitteldeutschland eine ganze Welt von Ubersetzern aus den
romanischen Sprachen — wenn auch sehr verschiedenen Stiles und Grades
- zusammenballt. Die gesamte Arbeit um Dante ist ostdeutsch. Noch
immer war die Romantik im Spiele, aber die Romantik, soweit sie Herder
bedeutete. Man ging auch hier aufs Reale und Sachliche, auf Volk und
Boden, wie Theodor Mommsen und Karl Wilhelm Nitzsch, bei allem
Gegensatz, aus italienischen Stidten und italienischer Bauerwirtschaft,
aus dem riickgelassenen Hausrat des grofien Lebens sich die antiken Wirk-
lichkeiten zuriickerschlossen. Von Niebuhr, Mommsen, Nitzsch fiihrt eine



224 Josef Nadler

Linie zu Borchardts Villa wie von Kénig Johann und Karl Witte zu Bor-
chardts Dante. Wie aber kénnte man verkennen, dass Villa und Dante
deutsch ein notwendiges Ganzes sind, Buch und wirkliches Leben, Volk
und Volksboden eines durchs andere wechselweise begriffen und erliutert.

Borchardts inneres Gefiige also, gleichviel ob angeboren oder ange-
bildet, ist so wesenhaft ostdeutsch, als sich das iiberhaupt per analogiam
dartun lisst. Es hat Herders Grundriss, die im Ostdeutschen immer
irgendwie mitspielende Einstellung auf England, es hat die neue sich-
sische Haltung gegeniiber der Antike und die romantisch-romanische Be-
reitschaft jener begrenzten ostdeutschen Entwicklung. Die sichsische
Sachphilologie und der ostdeutsche Romanismus des neunzehnten Jahr-
hunderts waren ein triebhafter Versuch, sich von dem rheinisch-mutter-
lindischen Vermittler zwischen Antike sowohl als mittelmeerischer Bildung
freizumachen und mit eigenen Augen und eigenem Spaten an diese Dinge
heranzugehen. Wir wiinschen nicht missverstanden zu werden und An-
lass zu Streit zu geben, sonst miissten wir wohl eine Stelle aus dem Nach-
wort zu den Irobadors heranziehen. Dort wird iiberraschend neu und
fruchtbar unterschieden zwischen einem provenzalisch und einem fran-
z6sisch beeinflussten Deutschland — la France und la Provence — und aus
diesem Unterschied auf jiingere rheinische Stromungen geschlossen. Diese
Stelle zeigt von neuem, wie klar Borchardt sich selber dem geschichtlichen
Organismus eingefiigt sieht.

So fassen wir denn den letzten Uberblick auf das Wesentliche zu-
sammen. Borchardts innere Entscheidung ist auf Renaissance gerichtet
im personlichen wie im vélkischen Sinne. Jedes seiner Werke ist Organ
und Stufe dieses inneren Vorganges. Borchardts Absicht zielt auf Riick-
gewinn eines einzigen und dauernd fliissigen Erbes, allgegenwirtigen Be-
sitz der Tiefe mehr als der Breite, wodurch die Moglichkeit gegeben
wire, « sich darch einen Wink, wie unter Vettern geschieht, kurz zu ver-
standigen ». Und das in der einen Meinung, die lingst iiberstanden schien:
« Ganz allgemein wird es von der Einbeziehung des echten, nicht des
romantischen deutschen Mittelalters in unser aller Erbe abhingen, ob wir
als Nation wieder zu Vermégen und Kontinuitit gelangen oder nicht. »
Borchardts Mittel sind die des Gelehrten und des Dichters, notwendig
beide fiir solchen Vorsatz und solche Haltung, wobel wir nur zugestehen,
dass allerdings das Handwerk des Literaten und des wissenschaftlichen
Kirrners getrennt ausgeiibt werden kénne, dass aber Begriff und Sache
des Gelehrten und des Dichters im hohen Sinne des Wortes so wenig
trennbar sind wie der Begriff von rechts und links. All das will heiflen:



Rudolf Borchardt 225

der romantische Vorgang, nie unterbrochen und an falschen Merkmalen
lingst als « Neuromantik » ausgeschrien, ist durch Borchardts Werk mit
allen Anzeichen des Echten und geschichtlich Legitimierten sinnfilliges
Ereignis geworden. Bildung eines einzigen nationalen Erbes. Auf dem
weiten ostdeutschen Bogen von Kﬁnigsberg nach Wien ist diese Losung
durch den Bohmerwildler Richard von Kralik seit den achtziger Jahren
geprigt und leider nur an ungeheuren ungeformten Stoffmassen wahr ge-
macht worden. Gipfel vorlidufigen Anstieges in dieser Bewegung sind das
Werk Hofmannsthals mit seiner barocken und das Werk Borchardts mit
seiner romantischen Basis.

Und so stehen wir denn vor einer neuen Situation, die eigentlich, dank
der ungewdhnlichen Selbstverantwortung Borchardts, itber Nacht ge-
kommen 1st. Es ist wenigstens unter Deutschen ohne Beispiel, wie ein
Mann von solchen Gaben des Forschers und Dichters zwei Jahrzehnte
daransetzt, reif und wirksam zu werden; wie er, wihrend wir unsere
Jahresringe in den halbjiahrigen Messkatalogen absetzen, schweigt und
arbeitet und erst jetzt auf der vollen Lebenshohe des Mannes dem ausge-
formten Fleil und Reichtum seiner zwanziger und dreifliger Jahre den
Riegel 6ffnet. Es wire nicht redlich, zu verschweigen, dass hier uns allen
ein Vorbild lebt, fiir die einen freilich zu friih, um begriffen, fiir die andern
zu spit, um nachgeahmt zu werden.

Borchardt sagt einmal irgendwo, die Geschichte setze Massen in Be-
wegung, um zuverlissig zu erreichen, was ithr Absicht ist. Also ginge es
ithr wohl in diesen Jahrzehnten um eine neue Sprache, als um die hochste
geistige Angelegenheit der Deutschen. Zur selben Zeit als Konrad Bur-
dach, letzten Endes auf Dante und seine Umwelt zielend, zum erstenmal
den groflartigen Bildungsgang der ostmitteldeutschen Schriftsprache
wissenschaftlich erschliefit, die Mingel ihrer Geburt und ihres Gefiiges
begriindet, zur selben Zeit ist Rudolf Borchardt am Werke, eben diese
Sprache aus dem aufgeschiirften Reichtum des gesamten Volksbesitzes zu
einer neuen Dichtersprache umzuformen. Hier haben wir nun, in diesem
sechshundertjahrigen Sprachprozess, den Lebensnerv aller ostdeutschen
Vorgiinge seit dem frithen vierzehnten Jahrhundert beriihrt. Burdach und
Borchardt stammen, bei Abstand eines halben Menschenalters, aus Konigs-
berg.

*

Das Gesprdch iiber Formen und Platons Lysis, deutsch. 1905 — Rede iiber
Hofmannsthal. 1907 — Jugendgedichte. 1913 — Prosa I (u. a.: Villa und
Dante und deutscher Dante). 1920 — Verkiindigung. (1904—06). 1920 —



226 Josef Nadler

Die halbgerettete Secle. 1920 — Dantes Vita Nova, deutsch (1912). 1921 —
Krippenspiel. 1922 — Epilegomena zu Dante 1. Einleitung in die Vita Nova.
1923 — Poetische Erzéihlungen [Das Buch Joram. 1905). Die Beichte
Bocchino Belfortis. Der Durant (1904). Die Geschichte des Erben].
1923 — Die geliebte Kleinigkeit (1919). 1923 — Die Schipfung aus Liebe.
1923 — Dante deutsch (Hélle. Fegfeuer. 1904—23). 1923 — Vermischte Ge-
dichte (1906—16). 1924 — Eranos (u. a.: Brief an Hofmannsthal). 1924 —
Die grossen Trobadors. 1924 — Altionische Gotterlieder unter dem Namen
Homers. 1925.

Die drei letzten im Verlag der Bremer Presse, Miinchen, alles andere
bei Ernst Rowohlt Verlag, Berlin, Dantes Commedia vorliufig als ge-
meinsamer Privatdruck der beiden Verleger.



	Rudolf Borchardt

