
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 2

Artikel: Die Sexualethik und Sexualpädagogik Pastalozzis

Autor: Nigg, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


119

Die Sexualethik und Sexualpädagogik Pestalozzis

Von Walter Nigg

Pestalozzi hat sein Lebenswerk als eine Frage an seine Zeitgenossen
verstanden. Seinen «Schwanengesang» schloss er mit den Worten : «Werfet
das Ganze meiner Lebensbestrebungen nicht als einen Gegenstand weg,
der, schon abgetan, keiner weiteren Prüfung bedürfe. Er ist wahrlich noch
nicht abgetan und bedarf einer ernsten Prüfung ganz sicher und zwar
nicht um meiner und meiner Bitte willen.» Für uns ergibt sich daraus die
Pfl cht, ihn gemäß Lessings Epigramm über Klopstock weniger zu
erheben und desto fleißiger zu lesen. Obwohl sein Bild in beinahe jedem
Schulzimmer hängt, ist Pestalozzi doch nahe daran, eine mythische
Person zu werden. Es dürften ihrer nicht viele sein, die auch nur Lienhard
und Gertrud bis zum wirklichen Ende gelesen haben. Vielleicht liegt die
Ursache davon in der allgemeinen Anerkennung, die seine Person und
seine Gedanken so restlos gefunden haben. Aber haben sie das wirklich
Ist uns hier nicht, gelinde gesagt, ein vollständig verzeichnetes Bild von
Pestalozzi in Fleisch und Blut übergegangen? Pestalozzi ist nicht, wie ein

neuerer Beurteiler treffend spottete, der liebe, liebe Anstaltsvater, der
seine Kinder hätschelt und betätschelt. Der Mann, der oft tagelang im
Freien umherraste, in ekstatischen Zuständen schäumte, der in Wut
Hunger und Durst litt für andere, in den Revolutionstagen vor radikalstem
Denken nicht zurückschreckte, der in Stans sich bis zum Blutspeien aufrieb

und in schonungsloser Selbstkritik immer wieder alles zertrümmerte,
entspricht nicht den Vorstellungen, die man gewöhnlich von ihm hegt.

Zu diesem harmlosen Bilde: Pestalozzi als sentimentaler Menschenfreund,

gesellt sich noch ein zweites Missverständnis. Wir sind gewöhnt,
Pestalozzi vor allem als Schulmann, meinetwegen als Schöpfer der
Volksschule, im besten Fall als Begründer der wissenschaftlichen Pädagogik

zu betrachten. Selbstverständlich ist an dieser Betrachtungsweise viel
richtiges. Es ist zweifellos wahr : Pestalozzi wurde noch als über 50jähriger
Mann Schulmeister; er ist der Entdecker der «Methode» usw. Mögen
aber noch so viele Verdienste dieser Art auf ihn gehäuft werden, das

Bild, das so entsteht, ist schief und falsch. Falsch deshalb, weil es gerade

an Pestalozzis Tiefstem achtlos vorbeigeht. Er selber trat bis zu seinem
Ende immer wieder dem Irrtum entgegen, dass «Bildung zur Mathematik»,



120 Walter Nigg

dass «seine Erziehungsinstitute», dass «bessere Brotmittel für den armen,
hungrigen Mann» den Endzweck seiner Lebensbestrebungen bilden.

Man kann sein Werk unter der Formel «Pestalozzi als Erzieher» zu
verstehen suchen, wenn man diesen Begriff weit und tief genug fasst. Es

wäre dann daran zu erinnern, was Nietzsche unter diesem Begriff
verstanden hat : dass unsere Erzieher unsere Befreier sein müssen, Wegweiser,
die uns zu uns selber führen. Das dürfte immer mehr klar werden, dass

es sich bei Pestalozzis sogenannter «Methode» im letzten Grunde nicht um
didaktische Ratschläge handelt, sondern um eine Weltanschauung, die
schon der Marburger Philosoph Paul Natorp derjenigen Kants nicht
unähnlich fand. Pestalozzi hat einmal sein Ziel in die Worte zusammen-
gefasst: «Leben zu lernen.» Das sei der Endzweck aller Erziehung; auf
verschiedene Art leben zu müssen, sei das Schicksal der Menschheit und

es in seiner Lage nicht zu können und nicht gelernt zu haben, das

größte Unglück aller Stände. Umfassender lässt sich das Thema wohl
kaum formulieren. Es dürfte an dieser Zielsetzung etwas von der
Universalität der Bestrebungen Pestalozzis klar werden, die kaum an einem
bedeutungsvollen Problem des Lebens vorbeigegangen ist.

Hier sei nur eine solche Frage herausgegriffen, allerdings eine der
fundamentalsten und lebenswichtigsten, aber auch der dunkelsten und
verworrensten eine, weil sie von der unheimlichsten Dämonie umgarnt ist.
Es zeugt sowohl von Pestalozzis tiefer Liebe als auch von seinem
rücksichtslosen Wahrheitsmut, dass er gerade dieses Problem mit solcher

Energie angefasst hat und vor Forderungen nicht zurückgeschreckt ist,
die auch heute noch nichts weniger als allgemein anerkannt sind. Die
Schrift Gesetzgebung und Kindermord1), die seine sexualethischen und
sexualpädagogischen Ansichten am konzentriertesten zusammenfasst,
diene hiezu als Grundlage.

Allgemein wird gerade diese Schrift als veraltet bezeichnet. Ihre
Hauptforderungen, wie Aufhebung der Leibeigenschaft und Abschaffung
der Todesstrafe seien erfüllt und ihre Detailbestimmungen praktisch
unausführbar. Man beruft sich auf die Äußerung von Pestalozzi selbst, der
40 Jahre nach der Erstausgabe, als er die Schrift in die Gesamtausgabe
aufnahm, selber gewisse Kapitel streichen wollte und sich nur durch
seine Freunde davon abhalten ließ. Trotzdem ist diese Ansicht nicht haltbar.

Wohl äußert sich Pestalozzi in dem zweiten Vorwort zu seiner Schrift,
*) Uber Gesetzgebimg und Kindermord', mit dem Untertitel „Wahrheiten und Träume, Nach-

forschungen und Bilder" wurde 1780 geschrieben und 1783 herausgegeben. In der Cotta sehen

Ausgabe erschien sie mit einigen Änderungen in der Ausführung, die aber ohne inhaltliche Bedeutung

sind. Bei Ambrosius Barth in Leipzig erschien 1913 eine Sonderausgabe. Ii i tifei



Die Sexualethik und Sexualpädagogik Pestalozzis- 12!

dass seine Gedanken über Gesetzgebung und Kindermord auf Erfahrungen,

Beobachtungen und Tatsachen beruhen, die zum Teil über ein
Jahrhundert zurückgehen und deshalb Licht und Schatten jenes Zeitpunkts
wiederspiegeln. Er fährt dann aber fort: «Jetzt scheint alles anders. Wir
scheinen in einer anderen Welt zu leben. Aber ist es wahr? Ist jetzt wirklich

alles anders? Sind wir in den Fundamenten des Segens unseres
Geschlechts wirklich vorgeschritten? Wir dürfen uns darüber nich
täuschen.» Es stellt sich hier das Problem : Wie verhält sich Pestalozzis Zeit
zu der unsrigen? Den Unterschied dieser beiden Zeitepochen zu leugnen,
wäre ein eitles Unterfangen. Aber es sei hier das bekannte Wort Goethes

erwähnt, dass das alte Wahre schon längst gefunden ist und edle Geis er-
schaft verbunden hat. Mit anderen Worten, wer Pestalozzis Werk als

überzeitlich verstanden hat, kann über unsere Beziehung zu ihm nicht
im Zweifel sein.

Die Probe aufs Exempel ist gleich zu machen. Pestalozzi hat die Frage
des Kindermordes und die damit verbundenen juristischen Probleme

zum Gegenstand seiner Untersuchung gemacht. Es war ihm aber nicht
um den Kindermord allein zu tun. Die Schrift ist viel reichhaltiger als

der Titel andeutet. Der Kindermord ist sozusagen nur das Symptom,
das am stärksten die düstere Problematik dieses ganzen Gebietes zur
Anschauung bringt. Um diese Problematik handelt es sich, und deshalb ist
diese ganze Frage für uns noch nicht gelöst. Das sei vorerst dem

geantwortet, der glaubt, Pestalozzis Fragen seien nicht mehr die unsrigen.
Aber noch ein zwingenderer Grund zeigt sich. Wenn auch der Kindermord
nicht mehr die Bedeutung hat wie zur Zeit Pestalozzis, so ist doch für
uns die Frage der Abtreibung nicht weniger bedeutsam. Wer weiß, wie
brennend diese Frage in der Arbeiterschaft disputiert wird, was für
Hoffnungen auf die straflose Abtreibung gesetzt werden in bezug auf die

Lösung des sozialen Kampfes, indem auf diese Weise die Arbeitskraft
verteuert würde, wie anderseits der moderne Staat an der Erhaltung der

Bevölkerungszahl interessiert ist, kann an dieser Frage nicht mehr
kopfschüttelnd vorbeigehen. Pestalozzi hat aber - ob mit Berechtigung und
mit welcher sei hier nicht untersucht - diese beiden Verbrechen auf eine

Linie gesetzt. Durch diese Gleichsetzung gewinnt seine Schrift höchste
Aktualität.

* **

Pestalozzi wurde durch das namenlose Elend verlassener Bettelkinder,
die vor seine Türe im Neuhof kamen, zu seinen Problemen geführt, An



122 Walter Nigg

der Qual und dem Schmerz, den er aus Kinderaugen las, ist ihm die
Größe des Elendes der Welt aufgegangen. In der selbstlosen und
aufopfernden Mutterliebe - wie er sie in der Gestalt der Gertrud gezeichnet
hat - erblickte er die erste Möglichkeit einer Uberwindung dieses Elendes.

Nun aber sah er sich vor die unglaubliche Tatsache gestellt, - «Träum'
ich oder wach' ich? Ist sie möglich, die Tat?»1) - dass zu tausenden die

Kinder von ihren Müttern getötet werden. «Verhüll dein Antlitz,
Jahrhundert! Beug dich nieder, Europa!» ruft Pestalozzi aus. Unmenschlich
ist die Tat und deshalb fordert das moralische Bewusstsein den Tod der

Mörderin, um wenigstens seiner Entrüstung Genüge zu tun. Aber nein,
«steck ein das Schwert deiner Henker, Europa! es zérfleischt die
Mörderinnen umsonst.»

Was bringt eine Mutter zum Mord ihres Kindes? Um diese Frage
handelt es sich. Denn bei Sinnen tötet kein Mensch sein eigenes Fleisch
und Blut. Es ist Verzweiflung, die das Mädchen zu dieser wahnsinnigen
Tat treibt. Die Schilderungen, die Pestalozzi von dem seelischen Zustand
der Kindermörderin gibt, gehören zum Größten, was seiner Feder
entflossen ist2). In die Lage des unglücklichen Mädchens gilt es sich zu
versetzen. «Menschen, wäget die Verbrechen, ehe ihr die Tat einer
Verzweifelnden einen Gräuel heißt... Nicht alle mit Rasen geäußerte Wut
ist Verzweiflung. Die Verzweiflung äußert sich oft gar nicht in wilden

x) Alle weiteren Zitate sind, wenn nichts anderes bemerkt ist, aus Gesetzgebung und Kindermord
entnommen.

2) Ich kann es mir nicht versagen, wenigstens eine dieser Schilderungen hier wiederzugeben :

„Nach seiner verwirrten Augenblicksempfindung, nach dem Eindruck der Bilder und Vorstellungsarten,

die im Augenblick des Gebärens das Mädchen zum Mord bringen können, ist es nicht anders

möglich, das Mädchen fühlt nicht, glaubt nicht, weiss nicht, dass es einen Menschen tötet; nicht,
dass es ein Kind mordet; - es tötet nichts, das schon da ist; - nichts, das da sein soll; - nichts, das

es gesehen, - als Mensch, als lebend gesehen - nichts, das es als Mensch gehasst oder geliebt. -
Seine Handlung ist wohl Unsinn; - seine Handlung ist wohl Verzweiflung; aber sie ist nicht Mord
- das Kind ist noch nicht da, - es will nur kommen, es ist noch nicht da, - aber es kommt, - es

kommt, - es zerreisst dir deine Eingeweide, - deine Zähne kirren vom Fieber deiner Schmerzen,

- es kommt, - es zerreisst deine Eingeweide, - es kommt, - es wird sein, - es wird dir dein Leben
vergiften, - es kommt, - es kommt, - Schmerzen zerreissen dein Innerstes, — deinAtem würgt dein
Herz, - du verbeissest deinen Laut und kirrest im Entsetzen deiner Leiden, unter der Hülle
deines Bettes verbirgst du dich selber und verfluchst den Tag, an dem du das Licht sähest, - du
wünschest dich selber tausendfach zernichtet, vergraben, - und musst dir helfen - und weisst dir
nicht zu helfen - du bist nicht bei deinen Sinnen - du siehst und hörst und fühlst nicht, was um
dich her ist - siehst und fühlst und kennst nicht, was du gebierst, so wenig als was du jetzt selbst
bist, - du mordest, du erdrückest und weisst nicht, was du tust, - du erdrückest, was wenigstens
für dich noch nicht Mensch war - und für dich und durch dich nie Mensch werden sollte, - du
tötest - du zernichtest dein Kind, das dir alles wäre, wenn es ungekränkt das deinige sein dürfte;
- du erdrückst und tötest dein Kind, das dir knichts ist, weil du kinderlos sein solltest und
tausendfaches Entsetzen auf dich wartet, weil du es nicht bist."

Die Auszüge der Kriminalakten der Kindermörderinnen, die Pestalozzi unter dem Tite
„nubes testium" beifügt, gehören zum Erschütterndsten der ganzen Schrift.



Die Sexualethik und Sexualpädagogik Pestalozzis 123

Taten, oft nicht einmal im wilden starren Blick, sie ist oft bloße
Verwirrung des Kopfes, bloße Abschwächung der Kräfte, der Gedanken und
Sinne... Die Wirkung der Verzweiflung ist gedankenloser Unsinn und
tierischer Mangel an Vorsicht und wo ihr diese seht mit tiefer Beklemmung
und Schwäche begleitet, so saget nicht, dass wirklicher Vorsatz die Hand
der Elenden geleitet, die ihr Kind getötet. Es ist menschlicher, die Quellen
der Verzweiflung dieser Elenden zu erforschen.»

Welches sind diese Quellen? Die erste Quelle findet Pestalozzi in
der Untreue und im Betrug der verführenden Jünglinge. Schwärzer
als die Handlung des Mädchens - wenn man die innere
Lasterhaftigkeit der Handlungen abwägt - ist die Bosheit und die Untreue
der meisten Verführer, die die Unglücklichen betören und überwältigen
und zu den Handlungen des Leichtsinns verleiten. Bei einem Mädchen

sinken alle Stützen hin, wenn es den Jüngling, den es in
Liebe umarmt hat, verfluchen muss. Die Mutterfreuden sind
gebrochen ehe sie erwacht sind. Der Zustand jeder schwangeren Frau
ist beschwerlich, derjenige einer Verlassenen aber lässt sich kaum
ausdenken. Aus diesen Erwägungen folgt, dass der Kindermord das letzte
Resultat einer Reihe von gegenseitigen Leidenschaften, Fehlern und Sünden
sowohl des Mädchens als des Jünglings ist. Was ist das aber für eine

seltsame Gesetzgebung1), die den Jüngling, der auch Mörder ist und sich
eventuell noch des Betruges schuldig gemacht hat, straflos ausgehen lässt

und das Mädchen bestraft, das in seiner Raserei Unsinniges getan hat?
Sollte eine Gesetzgebung nicht wenigstens bis zu den «beweisbaren Taten
der das Verbrechen veranlassenden MitschuldneP> vordringen? Das

Problem spitzt sich noch mehr zu. Nicht eine überspannte Logik, sondern
das einfache Gewissen sagt uns, «der Jüngling, der seinen Naturtrieb
befriedigt und nicht Vater wird, ist Kindermörder wie das Mädchen,
das die Hand der Verzweiflung an den Hals seines Geborenen legt, und
das Mädchen, das seine sinnlichen Begierden befriedigt und mutwillig
nicht schwänger wird, ist für den Staat Kindermörderin, wie das erste.»
Pestalozzi fügt aber ganz richtig hinzu: «wer will hier strafen? Und wer
blieb zu strafen übrig?» Die Erforschung dieser Handlungen kann nicht
Sache des Staates sein. Dass hier aber eine Antinomie unserer Gesetzgebung

vorliegt, steht gleichwohl außer Frage.
Die zweite Quelle sind die gerichtlichen Strafen der Unzucht. Die

Furcht vor dieser Strafe wird oft zum Urheber des Kindermordes. Die

') Pestalozzi glaubt, „wenn die Compilateurs der Codices, die uns richten, sich in diesem Fach
mehr mit Weibern besprochen hätten, wir wären solider bedient"!



124 Walter Nigg

ganze Unzuchtsgesetzgebung ist zu beseitigen. Fehler wegen Unkeusch-
beit gehören nicht vor das Forum der Obrigkeit. - Heute ist diese

Forderung Pestalozzis erfüllt. Unser Gesetzbuch kennt den Begriff der
Unzucht nicht mehr als strafbares Delikt. An seine Stelle ist aber die
moralische Beurteilung und Verurteilung durch die Gesellschaft getreten.
Wenn wir daher, wo Pestalozzi Staat sagt, den Begriff der Gesellschaft

einfügen, und seine Ausführungen unter diesem Aspekt lesen, so ist Satz

für Satz auf unsere Gegenwart anwendbar. Denn auch heute noch ist
dieses Gebiet von einem unglaublichen «Chaos der Verwirrung der
Begriffe» beherrscht. Suchen wir es ein wenig zu entwirren, y

Die Gesellschaft (bei Pestalozzi der Staat) will die Kinderlosigkeit von
Millionen von Menschen, die sie «weder heiligen, noch reinigen, noch

wiedergebären kann von dem Gelüst des Fleisches» und muss daher die

Kinderlosigkeit, die wider die Natur des Menschen ist, mit der ganzen
Härte ihrer Macht erzwingen. Die Frage muss gestellt werden: Hat die
Gesellschaft ein Recht, sich in dieses Gebiet einzumischen? Pestalozzi

antwortet: nein! Der Staat und die Gesellschaft hat wohl die «Reinigkeit
der Sitten zu begünstigen und zu schützen», aber sie sollen wissen, dass

der Mensch ethisch auf einer sehr hohen Stufe stehen muss, wenn er in
Lagen, die ihn nicht heiraten lassen, sich nicht verunreinigen soll. Wenn
aber die Ehe aus ökonomischen Ursachen immer schwieriger gemacht
wird, und das Volk auf keiner anderen Stufe steht, als es gemeiniglich
der Fall ist, so ist eine allgemeine Verhütung des Unehelichen Beischlafes

unmöglich. Wenn die Gesellschaft die Unenthaltsamkeit rigoristisch in
Acht und Bann tut, so verhindert sie nicht die uneheliche Beiwohnung,
wohl aber begünstigt sie Abtreibung und Heuchelei. - Es gilt, sich in
diesem Zusammenhang über «das Recht und das Unrecht der Moral»

(Kutter) ganz klar zu werden. Das Ethos gilt. Das Gute muss geschehen
und das Böse muss bekämpft werden. Es gibt hier keine Umwertung aller
Werte. Aber die Moral gebietet nur, und, so paradox es klingt, deshalb

hat sie Unrecht. Weil die Moral das Sittengesetz nur in der Form des

Imperativs gibt, und nicht zugleich in der der Kraft, hat sie Unrecht.
Dieser Gedanke darf in der Betrachtung von Sittlichkeit und Gesellschaft

nicht vergessen werden. Auch die Gesellschaft kennt die Moral nur in der
Form des Gebotes, der Sitte und der Schicklichkeit. Davon, dass sie

ihren Gliedern die Kraft zur Befolgung gibt, kann keine Rede sein. Ferner
kommt die Diskrepanz von Sittlichkeit und Gesellschaft hinzu, die das

Problem noch bedeutend erschwert. Pestalozzi führt deshalb seinen

Gedankengang so aus: «Ich wiederhole die Forderung des Sittenlehrers:



Die Sexualethik und Sexualpädagogik Pestalozzis 125

dass unverheiratete Jünglinge und Mädchen sich des Beischlafes
enthalten, ist für Menschen, die höheren Beweggründen folgen, aufs
kräftigste bindend, sie ist eine die Kräfte der Menschheit aufs vorzüglichste
ausbildende und seine Tugend durch die edelsten Uberwindungshandlungen

sicherstellende Pflicht, und ihre allgemeine Ausübung sollte das

eigentliche Kennzeichen des Volkes sein, das sich zu Jesu Lehren
bekennt. Aber dann Punktum Der Staat darf seine Saiten gar nicht so hoch

spannen wie der Sittenlehrer und am wenigsten wie der christliche
Sittenlehrer, und die unbedingte Forderung des Staates, dass

unverheiratete Mädchen seinetwegen nicht schwanger werden sollen, ist ganz
gewiss nicht gerecht.» Der Staat, der selbst konfessionell neutral ist, tut
Unrecht, wenn er sein Ethos auf die Höhe des Christentums schraubt,

zu dem sich ein großer Teil seiner Bürger bewusst oder unbewusst nicht
mehr bekennt. Und die Staatskirche tut Unrecht, wenn sie die Menschen,
die ohne ihren Willen ihr durch ihre Geburt angehören, ohne weiteres
als verpflichtet auf dieses Ethos anspricht. Es ist das kein Abfall Pestalozzis

«vom Christentum, als konkretes Ziel der Menschheitsentwicklung

zu einer härteren, gröberen, durchaus irdischen Volkssittlichkeit und
Volksreligion» (Wernle), sondern klare und vorurteilslose Betrachtung
des wirklichen Verhältnisses von Sittlichkeit, Gesellschaft und Staat. -

Die dritte Quelle des Kindermordes ist die Armut. Pestalozzi selber

war arm. Er aß mit seinen Armenkindern am gleichen Tisch und gab

ihnen die besseren Kartoffeln, während er mit den schlechten vorlieb
nahm. Er war sozusagen mit der heiligen Schwester Armut verlobt, nicht
unähnlich dem heiligen Franziskus. Trotz diesem Verlöbnis vergaß

er nie den wesentlichen Unterschied einer freiwilligen Armut, die aus
innerer Überlegenheit über den Besitz ihre Ursache hat und dem
erdrückenden Elend, das am Morgen nicht weiss, was es am Abend zu
beissen hat. Diese Armut führt zur Verzweiflung. Das Mädchen tötet
sein Kind oder treibt seine Frucht ab, weil es nicht weiß, wie und wo
das Kind ernähren und erhalten, weil ihm Elend, Hunger, Obdachlosigkeit

vor Augen stehen. In unserer Zeit ist vor allem an das Großstadtproletariat

mit Arbeitslosigkeit, Wohnungselend, Unterernährung,
Verwahrlosung usw. zu erinnern, das aus diesen Gründen zur Abtreibung
greift und das Recht dazu fordert. Pestalozzi hat gegen die Armut Hilfe
von der «Weisheit, Gerechtigkeit und Großmut der oberen Stände
gehofft, welche die niederen Stände zur Ehrenfestigkeit, zur Arbeitsamkeit,

zum allgemeinen Genuss der Rechten und Segnungen der Menschheit und zu
einem heiteren ruhigen und sicheren Hausglück emporheben werden.»



126 Wa ltér Ni gg

Die weiteren Quellen - Pestalozzi zählt deren acht - können wir
zusammenfassen in die Furcht vor den Eltern und in den «heuchlerischen
Ehrbarkeitsschnitt». Die «häusliche Unmenschlichkeit der Väter», der
Geschwister und Verwandten, die über die Schande, die die Tochter
ihrem ehrbaren Haus bereitet, außer sich geraten oder das Bild der sich

grämenden Mutter, gibt dem Mädchen diesen verzweifelten Gedanken

ein. Pestalozzi macht gegenüber dieser Entrüstung über die Befleckung
der Familienehre die Bemerkung, dass der «Grad der Wut und des Stolzes
mehrmals der richtigste Maßstab der allgemeinen Unsittlichkeit des

Herzens» sei. - Dazu kommt die verlogene und verheuchelte
Landesehrbarkeit, die sittsam ist, weil es zum guten Ton gehört und die Ein-
gezogenheit Vor der Haustüre fordert und hinter der Haustüre Schwelgerei
und alle «Schlupfwinkelfreuden» gestattet. «In Städten, wo der Pfarrer
den öffentlichen Tanz als eine Handlung der Hölle und die Kegelspiele
der lachenden Jünglinge und die Reigen der scherzenden Mädchen als

satanischen Mutwillen erklärt, an dunkeln Orten, wo der mürrische
Priester von einer entdeckten Schwangerschaft wie von der Sünde Sodoms

und Gomorrhas, die der lieben Stadt den Boden ausdrücken werde,

redet... an solchen Orten geschehen oft viel mehr geheime Gräuel als

da, wo Jünglinge und Mädchen viel lachen und selbst an Festtagen

tanzen.»
Ehe die entscheidenden Maßnahmen gegen den Kindermord zu

erörtern sind, gilt es noch zwei Vorfragen zu behandeln.
Pestalozzi beobachtete, dass die Tötung der außerehelichen Kinder

ihre Ursache in der Verdeckung der Schande der unverehelichten Mütter
habe. Ist nun dieser Endzweck an sich böse und verwerflich? Darauf
ist zu antworten, dass er sich auf ein in der menschlichen Natur tief
verankertes Realbedürfnis gründet: die Scheu gegen alle Unanständigkeit
und Schande. Dieses Schamgefühl ist aber ein Schutz der weiblichen

Tugend und ist «zur Ausbildung aller weiblichen Anlagen und ihrer
Bestimmung wesentlich notwendig». Warum aber führen Grundlagen unserer
Natur, die an sich nicht schädlich sind, zu einer solchen Tiefe von
Unmenschlichkeit wie der Kindermord? Pestalozzi antwortet darauf: die

konventionellen Nebenumstände verursachen ihn.
Die zweite Vorfrage beschäftigt sich damit, ob, indem man den

unverehelichten Mädchen mit Hilfe und Rat beisteht, ihre Schande zu
verdecken, man nicht eher die allgemeine Unsittlichkeit befördere. Würde
dann nicht grenzenlose Ausschweifung, Augenlust und Fleischeslust überhand

nehmen? So fragt der «steife Sittenrichter, welcher in vielen Falten



Die Sexualethik und Sexualpädagogik Pestalozzis 127

sein Antlitz runzelt und ernsthaft besorgt ist für das Ansehen der Gesetzeslehre,

die er in seiner Jugend, um einen ordentlichen Beruf zu haben,

studiert hat». Der Professor auf dem Katheder erhebt die gleiche Frçge,
und nicht minder «der schüchterne Pfarrer, der auf seiner Studierstube

eingesperrt lebt», von dem Chor der «Heuchlerinnen, der steifen Matronen
und der alternden Töchter» nicht zu reden. Um diese Frage zu
beantworten, muss man die Gegenfrage erheben: was geschieht, wenn man
den Mädchen nicht hilft? Der Mangel an Rat und Hilfe in der Tiefe und
dje Erbarmungslosigkeit mit den Fehlern eines übereilten Augenblicks
führen sicher zu nichts Gutem, nein sie stürzen das Opfer direkt in den

Abgrund der Verzweiflung und der Verlorenheit. Das menschliche Herz
verhärtet sich im Elend, und im Weibe, das der Schande und dem Spott
preisgegeben ist, sterben alle Grundlagen seiner Empfindsamkeit, die

die Vorzüge seines Geschlechtes sind. «0 Menschheit», klagt Pestalozzi

bitter, «werden deine Gesetzgeber ewig zur Liebe sagen: du bist
Torheit und zum Frieden: du bist nicht brauchbar und zur Sanftmut:
du machst das Volk wild? 0 Menschheit! Wird das ewig dauern? Werden

deine Gesetzgeber ewig zum Fluch sagen : du meine Hilfe, mach

Ordnung! und zum Laster: sei der Segen des Landes! und zur
Ungerechtigkeit: sei seine Stütze! und zum Henker: schlag die Jünglinge
und Mädchen, dass sie keusch werden!» -

Es wurde bereits früher hervorgehoben, dass die Maßnahmen Pestalozzis,

die er zur Bekämpfung des Kindermordes vorschlug, allgemein
als veraltet betrachtet werden. So in Bausch und Bogen lässt sich aber die

Sache nicht verwerfen. Gewiss, sie sind auf die ländlichen und
patriarchalischen Verhältnisse der damaligen Zeit berechnet. Darin liegt die

Berechtigung, sie zum Teil kritisch und kurz zu behandeln. Sie ganz auf
die Seite zu schieben, ist aber eine völlige Verkennung ihrer tieferen

Bedeutung. Sie enthalten einen überaus feinen psychologischen Sinn,
und man muss sie unseren Verhältnissen nur großzügig genug anpassen,
um ihren bleibenden Kern zu erkennen.

Der Grundgedanke seines Vorschlages ist ein geheimes Sittentribunal -
der Gedanke wird auf die reformierte Kirchenzuchtsordnung zurückgehen

- das überall im Lande seine Vertreter hätte. Weise und eidlich zur
Schweigsamkeit verpflichtete Gewissensräte, an die sich das schwangere
Mädchen vertrauensvoll wenden könnte, würden ihm mit Rat und Tat
beistehen, damit es unentdeckt kindbetten könnte, auch würden sie ihm
bei der Auffindung des Vaters behilflich sein usw. Die Detaileinrichtung
dieser «himmlischen Aussicht», die Pestalozzi mit liebevollem Eifer bis



128 Walter Nigg

ins einzelne genau ausgedacht hat, kann hier auf sich beruhen. Sie ist
in der Art und Weise, wie er sie gemeint hat und in unseren Verhältnissen
gewiss nicht durchführbar. Aber der Gedanke, der ihr zugrunde liegt -
eine Art «Beichte» - (sie hat nach Pestalozzi «gewiss große Kräfte für die
Bildung des Volkes» und ist unentbehrlich, wenn man die Unterweisung
nicht mit den 15 jährigen Kindern aufhören will, wo sie «eigentlich erst
recht beginnen sollte» ist, wenn sie großzügig, nicht zwangsmäßig und
amtlich gehandhabt wird, entschieden aller Erwägung wert. Wenn z. B.
die Pfarrer nicht moralistisch befangen, mit puritanischem Zelotismus
über die Leute herfielen, sondern vor allem von dessen Gesinnung
getragen wären, der seine Sonne aufgehen lässt über Gute und Böse und

regnen lässt über Gerechte und Ungerechte, und sie außerdem einen

psychologischen Blick und Verständnis für die Zustände außerhalb der
Kirchenmauern besäßen, sie würden gewiss von mehr Menschen ins
Vertrauen gezogen, als sie jetzt nach dem Geschehnis als Gewissenserwecker

und Trostspender angerufen werden. Aber nicht um Pfarrer
allein handelt es sich, sondern um Ärzte, Richter, Lehrer oder wer sonst
für das Wesen, das Menschenantlitz trägt, ein offenes Herz hat.

Von größter Bedeutung ist nach Pestalozzi in dieser Frage das

Verhalten des Staates und seiner Gesetzgebung. Um Pestalozzis Gedanken
darüber zu verstehen, muss man die Tiefe seines Staatsbegriffs verstanden
haben. Im allgemeinen ist der Staat «egoistisch, arbeitet für sich selbst,
misskennt den einzelnen Bürger», und daher wird dieser egoistisch wie
sein Gesetzgeber. Dem entgegen sieht Pestalozzi das Wesen des Staates

nur dann erfüllt, wenn er «im eigentlichen Verstand des Wortes Vater
der Waisen» wird. «Wer das nicht zugibt, mit dem rede ich nicht!» Die
weitgehende Konsequenz dieses Gedankens ist Pestalozzi nicht entgangen.
Man wende hier nicht ein, dass in Anbetracht der Waisenhäuser der
Staat diese Aufgabe bereits erfüllt habe. Pestalozzi liebte keine «stolzen

Waisenhauspaläste», und «Findel- und Accouchementshäuser» hielt er
nicht für brauchbare Mittel der Hilfe. Ehe sich darüber ein sinnvolles

Gespräch führen lässt, muss der Staat seine Einstellung zu diesem ganzen
Fragenkomplex ändern. Pestalozzi führt ganz richtig aus, dass z. B. ein
uneheliches Kind für den Staat nur dann ein Schaden ist, wenn es nicht
richtig erzogen wird. Für die Menschheit sei aber ein uneheliches Kind
unzweifelhaft sogar ein Gewinn, wenn es richtig erzogen werde.

Vor allem aber ist die Gesetzgebung umzugestalten. Pestalozzi wirft
die Frage auf: «was tut das Mädchen am Ende gegen den Staat, wenn es

sein Kind mordet?», und antwortet darauf, es tue in bezug auf den Staat



Die Sexualethik und Sexualpädagogik Pestalozzis 129

nichts anderes, als dass es suche, kinderlos zu bleiben, weil der Staat
wolle, dass es kinderlos sei und ihm drohe, weil es nicht kinderlos sei.

Diese Antwort ist heute, wo das Unzuchtsdelikt hinfällig ist und die
Gesetzgebung immer mehr bestrebt ist, den Makel der unehelichen Geburt
zu beseitigen, nur noch bedingt richtig. Gleichwohl beruhen die Strafen
des Staates, die er heute noch gegen die Unglücklichen, die sich des

Abtreibungsdelikts schuldig gemacht haben, anwendet, auf einem
unrichtigen Grundsatz. Die Ungerechtigkeit der Strafbarkeit der Abtreibung
besteht darin, dass der Staat Kinder will und nicht die Bedingungen
schafft, unter denen diese Kinder menschenwürdig erzogen werden können.

Stillprämien und Wochengelder sind dagegen kein Argument. Bei
der Einstellung, die der Staat gegen diese Mütter einnimmt, «hat er
eigentlich gar nichts zu strafen», da die innere Berechtigung zu seiner

Rechtsprechung in diesem Punkte fehlt. Pestalozzi gehört nicht zu den
schwachen und feigen Menschen, die aus einer bequemen und
missverstandenen Psychologie und Psychopathologie heraus, alle Handlungen
der Menschen entschuldigen wollen. Er hat sich über das Problem
Notwendigkeit der Strafe und namentlich der Behandlung der Gefangenen
in seiner Zeitschrift Ein Schweizerblatt unter dem Titel «Arners
Gutachten über Kriminalgesetzgebung» eingehend und meisterhaft geäußert.
Die diesbezüglichen Instanzen, vor allem die Behörden und
Schutzaufsichtsvereine, seien auf diese gänzlich unbekannte Schrift nachdrücklich
hingewiesen. Das besondere Anliegen Pestalozzis in dieser Frage ist also

nicht das so oft angeführte «Alles verstehen heißt alles verzeihen»,
sondern der Gedanke, dass jede Gesetzgebung auf richtiger Kenntnis der
«Realbedürfnisse der Menschen» beruhen und «auf seine wesentlichen
Grundtriebe und Grundlagen gebaut sein müsse». Der ewige und innere
Endzweck aller Gesetzgebung fordert die Veredlung dieser Grundtriebe.
Die Veredlung geschieht aber nicht durch Ertötung der tiefsten Triebe
des menschlichen Herzens, sondern hat ihre Befriedigung zur
Voraussetzung.

Das beste Mittel zur Verhütung dieser Gräuel sah Pestalozzi wie die
Reformatoren in der Frühehe. Er kannte die ökonomischen und politischen
Einrichtungen, «welche in tausenderlei Formen unsere Eitelkeit über das

Verhältnis unseres Brotkorbes emporheben und dadurch das ehelose

Leben so allgemein verbreiten». Darin glaubte er die erste Quelle der
Verbrechen, denen er nachforschte, zu sehen. Mit Recht erinnert er an
die Sitte des «verworfenen Juden», dessen Glaube ihn zwinge, seinem

Sohn, sobald er mannbar geworden sei, Brot und ein Weib zu verschaffen.



130 Walter Nigg

Wir dürfen es nicht unter unserer Würde finden, «von der Weisheit dieser

Verworfenen» zu lernen und dafür zu sorgen, dass unsere Söhne zur
rechten Zeit ihre Familien gründen können. Pestalozzi meint, es sei nicht
nötig, dass sie dabei von Anfang an eitel Wonnen haben, sondern sie

sollen sich nur, wie früher, schlecht und recht mit Weib und Kind durch
die Welt schlagen können.

Auf der letzten Seite seiner Schrift stellt sich Pestalozzi selbst noch
einmal die Frage: was sollen wir denn tun? Was sollen wir mit diesen

Kindermörderinnen und Abtreibenden denn eigentlich machen? Eine
schwere Frage, die «gewiss viele tun werden». Was antwortet wohl Pestalozzi?

«Ich weiß es nicht!» Wer jetzt noch so fragt, mit dem lässt sich
einfach nicht reden. Wer nach «Spezifika und Arkana und anderem
Apothekerkram» verlangt, hat offenbar noch nichts verstanden. «Alter Charlatan,

mit dir rede ich nicht!» Nicht darum geht es, dass nun das

Gewissen, das endlich einmal beunruhigt ist, alsobald wieder beruhigt werde.
Pestalozzi ist keine Lösung. Wer allzu wörtlich auf seine Schriften
schwört, hat gewiss wenig von seinem Geist gespürt. Er war ein Mensch,
der die brennende Problematik dieses Gebietes tief empfunden hat und
zeitlebens nicht müde wurde, nach einem Weg zu suchen und zu streben.

Nicht diese oder jene seiner Bestimmungen sind wichtig, sondern dass

etwas von der Gesinnung, die aus seinen Blättern spricht, in uns lebendig
werde. Darum hofft er auf jeden Volksgenossen bis auf den kleinsten
Mann. Alle Eigenschaften, die sein Gesetzgeber haben müsse, fasst er
am Ende seiner Ausführungen in den einen Satz zusammen, dass er ein
Christ sein und sich opfern müsse für sein Volk, weil ohne dieses

Opfer keine die Menschheit befriedigende Gesetzgebung möglich sei. Was
das heißt, wissen wir im Grunde alle und es ist deshalb nicht nötig, viele
Worte darüber zu machen. Warum wir dieses Opfer vollbringen müssen,
können wir nicht mehr fragen, sobald wir erkannt haben, dass wir alle

damit verflochten sind, dass «wir alle ohne Ausnahme mitschuldig sind
und ich am allermeisten» (Dostojewsky).


	Die Sexualethik und Sexualpädagogik Pastalozzis

