
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 1

Artikel: Strafrecht und Philosophie

Autor: Ruesch, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

Strafrecht und Philosophie
Von Arnold Ruesch

Von Jugend auf hat mich das Problem der Verantwortlichkeit in seinem

Verhältnis zur Frage der Willensfreiheit beschäftigt und - ich darf sagen :

tief bewegt. Denn da ich von der Unfreiheit des menschlichen Willens
felsenfest überzeugt war, so wollte mir jede Strafe als eine Ungerechtigkeit

erscheinen. Ich verhehlte mir zwar nicht, dass die gesetzlichen Strafen
in Rücksicht auf die Allgemeinheit einer Notwendigkeit entsprachen; es

war mir dies aber - vom Standpunkt der Gerechtigkeit aus - ein

geringer Trost. Der Verbrecher erschien mir gewissermaßen als ein
unschuldiges Opfer, das für das Wohl anderer, glücklicher veranlagter
Menschen litt. Es ergab sich daraus ein Zustand, der, wenn mich ein
dunkles Gefühl nicht doch an der Unschuld der Übeltäter hätte zweifeln
lassen, mir auf die Dauer vielleicht unerträglich geworden wäre.

Als ich endlich - zum mindesten für mich selbst - eine Lösung
gefunden hatte, welche Unfreiheit des Willens und Vergeltungsstrafe restlos

vereint, mochte meine Genugtuung vielleicht nicht ganz unähnlich
derjenigen des großen Pythagoras gewesen sein, da er den Göttern für die
Entdeckung seines berühmten Lehrsatzes eine ganze Hekatombe, d. h.
hundert Rinder, geopfert haben soll. Und in einem etwas kindlichen
Uberschwang der Gefühle eilte ich, die erste, kurze Formulierung meiner
Theorie demjenigen Strafrechtslehrer zu unterbreiten, den ich im
Hinblick auf seine Würden und Ämter für den kompetentesten meines Heimatlandes

erachten musste. Sein freundliches Versprechen, mein Manuskript
prüfen zu wollen, schien mir die Erfüllung der kühnsten Hoffnungen zu
verheißen, und man wird begreifen, dass ich das erste Urteil einer Autorität

über die Lösung der Frage, die mich selbst so tief bewegte, kaum

erwarten konnte. Wenn mich der Betreffende bei meinem zweiten Besuche

gerührt in die Arme geschlossen hätte, ich wäre davon gewiss nicht allzu
überrascht gewesen. Statt dessen empfing er mich, nach einem kurzen

Räuspern der Verlegenheit, mit der mir überaus seltsam klingenden
Frage: « Sagen Sie, mein Herr, was wollen Sie denn eigentlich mit Ihrer
Gerechtigkeit » Und nach einer Pause des Schweigens, zu deren
Unterbrechung ich keine passenden Worte fand, fügte er erläuternd hinzu: «Es

gibt doch gar keine Gerechtigkeit! Sagen Sie uns lieber, wie das

Verbrechen zu verhüten sei. »



66 Arnold Ruesch

So standen sich denn der greise, ehrwürdige Jurist und der junge,
angehende Philosoph in allernächster Nähe gegenüber, und dennoch
durch eine ganze Welt von einander getrennt. Eine gegenseitige
Auseinandersetzung musste bei der Verschiedenheit der Einstellung von
vornherein als aussichtslos erscheinen. Begütigend entschuldigte sich schließlich

der Jurist, dem das Maß meiner Enttäuschung nicht verborgen bleiben
konnte, mit dem Hinweis auf den Umstand, dass er noch aus einer Zeit
stamme, da die Strafrechtslehrer ihre Schüler mit erhobenem Finger zu

warnen pflegten : « Hütet euch vor der Philosophie »

Später, nachdem meine Arbeit über die betreffende Frage bereits in
Buchform erschienen war, versuchte ich, noch einen andern Schweizer

Strafrechtslehrer, der überdies in weitestgehendem Maße ein Begründer
des künftigen eidgenössischen Strafrechts ist, für meine Lösung zu
interessieren. Seine Antwort war indessen noch deutlicher; er lehnte selbst

jede Kenntnisnahme mit dem offenherzigen Geständnis ab, er sei «ganz
und gar nicht Philosoph » und befasse sich daher lieber mit «positiver»
Arbeit. -

Nichts ist mir fremder als die Vorliebe für Anekdoten. Wenn ich im
vorigen gleichwohl einige persönliche Erfahrungen zum besten gegeben
habe, so geschah das bloß, weil sie mit dem folgenden in mancher
Hinsicht zu einem Ganzen gehören. Im Anschluss an einen im Juliheft 1926

der Neuen Schweizer Rundschau erschienenen Artikel von M. Sztern über
« Willensfreiheit und Sinn des Strafens » hat nun nämlich auch Ernst
Hafter, ein Schüler, Mitarbeiter und Nachfolger der zwei Strafrechtslehrer,

auf die sich die vorausgegangene Erzählung bezieht, sowie
Verfasser des kürzlich erschienenen Lehrbuchs des Schweizerischen Strafrechts1),

das den nämlichen zwei Herren zugeeignet ist, im Oktoberheft 1926 dieser
Zeitschrift zu der Frage Stellung genommen. Er hat dabei einem
tiefgehenden Missmut gegenüber den Philosophen Luft gemacht. Sie hätten
den Juristen, meint er, fast immer nur Steine statt Brot geboten. Als
Beispiel macht er keine geringeren als Kant und Hegel namhaft. Dass ihn
der Aufsatz Szterns und das darin besprochene Buch von mir selbst2)
ebenfalls « bitter enttäuschten », wird daraufhin kaum mehr
wundernehmen.

Der Umstand, dass sich das Urteil Hafters nicht nur auf Sztern und
mich beschränkt, sondern auf die Gesamtheit der Philosophen bezieht,
beweist schon für sich allein, dass auch bei ihm die ganze Einstellung zur

*) Verlag von Julius Springer, Berlin 1926.
2) Die Unfreiheit des Willens, Reichl Verlag, Darmstadt 1925.



Strafrecht und Philosophie 67

Philosophie eine falsche ist. Er verlangt von ihr, wie das schon seine zwei

Lehrer getan haben, ein Brot, das sie nicht nur nicht geben kann, sondern
auch gar nicht geben will. Vor allem begeht auch er den Fehler, von der
Philosophie die Angabe von Mitteln zu erwarten, die das Verbrechen zu
verhüten vermögen. « Sagt er etwas Neues, » fragt sich Hafter, wenn ein

Philosoph das Verhältnis von Verbrechen, Schuld und Strafe zu erklären

unternimmt, «etwas, das den Gesetzgeber, den Strafrichter, die
Verbrechensbekämpfung weiterbringt? Denn darauf allein kann es uns
ankommen. » Es liegt vielleicht an der steten Beschäftigung mit einzelnen

Gesetzesbestimmungen und ihrer Anwendung, dass die Juristen über
diese Frage schwer hinauszugehen vermögen. Für die Philosophen, die
sich um die Rechtsprechung vor allem von ethischen Gesichtspunkten aus

interessieren, steht im Vordergrund jedenfalls ein ganz anderes Problem.
Sie fragen zunächst : « Was berechtigt uns überhaupt, das Verbrechen

zu bestrafen, ihm den Kampf anzusagen? » Je nachdem die Beantwortung
dieser Vorfrage ausfällt, wird sich dann ein besonderes, allgemeines Prinzip

für das Strafmaß ergeben, das dem Strafgesetzgeber und Strafrichter
in der Ausgestaltung der einzelnen Strafen als Leitstern zu dienen vermag.
Mehr kann und will die Philosophie für das Strafrecht nicht leisten. Das

andere ist Aufgabe der Kriminologie.
Die Verkennung der Bedeutung, welche jene Vorfrage hat, ist ein

verhängnisvoller Fehler; denn die Stellungnahme zum Freiheitsproblem,

von der ihre Beantwortung hauptsächlich abhängt, ist jederzeit - gleichviel

ob man sich dessen bewusst war oder nicht - von weitgehendem Ein-
fluss auf die Rechtsprechung gewesen. Ohne einen in allen Zweigen der
Wissenschaft und sogar in weiten Kreisen des Volksbewusstseins
durchgedrungenen Determinismus wäre z.B. die Milde der Strafen, wie man
ihr heute fast überall, und namentlich auch in der Schweiz, begegnet,

ganz undenkbar. Das ist aber gerade das Übel, dem ich in meiner Schrift
durch den Nachweis der Unabhängigkeit des Vergeltungsprinzips von der
Willensfreiheit entgegenzuwirken trachte. Und da auch Hafter im Gegensatz

zu der rein positivistischen Richtung, wie sie gegenwärtig im
russischen Recht und im italienischen Strafgesetzentwurf zum Ausdruck
kommt, an der Vergeltung - ich möchte sagen: gefühlsmäßig - festhält,

so ist eigentlich gar nicht einzusehen, weshalb er sich gegen die
systematische Unterstützung, die ihm von philosophischer Seite geboten wird,
so heftig wehrt.

Selbst mit Kant, so leer dessen Worte auch sein sollen, ist Hafter in der
Hauptsache ganz einig; sein Hinweis auf das « pochende Gewissen », das



68 Arnold Ruesch

einen wissenschaftlichen Beweis der Willensfreiheit vollkommen
überflüssig machen soll, klingt durchaus kantisch. Dass er sich dessenungeachtet

immer wieder auch auf die im Volke - « wenigstens heute noch»(!)

- lebendigen Anschauungen berufen zu müssen glaubt, ist freilich eine

Inkonsequenz, die aber an sich nicht weiter von Belang ist. Jedenfalls
erblickt auch er das Wesen der Strafe in der Zufügung eines Übels. «Wer
nicht damit einverstanden ist, dass einem Rechtsbrecher ein Leid zugefügt

wird, wer ihn nur heilen, ihm gar nur wohltun will, oder wer, wie die
italienischen und die russischen Positivisten, nur an die soziale Verteidigung

denkt, der muss sich für die Abschaffung des Strafrechts einsetzen.»

Dennoch : « Um ihrer selbst willen darf die Ubelszufügung nicht erfolgen.
Sie muss vernünftige Ziele haben. » Das ist natürlich wiederum eine

Inkonsequenz; denn wenn die Ubelszufügung Strafe ist, so hat sie vor allem

um ihrer selbst willen oder, was in diesem Zusammenhang dasselbe

bedeutet, um der Gerechtigkeit willen zu erfolgen. Das hindert indessen

nicht, dass der Staat ganz andere Zwecke mit der Strafe verfolgen mag;
und vom Standpunkt des Staates aus mag Hafter also Recht haben, wenn
er die Ubelszufügung nicht um ihrer selbst willen geschehen lassen will.
Dann hat aber die Forderung « gerechter Vergeltung » wieder keinen
Sinn. Die Verfolgung anderer Ziele durch die Strafe rechtfertigt auch die
psychologische Unterscheidung zwischen den verschiedenen Verbrechertypen.

Diese Unterscheidung hat im Hinblick auf die Ausgestaltung eines

zweckmäßigen Strafensystems wie auch eines Systems sichernder
Maßnahmen ihre unbestreitbare Bedeutung. Wer in ihr aber alles Ernstes eine
« Verfeinerung der Schuldlehre » zu erblicken glaubt, welcher als Gegensatz

ein «öder Vergeltungsgedanke» gegenübersteht, der bleibt - sofern

die Schuld im ethischen Sinne aufgefasst wird - ganz an der Oberfläche
der Dinge haften.

Die Auffassung von der Verantwortlichkeit, wie sie von mir vertreten
worden ist, rechtfertigt übrigens nicht nur die Vergeltung selbst, sondern
auf Grund des nämlichen Vergeltungsprinzips auch jede andere als

angezeigt erscheinende Maßnahme, sofern sie zum voraus klar und deutlich
angedroht worden war. Sie macht also selbst aus vielen von Hafter warm
befürworteten sichernden Maßnahmen, die bisher bloß als eine traurige
Notwendigkeit erschienen, einen gerechten Lohn. Wer von der Lehre

gleichwohl enttäuscht ist, ohne dass er sie an sich selbst als falsch

erkennt, der beweist damit nur, dass ihm die Möglichkeit einer
Ungerechtigkeit noch nie die Ruhe geraubt, und dass er überhaupt die

Gerechtigkeit noch nie als ein Problem erfasst hat. Wie weit das mit



Strafrecht und Philosophie 69

der Aufgabe eines Juristen in Einklang zu bringen ist, möge hier
dahingestellt bleiben.

Gesetzesbestimmungen, die das Verbrechen zu verhüten vermögen,
können aus der Philosophie nicht herausdestilliert werden. Das muss einmal

laut und deutlich gesagt sein, um den einen Enttäuschungen, den

andern Vorwürfe zu ersparen, die nur die Folge unberechtigter Hoffnungen

sind. Die Philosophie kann indessen den Gesetzgeber und Strafrichter
dennoch insofern weiterbringen, als sie ihm ein klares, eindeutiges Prinzip
an die Hand gibt, dem jede gerechte Strafe zu entsprechen hat. Und letzten
Endes spielt bei der Verbrechensbekämpfung doch auch die Gerechtigkeit
der Strafen ihre nicht unerhebliche Rolle - jene Gerechtigkeit, die wenigstens

solange kein leerer Wahn sein kann, als wir der Bestrafung eines

Landru, eines Haarmann oder Denke mit ganz anderen Gefühlen
gegenüberstehen als beispielsweise dem Schicksal eines Märtyrers seiner
Religion. Dementsprechend heißt es - übrigens wiederum in prinzipieller
Ubereinstimmung mit Hafter - in meiner von ihm erwähnten Schrift1) :

« Das Vergeltungsprinzip muss (ungeachtet einer möglichen Unfreiheit
des Willens) ohne jede übel angebrachte Schwäche gewahrt bleiben, wenn
Gerechtigkeit überhaupt walten soll, ganz abgesehen davon, dass die
Strafe sogar im Sinne der General- und Spezialprävention nur bei
Androhung eines dem Verbrechen grundsätzlich gleichwertigen Übels ihren
Zweck zu erfüllen vermag. Ist doch einer Handlung erst dann jeder
vernünftige Beweggrund genommen, wenn durch sie nicht weniger verloren

geht, als durch sie gewonnen werden kann. »

So ist also das Brot beschaffen, das die Philosophie zu bieten vermag.
Der Jurist, der es grundsätzlich verschmäht, schmäht damit nicht nur die
Philosophie, sondern auch die Gerechtigkeit, der er zuweilen gewiss

gleichwohl zu dienen geneigt ist.
Am Schluss seines Artikels stimmt Hafter, ungeachtet alles

vorausgeschickten Widerspruchs, einen Hymnus auf den Vergeltungsgedanken

an, ein Preislied, das im wesentlichen von sämtlichen Philosophen, über
die er sich eingangs so abfällig geäußert hatte, unterzeichnet sein könnte.
Es erscheint dabei unerheblich, wenn Hafter die Vergeltung mehr als einen
bloßen Maßstab für die Strafe denn als Zweck des Strafrechts aufgefasst
wissen will; denn da er an eine ethische Schuld des Menschen glaubt, so

muss er sie doch gleichwohl auch als Strafe gelten lassen. Und so schließt

er denn seinen philosophischen Exkurs mit den beherzigenswerten Worten :

') S. 253.



70 Ernst Hafter

« Der Gesetzgeber sowohl wie der den Einzelfall beurteilende Richter
werden nie den Leitstern der gerechten Vergeltung aus dem Auge
verlieren dürfen. » Ich freue mich für mein Teil herzlich über eine solche

Ubereinstimmung - zum mindesten in der Hauptsache - mit dem

Vertreter des juristischen Lagers, und bedaure dabei bloß, dass es keine von
ihm geteilte Freude ist.

Zum Schlüsse sei noch der Hoffnung Ausdruck verliehen, dass sich

der hochgepriesene Vergeltungsgedanke in dem in Vorbereitung befindlichen

schweizerischen Strafgesetzbuch nicht in Maßnahmen wie der
Einweisung des kriminellen Trinkers in die Trinkerheilanstalt und des

Arbeitsscheuen in die Arbeitserziehungsanstalt erschöpfe. Die grundsätzliche

Missachtung, die der Philosophie - und mit ihr auch ihrer
methodischen Konsequenz - seitens der schweizerischen Juristenwelt zuteil
wird, kann sonst nicht verfehlen, der Strafrechtspflege unseres Landes zu
empfindlichem Schaden zu^gereichen.

* **

Nachwort
Von Ernst Hafter

Soll ich, wozu mir die Redaktion der Rundschau Gelegenheit gibt, auf
den Aufsatz des Herrn Ruesch überPhilosophie und Strafrecht ripostieren
Ich zögere. Polemiken sind für den Leser wenig reizvoll. Die Gefahr, in
Persönliches sich zu verlieren, besteht. Weshalb soll nicht Anschauung

gegen Anschauung stehen Der kritische Leser mag dann die Entscheidung

bei sich selbst suchen.

Wenige Bemerkungen, zu denen ich Anlass habe, können vielleicht
doch der Sache dienen :

Wir suchen, so schrieb ich im Oktoberheft, auch bei den Philosophen
Rat, wenn wir zur Klarheit über die Begriffe Schuld und Strafe zu kommen

uns bemühen. Und dann meinte ich, die Philosophen haben uns fast

immer Steine statt Brot gegeben. Das klingt kühn, vielleicht überheblich -
wenn man den Satz außer allen Zusammenhang stellt. So muss ich meine
Kühnheit noch einmal erklären: Seit Jahrtausenden mühen sich
Philosophen und Religionsstifter mit dem Schuld- und Strafgedanken ab. Die
Zahl ihrer Straftheorien ist Legion. In langen Reihen stehen die
Philosophen-Schriften auf unsern Regalen. Und wir haben diese Bücher sogar


	Strafrecht und Philosophie

