Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1927)

Heft: 1

Artikel: Strafrecht und Philosophie

Autor: Ruesch, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758206

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

65

Strafrecht und Philosophie
Von Arnold Ruesch

Von Jugend auf hat mich das Problem der Verantwortlichkeit in seinem
Verhiltnis zur Frage der Willensfreiheit beschiftigt und — ich darf sagen:
tief bewegt. Denn da ich von der Unfreiheit des menschlichen Willens
felsenfest iiberzeugt war, so wollte mir jede Strafe als eine Ungerechtig-
keit erscheinen. Ich verhehlte mir zwar nicht, dass die gesetzlichen Strafen
in Riicksicht auf die Allgemeinheit einer Notwendigkeit entsprachen; es
war mir dies aber = vom Standpunkt der Gerechtigkeit aus — ein
geringer 1rost. Der Verbrecher erschien mir gewissermaflen als ein un-
schuldiges Opfer, das fiir das Wohl anderer, gliicklicher veranlagter
Menschen litt. Es ergab sich daraus ein Zustand, der, wenn mich ein
dunkles Gefiihl nicht doch an der Unschuld der Ubeltiter hitte zweifeln
lassen, mir auf die Dauer vielleicht unertraglich geworden wire.

Als ich endlich = zum mindesten fiir mich selbst — eine Loésung ge-
funden hatte, welche Unfreiheit des Willens und Vergeltungsstrafe restlos
vereint, mochte meine Genugtuung vielleicht nicht ganz unahnlich der-
jenigen des grofien Pythagoras gewesen sein, da er den Géttern fiir die
Entdeckung seines berithmten Lehrsatzes eine ganze Hekatombe, d. h.
hundert Rinder, geopfert haben soll. Und in einem etwas kindlichen
Uberschwang der Gefiihle eilte ich, die erste, kurze Formulierung meiner
Theorie demjenigen Strafrechtslehrer zu unterbreiten, den ich im Hin-
blick auf seine Wiirden und Amter fiir den kompetentesten meines Heimat-
landes erachten musste. Sein freundliches Versprechen, mein Manuskript
priifen zu wollen, schien mir die Erfiillung der kithnsten Hoffnungen zu
verheiflen, und man wird begreifen, dass ich das erste Urteil einer Auto-
ntit iiber die Losung der Frage, die mich selbst so tief bewegte, kaum
erwarten konnte. Wenn mich der Betreffende bei meinem zweiten Besuche
geriihrt in die Arme geschlossen hitte, ich wire davon gewiss nicht allzu
iiberrascht gewesen. Statt dessen empfing er mich, nach einem kurzen
Riuspern der Verlegenheit, mit der mir iiberaus seltsam klingenden
Frage: « Sagen Sie, mein Herr, was wollen Sie denn eigentlich mit Ihrer
Gerechtigkeit ? » Und nach einer Pause des Schweigens, zu deren Unter-
brechung ich keine passenden Worte fand, fiigte er erlduternd hinzu: «Es
gibt doch gar keine Gerechtigkeit! Sagen Sie uns lieber, wie das Ver-
brechen zu verhiiten sei. »



66 Arnold Ruesch

So standen sich denn der greise, ehrwiirdige Jurist und der junge,
angehende Philosoph in allernichster Nihe gegeniiber, und dennoch
durch eine ganze Welt von einander getrennt. Eine gegenseitige Ausein-
andersetzung musste bei der Verschiedenheit der Einstellung von vorn-
herein als aussichtslos erscheinen. Begiitigend entschuldigte sich schlief}-
lich der Jurist, dem das Maf3 meiner Enttauschung nicht verborgen bleiben
konnte, mit dem Hinweis auf den Umstand, dass er noch aus einer Zeit
stamme, da die Strafrechtslehrer ihre Schiiler mit erhobenem Finger zu
warnen pflegten: « Hiitet euch vor der Philosophie! »

Spiter, nachdem meine Arbeit iiber die betreffende Frage bereits in
Buchform erschienen war, versuchte ich, noch einen andern Schweizer
Strafrechtslehrer, der iiberdies in weitestgehendem Mafle ein Begriinder
des kiinftigen eidgendssischen Strafrechts ist, fiir meine Losung zu inter-
essieren. Seine Antwort war indessen noch deutlicher; er lehnte selbst
jede Kenntnisnahme mit dem offenherzigen Gestindnis ab, er sei ¢ganz
und gar nicht Philosoph » und befasse sich daher lieber mit «positiver»
Arbeit. -

Nichts ist mir fremder als die Vorliebe fiir Anekdoten. Wenn ich im
vorigen gleichwohl einige persénliche Erfahrungen zum besten gegeben
habe, so geschah das blof, weil sie mit dem folgenden in mancher Hin-
sicht zu einem Ganzen gehéren. Im Anschluss an einen im Juliheft 1926
der Neuen Schweizer Rundschau erschienenen Artikel von M. Sztern iiber
« Willensfreiheit und Sinn des Strafens» hat nun namlich auch Ernst
Hafter, ein Schiiler, Mitarbeiter und Nachfolger der zwei Strafrechts-
lehrer, auf die sich die vorausgegangene Erzihlung bezieht, sowie Ver-
fasser des kiirzlich erschienenen Lehrbuchs des Schweizerischen Strafrechts!),
das den niamlichen zwei Herren zugeeignet ist, im Oktoberheft 1926 dieser
Zeitschnift zu der Frage Stellung genommen. Er hat dabei einem tief-
gehenden Missmut gegeniiber den Philosophen Luft gemacht. Sie hitten
den Juristen, meint er, fast immer nur Steine statt Brot geboten. Als Bei-
spiel macht er keine geringeren als Kant und Hegel namhaft. Dass ihn
der Aufsatz Szterns und das darin besprochene Buch von mir se]bstz)
ebenfalls ¢«bitter enttauschten», wird darauthin kaum mehr wunder-
nehmen.

Der Umstand, dass sich das Urteil Hafters nicht nur auf Sztern und
mich beschrankt, .sondern auf die Gesamtheit der Philosophen bezieht,
beweist schon fiir sich allein, dass auch bei thm die ganze Einstellung zur

1) Verlag von Julius Springer, Berlin 1926.
) Die Unfreiheit des Willens, Reichl Verlag, Darmstadt 1925.



Strafrecht und Philosophie 67

Philosophie eine falsche ist. Er verlangt von ihr, wie das schon seine zwe1
Lehrer getan haben, ein Brot, das sie nicht nur nicht geben kann, sondern
auch gar nicht geben will. Vor allem begeht auch er den Fehler, von der
Philosophie die Angabe von Mitteln zu erwarten, die das Verbrechen zu
verhiiten vermégen. « Sagt er etwas Neues, » fragt sich Hafter, wenn ein
Philosoph das Verhiltnis von Verbrechen, Schuld und Strafe zu erkliren
unternimmt, ¢ etwas, das den Gesetzgeber, den Strafrichter, die Ver-
brechensbekimpfung weiterbringt? Denn darauf allein kann es uns an-
kommen.» Es liegt vielleicht an der steten Beschéftigung mit einzelnen
Gesetzesbestimmungen und ihrer Anwendung, dass die Junsten iiber
diese Frage schwer hinauszugehen vermégen. Fiir die Philosophen, die
sich um die Rechtsprechung vor allem von ethischen Gesichtspunkten aus
interessieren, steht im Vordergrund jedenfalls ein ganz anderes Problem.
Sie fragen zunidchst: « Was berechtigt uns iiberhaupt, das Verbrechen
zu bestrafen, ihm den Kampf anzusagen? » Je nachdem die Beantwortung
dieser Vorfrage ausfillt, wird sich dann ein besonderes, allgemeines Prin-
zip fiir das Strafmaf} ergeben, das dem Strafgesetzgeber und Strafrichter
in der Ausgestaltung der einzelnen Strafen als Leitstern zu dienen vermag.
Mehr kann und will die Philosophie fiir das Strafrecht nicht leisten. Das
andere ist Aufgabe der Kriminologie.

Die Verkennung der Bedeutung, welche jene Vorfrage hat, ist ein ver-
hingnisvoller Fehler; denn die Stellungnahme zum Freiheitsproblem,
von der ihre Beantwortung hauptséchlich abhingt, ist jederzeit — gleich-
viel ob man sich dessen bewusst war oder nicht — von weitgehendem Ein-
fluss auf die Rechtsprechung gewesen. Ohne einen in allen Zweigen der
Wissenschaft und sogar in weiten Kreisen des Volksbewusstseins durch-
gedrungenen Determinismus wire z.B. die Milde der Strafen, wie man
ithr heute fast iiberall, und namentlich auch in der Schweiz, begegnet,
ganz undenkbar. Das ist aber gerade das Ubel, dem ich in meiner Schrift
durch den Nachweis der Unabhingigkeit des Vergeltungsprinzips von der
Willensfreiheit entgegenzuwirken trachte. Und da auch Hafter im Gegen-
satz zu der rein positivistischen Richtung, wie sie gegenwirtig im russi-
schen Recht und im italienischen Strafgesetzentwurf zum Ausdruck
kommt, an der Vergeltung — ich méchte sagen: gefithlsmiflig — festhalt,
so 1ist eigentlich gar nicht einzusehen, weshalb er sich gegen die syste~
matische Unterstiitzung, die ihm von philosophischer Seite geboten wird,
so heftig wehrt.

Selbst mit Kant, so leer dessen Worte auch sein sollen, ist Hafter in der
Hauptsache ganz einig; sein Hinweis auf das ¢ pochende Gewissen », das



68 Arnold Ruesch

einen wissenschaftlichen Beweis der Willensfretheit vollkommen iiber-
fliissig machen soll, klingt durchaus kantisch. Dass er sich dessenunge-
achtet immer wieder auch auf die im Volke — « wenigstens heute noch»(!)
— lebendigen Anschauungen berufen zu miissen glaubt, ist freilich eine
Inkonsequenz, die aber an sich nicht weiter von Belang ist. Jedenfalls
erblickt auch er das Wesen der Strafe in der Zufiigung eines Ubels. « Wer
nicht damit einverstanden ist, dass einem Rechtsbrecher ein Leid zuge-
fiigt wird, wer ihn nur heilen, thm gar nur wohltun will, oder wer, wie die
italienischen und die russischen Positivisten, nur an die soziale Verteidi-
gung denkt, der muss sich fiir die Abschaffung des Strafrechts einsetzen.»
Dennoch: « Um ihrer selbst willen darf die Ubelszufiigung nicht erfolgen.
Sie muss verniinftige Ziele haben. » Das ist natiirlich wiederum eine In-
konsequenz; denn wenn die Ubelszufiigung Strafe ist, so hat sie vor allem
um 1hrer selbst willen oder, was in diesem Zusammenhang dasselbe be-
deutet, um der Gerechtigkeit willen zu erfolgen. Das hindert indessen
nicht, dass der Staat ganz andere Zwecke mit der Strafe verfolgen mag;
und vom Standpunkt des Staates aus mag Hafter also Recht haben, wenn
er die Ubelszufiigung nicht um ihrer selbst willen geschehen lassen will.
Dann hat aber die Forderung ¢«gerechter Vergeltung» wieder keinen
Sinn. Die Verfolgung anderer Ziele durch die Strafe rechtfertigt auch die
psychologische Unterscheidung zwischen den verschiedenen Verbrecher-
typen. Diese Unterscheidung hat im Hinblick auf die Ausgestaltung eines
zweckmifligen Strafensystems wie auch eines Systems sichernder Maf}-
nahmen ihre unbestreitbare Bedeutung. Wer in ihr aber alles Ernstes eine
« Verfeinerung der Schuldlehre » zu erblicken glaubt, welcher als Gegen-
satz ein «3der Vergeltungsgedanke» gegeniibersteht, der bleibt — sofern
die Schuld im ethischen Sinne aufgefasst wird — ganz an der Oberfliche
der Dinge haften.

Die Auffassung von der Verantwortlichkeit, wie sie von mir vertreten
worden ist, rechtfertigt iibrigens nicht nur die Vergeltung selbst, sondern
auf Grund des nimlichen Vergeltungsprinzips auch jede andere als an-
gezeigt erscheinende MaBinahme, sofern sie zum voraus klar und deutlich
angedroht worden war. Sie macht also selbst aus vielen von Hafter warm
befiirworteten sichernden Mafinahmen, die bisher blof} als eine traurige
Notwendigkeit erschienen, einen gerechten Lohn. Wer von der Lehre
gleichwohl enttiuscht ist, ohne dass er sie an sich selbst als falsch
erkennt, der beweist damit nur, dass thm die Moglichkeit einer Un-
gerechtigkeit noch nie die Ruhe geraubt, und dass er iiberhaupt die
Gerechtigkeit noch nie als ein Problem erfasst hat. Wie weit das mit



Strafrecht und Philosophie 69

der Aufgabe eines Juristen in Einklang zu bringen ist, mége hier dahin-
gestellt bleiben.

Gesetzesbestimmungen, die das Verbrechen zu verhiiten vermégen,
konnen aus der Philosophie nicht herausdestilliert werden. Das muss ein-
mal laut und deutlich gesagt sein, um den einen Enttiuschungen, den
andern Vorwiirfe zu ersparen, die nur die Folge unberechtigter Hoffnun-
gen sind. Die Philosophie kann indessen den Gesetzgeber und Strafrichter
dennoch insofern weiterbringen, als sie ihm ein klares, eindeutiges Prinzip
an die Hand gibt, dem jede gerechte Strafe zu entsprechen hat. Und letzten
Endes spielt bei der Verbrechensbekimpfung doch auch die Gerechtigkeit
der Strafen 1hre nicht unerhebliche Rolle — jene Gerechtigkeit, die wenig-
stens solange kein leerer Wahn sein kann, als wir der Bestrafung eines
Landru, eines Haarmann oder Denke mit ganz anderen Gefiihlen gegen-
iiberstehen als beispielsweise dem Schicksal eines Martyrers seiner Reli-
gion. Dementsprechend heifit es — iibrigens wiederum in prinzipieller
Ubereinstimmung mit Hafter — in meiner von thm erwihnten Schrift!):
¢« Das Vergeltungsprinzip muss (ungeachtet einer moglichen Unfreiheit
des Willens) ohne jede iibel angebrachte Schwiche gewahrt bleiben, wenn
Gerechtigkeit iiberhaupt walten soll, ganz abgesehen davon, dass die
Strafe sogar im Sinne der General- und Spezialprivention nur bei An-
drohung eines dem Verbrechen grundsitzlich gleichwertigen Ubels ihren
Zweck zu erfiillen vermag. Ist doch einer Handlung erst dann jeder ver-
niinftige Beweggrund genommen, wenn durch sie nicht weniger verloren
geht, als durch sie gewonnen werden kann. »

So 1st also das Brot beschaffen, das die Philosophie zu bieten vermag.
Der Jurist, der es grundsatzlich verschmiht, schmiht damit nicht nur die
Philosophie, sondern auch die Gerechtigkeit, der er zuweilen gewiss
gleichwohl zu dienen geneigt 1st.

Am Schluss seines Artikels stimmt Hafter, ungeachtet alles voraus-
geschickten Widerspruchs, einen Hymnus auf den Vergeltungsgedanken
an, ein Preislied, das im wesentlichen von simtlichen Philosophen, iiber
die er sich eingangs so abfillig geduflert hatte, unterzeichnet sein konnte.
Es erscheint dabei unerheblich, wenn Hafter die Vergeltung mehr als einen
bloflen Mafistab fiir die Strafe denn als Zweck des Strafrechts aufgefasst
wissen will; denn da er an eine ethische Schuld des Menschen glaubt, so
muss er sie doch gleichwohl auch als Strafe gelten lassen. Und so schliefit
er denn seinen philosophischen Exkurs mit den beherzigenswerten Worten :

1) S.253.



70 Ernst Hafter

«Der Gesetzgeber sowohl wie der den Einzelfall beurteilende Richter
werden nie den Leitstern der gerechten Vergeltung aus dem Auge ver-
lieren diirfen. » Ich freue mich fiir mein Teil herzlich iiber eine solche
Ubereinstimmung — zum mindesten in der Hauptsache — mit dem Ver-
treter des juristischen Lagers, und bedaure dabei blof}, dass es keine von
thm geteilte Freude ist.

Zum Schlusse sel noch der Hoffnung Ausdruck verliehen, dass sich
der hochgepriesene Vergeltungsgedanke in dem in Vorbereitung befind-
lichen schweizerischen Strafgesetzbuch nicht in Mafinahmen wie der Ein-
weisung des kriminellen Trinkers in die Trinkerheilanstalt und des
Arbeitsscheuen in die Arbeitserziehungsanstalt erschépfe. Die grundsitz-
liche Missachtung, die der Philosophie — und mit ihr auch ihrer metho-
dischen Konsequenz — seitens der schweizerischen Juristenwelt zuteil
wird, kann sonst nicht verfehlen, der Strafrechtspflege unseres Landes zu
empfindlichem Schaden zu _gereichen.

* *
*

Nachwort
Von Ernst Hafter

Soll ich, wozu mir die Redaktion der Rundschau Gelegenheit gibt, auf
den Aufsatz des Herrn Ruesch iiberPhilosophie und Strafrecht ripostieren ?
Ich zogere. Polemiken sind fiir den Leser wenig reizvoll. Die Gefahr, in
Personliches sich zu verlieren, besteht. Weshalb soll nicht Anschauung
gegen Anschauung stehen? Der kritische Leser mag dann die Entschei-
dung bei sich selbst suchen.

Wenige Bemerkungen, zu denen ich Anlass habe, kénnen vielleicht
doch der Sache dienen:

Wir suchen, so schrieb ich im Oktoberheft, auch bei den Philosophen
Rat, wenn wir zur Klarheit iiber die Begriffe Schuld und Strafe zu kom-
men uns bemiihen. Und dann meinte ich, die Philosophen haben uns fast
immer Steine statt Brot gegeben. Das klingt kiihn, vielleicht iiberheblich -
wenn man den Satz aufler allen Zusammenhang stellt. So muss ich meine
Kiihnheit noch einmal erklaren: Seit Jahrtausenden miihen sich Philo-
sophen und Religionsstifter mit dem Schuld- und Strafgedanken ab. Die
Zahl 1hrer Straftheorien st Legion. In langen Reihen stehen die Philo-
sophen-Schrniften auf unsern Regalen. Und wir haben diese Biicher sogar



	Strafrecht und Philosophie

