
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 12

Artikel: Geist und Gesicht des Bolschewismus

Autor: Jollos, Waldemar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1253

Geist und Gesicht des Bolschewismus
Von Waldemar Jollos

I
Gorki erzählt, dass Lenin in einer Gesellschaft nach dem Vortrag der

Appassionata von Beethoven sagte : « Es ist eine erstaunliche überirdische
Musik. Mit Stolz und vielleicht kindischer Naivität denke ich jedesmal,

wenn ich diese Klänge vernehme, es sei doch wunderbar, was die Menschen

vollbringen können. Aber ich kann Musik nicht oft hören, sie gehl mir
auf die Nerven. Ich möchte liebenswürdige Dummheiten reden und diesen

Leuten die Köpfe streicheln, die inmitten einer schmutzigen Hölle solche

Schönheit schaffen können. Heute aber ist nicht die Zeit, den Menschen
die Köpfe zu streicheln. Heute fallen die Hände nieder, um die Schädel

zu spalten, erbarmungslos zu spalten, obwohl der Kampf gegen jede
Gewalt unser letztes Ideal ist — das ist eine höllisch schwere Aufgabe. »

Hier spricht der « tragische » Lenin, der um eine « überirdische » Musik

weiss, ihr aber bewusst, gewaltsam das Ohr verschließt. Die Geschichte
ist für den « großen Nüchternen » ein wenig sentimentalisch, man muss
Gorki die Verantwortung für sie überlassen, und allzuweitgehende

Folgerungen sind aus ihr nicht erlaubt. Aber sie offenbart doch auch wieder
den unsentimentalen, den « irdischen », den « schädelspaltenden » Lenin,
den Fanatiker der Vernünftigkeit, den erst die Literaten zu einem neuen
Religionsstifter ausgerufen haben. Fülöp-Miller entgeht in seinem
umfangreichen Buch1) nicht völlig der Gefahr solcher romantischen
Heroisierung. Wohl unterscheidet er zwischen dem Phänomen des Bolschewismus

selbst und seiner Aufnahme und Umdeutung bei dem russischen
Volk. Er hebt Lenins « Einfachheit » hervor und setzt ihm « die Ikonenecke
des gläubigen Herz-Gehirns » entgegen, die « unrichtige Kammer des

Bewusstseins », in die die Elemente des Marxismus geraten seien. Aber
schon das ist zu kompliziert formuliert. Bei Hunderten, bei Tausenden

mag ein solcher Umwandlungsprozess stattgefunden haben, auch ohne
dass er, wie Fülöp-Miller allzu theoretisch auseinandersetzt, durch die
Erwartungen, die geistige Wühlarbeit des russischen Sektantenwesens

vorbereitet worden wäre; die Masse hat mit einem solchen Prozess wenig
zu tun. Sie lief den bolschewistischen Aposteln nach, weil sie das Ende

*) René Fülöp-Miller, Geist und Gesicht des Bolschewismus. Amalthea-Verlag, Zürich, Leipzig,
Wien 1926. Treffliche Ausstattung!



1254 Waldemar Jollo

des Krieges, «Land und Freiheit», die alte elektrisierende Formel, in die
Soldaten- und Bauernköpfe hämmerten, nicht aber, weil sie die Legende
des « Tiers ohne Namen » verwirklicht wähnte, oder sich plötzlich als

Teil des «kollektiven Menschen» empfand. Dass derartige mystische
Anwandlungen auch später die Massen nicht erfüllt haben, geht aus der

Bemerkung Fülöps selbst hervor, dass « das Herrschaftssystem der Bol-
schewisten mit bewaffneter Macht, durch die Schrecken der Geheimpolizei,

durch Spionage und Verfolgungen aufrecht erhalten » werden

müsse. Von einer « Religion der Diesseitigkeit » ist also, soweit der
Bolschewismus in semen Auswirkungen zur Diskussion steht, ernsthaft
nicht zu sprechen. Aber brannte in Lenin selbst, in seinen Jüngern,
in der Avantgarde des Bolschewismus die Flamme religiöser Heilsbotschaft,

die alle alten Religionen und Traditionen durch eine neue, irdische,
darum aber erst recht fanatisch verfochtene Religion ersetzen sollte?
Man könnte sich mit einer solchen Kennzeichnung abfinden, wenn sie

nicht in unklaren Köpfen Verwirrung über Verwirrung angerichtet hätte.

Fülöp-Miller charakterisiert Lenin als den romantischen Realisten, als

einen Träumer materieller Errungenschaften (« der Elektrifizierung »), als

zivilisatorischen Visionär. Schon das ist des Guten ein bisschen zuviel.
Schon das ist Ballast, den der einfache, nicht träumende, sondern
rechnende, nicht gläubige, sondern rechthaberische Geist Lenins, der Geist
des Bolschewismus kaum verträgt. Ihn nun noch in messianische
Gewänder zu hüllen, scheint mir ganz verfehlt. Sicherlich schimmert im
Bolschewismus einer der großen Gedanken der Menschheit durch, die

Befreiung des Menschen schlechthin, aber doch nur borniert, als die

Befreiung der Klasse, des Proletariats. Aber die Idee des « Menschen
schlechthin» wäre Lenin lächerlich erschienen. Sein einfacher und
vereinfachender Verstand, der die Kompliziertheiten des Lebens hasste,

der aber aus diesem Hass zugleich die Berechtigung schöpfte, sie, wenn
es not tat, durch « Schädelspalten » aus dem Weg zu räumen, hatte eine

ganz primitive, in einem primitiven und zur Verzweiflung getriebenen
Volk allerdings mitreißende Vorstellung von menschlichem Glück, es galt

nur vernünftig zu handeln und die jahrtausendalte Unvernunft in allen

ihren Versteinerungen lächerlich zu machen und als schädlich

anzuprangern, es galt, allen Vorrechten, durch die sich Klasse von Klasse

abgrenzte, Individuum von Individuum unterschied, den Garaus zu
machen, den Mut zur Gleichheit zu wecken, den Vertröstungen auf die
kommende eine unmittelbare Gerechtigkeit entgegenzusetzen. Tiefer,
religiöser ist Lenins Absicht nicht zu deuten. Und deshalb ist es auch



Geist und Gesicht des Bolschewismu 1255

umgekehrt nicht erlaubt, den Geist des Bolschewismus, der ein rücksichtsloser

Kämpfer gegen alle Gewalt sein wollte und erst später zum Kämpfer

um die Gewalt geworden ist, als Antipoden aller Religiosität aufzurichten
und aus dem Gott der neuen Erlösung den Götzen der menschlichen
Versklavung zu machen. In der Praxis hat der Bolschewismus mit seinen
« freudlosen Freuden » die in den Behörden und Ämtern schlecht und
recht ihre Zeit abarbeitende Bevölkerung der Städte sicherlich «

versklavt », eine Absicht, um etwa durch solches ewiges graues Einerlei
die Idee der herrschenden unpersönlichen Masse zu realisieren, liegt dem
Bolschewismus natürlich fern. Fülöp spricht von der Ausrottung jeder
Art von Individualität, er schildert die Kämpfe, die in Russland zu Ehren
der neuen Idee der « Masse Mensch » gegen alles, was nach « Seele »

schmeckte, geführt worden sind. Aber man braucht nur das symbolisch an
die Spitze des Buches gesetzte Bild der « Masse », dieses tausendköpfige
Lebewesen in seiner Naivität, Ängstlichkeit, Gleichgültigkeit und Geduld

zu betrachten, um zu wissen, dass dies nicht der « Herr über Russland »

ist, dass sie nur den Namen für die wirklich Herrschenden hergibt, ihr
Blitzableiter ist, dass von einem neuen « kollektiven » Menschen keine
Rede ist. Man kann auch ruhig sagen, dass ein solcher nie beabsichtigt

war und nur eine Erfindung enthusiasmierter Literaten ist. Lenin hat
das Glück der Masse als der möglichst Vielen im Auge gehabt, er hat

jedes individuelle Privileg für unzeitgemäß erklärt, solange die materiellen
Bedürfnisse dieser Vielen — nur zu gleich — ungestillt waren. Er hat die

neue Gesellschaft auf die primitiven Notwendigkeiten dieser Masse an
Stelle der verfeinerten Kultur der Wenigen zu gründen versucht. Das

sind Realitäten. Das erklärt, weshalb ihn das Wohl und Wehe der

einzelnen, auch vieler einzelnen nicht berührte. Von hier aus zu konstruieren,
wie es unser Verfasser tut, dass in Russland die in Europa als tragische
Entwicklung bedauerte Mechanisierung des Lebens gepriesen wird,
dass der Bolschewismus sich fanatisch zum Automatendasein bekennt,

ja auch, dass nur ein « neuer Typus Mensch », eben der Mensch als

ausschließlicher Teil der Masse, gezüchtet werden soll, ist eine Verstiegenheit.
Die Menschen dürfen auch in der Masse Menschen bleiben, sie sollen

nur die Prärogative des Sozialen begreifen, sie sollen sich mit ihren
individuellen Kleinigkeiten der Größe der sozialen Aufbauarbeit unterordnen.
Mechanisierung und Automatisierung sind unerwünschte Folgen, nicht
vorgefasste Prinzipien.

Es ist ganz richtig, wenn Fülöp-Miller bemerkt, dass nicht nur die

Abschaffung des Privateigentums für das « Harikiri des alten Menschen



1256 Waldemar Jollo

in Russland » zeugt, sondern auch « die neue Philosophie und Moral,
Dichtung, Lärmorchestermusik, Konstruktionsbühne, neue Bilder »

Nicht nur das Privateigentum irritierte das Gleichheits- und
Gerechtigkeitsgefühl des Bolschewismus. Aber muss gleich von einer versteckten

Religiosität geredet werden, wenn der Materialismus einen großen Feldzug

gegen alle idealistisch gefärbte Wissenschaft zu führen begann?
Der Kampf gegen die bisherige Hochschule, die « marxistische » Revision
der Wissenschaften, die Verbannung Kants, Piatos, Machs, Nietzsches
und vieler anderen Geister aus dem russischen Geistesleben, dieser den

Europäer mittelalterlich anmutende Fanatismus ist doch keinem anderen
Motiv entsprungen, als die Zurückweisung Beethovenscher Musik in der

eingangs erwähnten Anekdote. Der Bolschewismus hat seine eigene

Philosophie, die materialistische, er hätschelt die Wissenschaften, die ihr
Kausalitätsprinzip experimentell zu erhärten wissen, und er hat für geistige,

von der Materie gelöste Phänomene nur ein überlegenes Lächeln. Aber

zum Angriff ist er gegen die Religion, die Moral, die Geisteswissenschaften

nur dann und in dem Maße vorgegangen, in dem ihm der Atem der
Konterrevolution aus ihnen entgegenwehte. Konsequenz wird man ihm
nicht abstreiten können. Wo das neue gesellschaftliche Ideal durch
wissenschaftliche Skepsis, durch idealistische Verdunkelung, durch
religiöse Befangenheit, durch jede Art von Irrationalität bedroht zu sein

schien, hat der Bolschewismus eingegriffen. Wer der praktischen
Vernunft des Marxismus nicht in den Weg trat, seiner Natur nach in den

Weg treten musste, konnte am Leben bleiben. Das ist alles, was von der

neuen Religiosität übrig bleibt. Man darf sie nicht mit der Propaganda
verwechseln.

Wie die Kirche, die Philosophie, die individualistische Moral hätte

konsequenterweise auch die Kunst verfolgt und vernichtet werden müssen.
Kunst ist, paradox gesagt, der Vernunft gerade entgegengesetzt. Je

« vernünftiger » die Menschen werden, um so unbegreiflicher, aber auch

um so gefährlicher, um so beunruhigender wird sie, um so sicherer
entzieht sich « Gott », die Ahnung, das Herz aller Kunst dem plumpen
Zugriff. Je platter und eingeengter die Wirklichkeit, um so phantastischer
und schweifender, um so « konterrevolutionärer » die Kunst in ihrer
Wirkung auf das Gemüt. Statt dessen hat man erlebt, dass der
bolschewistische Geist gerade in der Kunst und durch sie sein Gesicht
auszuprägen versucht hat, dass die Diesseitslehre und der Antiindividualismus
des Bolschevismus mit der Kunst, mit allem Irrationalen und Individualistischen

in ihr die Hochzeit gefeiert hat. Ein Bund, der in Eigennützig-



Geist und Gesicht des Bolschewismu 1257

keit von der einen, in Rausch und Verzweiflung von der andern Seite

eingegangen wurde und daher schon heute geborsten ist.

II
Es sind nicht die großen Künstler gewesen, die dem Bolschewismus

in Russland zugejubelt haben, man wird vielleicht nur den einen Brjussow
finden, der von der bürgerlichen zur proletarischen Ordnung freiwillig
hinübergewechselt ist. Es sind die Halbkünstler, die « Literaten » aller

Künste, die sich ihm zur Verfügung stellten, die ihn vielleicht
überrumpelten, sich das Schicksal der Depossedierung ersparten und in ihm
Verpflichtungen weckten. Das ist das Entscheidende. Wenn man sagen
sollte, welcher Kunststil den Nützlichkeitsideen, dem proletarischen
Diktaturgedanken der neuen Ära am ehesten entsprechen müsste, so

wäre es ein unverhüllter Naturalismus, in dem die überwundene Periode

mit allen Scheußlichkeiten, die das revolutionäre Proletariat in ihr zu
sehen erzogen ist, die augenblickliche mit dem Triumph der Fäuste

zur Darstellung gelangen müsste. Dass Stanislawski nicht die Gunst der
Revolutionsführer fand, liegt nicht allein an seiner persönlichen «

konterrevolutionären » Gesinnung. Es zeugt dafür, wie weit sein Seelentheater

den gewöhnlichen Naturalismus hinter sich gelassen hatte. Aber
die junge russische Kunst, die sich der siegreichen Klasse anbot, hatte mit
Realismus und Naturalismus überhaupt nichts mehr gemein. Sie steckte

in jener Entwicklung zum Expressionismus hin, die ganz Europa
durchmachte und deren erste den Bürger schreckende Peitschenknalle gerade

die Moskauer Schmiedebrückenstraße schon ein Jahr vor dem
Ausbruch des Weltkrieges vernommen hatte. Was bewog diese Generation,
den Bolschewismus als Gesinnungsgenossen zu begrüßen? Sagen wir
ruhig, eine Verwechslung. Die Kunst war der Erscheinungswelt
überdrüssig geworden, sie suchte nach einer neuen Lebensdeutung, sie hasste

das Gegenständliche, das Einmalige und Individuelle, sie träumte vom
Auslöschen der kleinen persönlichen Interessantheiten, vom Aufgehen
in eine größere Gemeinschaft. Man hat es erlebt, dass der Krieg wurzellose

Intellektuelle, die bis dahin die Unfähigkeit der Hingabe durch
Bizarrerien ersetzt hatten, mit sich riss. Im Bolschewismus glaubte ein

Teil der russischen Intelligenz, ohnehin schon immer zu einem träumerischen

Revoluzzertum erzogen, die überpersönliche Gewalt zu erblicken.
Hier ist der Mythos vom Bolschewismus erst großgezogen worden.
Hier war die Persönlichkeit gelöscht, die große Einheit versprochen, die
das ewige Bedürfnis des künstlerischen Menschen bleibt, hier lockte



1258 Waldemar Jollos

die Komplizierten, zur Einfachheit unfähig Gewordenen eine brutale
Einfachheit, hier verhieß ein Trotzki im wahrsten Sinne des Wortes
« Berge zu versetzen » und eine neue Welt aus dem Boden hervorzustamp-
fen. Dass nicht Seelisches, sondern Soziales gemeint war, dass Technik,
Architektur, Wort und Ton und Farbe dem Bolschewismus nur Mittel
zu einem Zweck war, dem die Künstler mehr oder weniger fremd
gegenüberstanden, wurde im ersten Rausch nicht gesehen, wollte nicht gesehen

werden. Bisher waren Leben und Kunst getrennt: Thomas Manns
Tragödie bestätigt durch eine ganze innerlich unfreie Literatengeneration.
Der Bolschewismus schien das Leben selbst wieder zum Kunstwerk
zu machen.

Die innere Feindschaft zwischen einer Gesellschaftsordnung, die von
den Ideen und Idealen auf den Menschen mit seiner primitiven Notdurft
zurückgriff, und einer Kultur, die in aller Erscheinungswelt nach der sie

legitimierenden überwirklichen Idee, nach Sinngebung für Sinnloses

suchte, hat nicht lange verborgen bleiben können. Mit Recht ist Fülöp-
Millers Buch fast zur Hälfte dieser Auseinandersetzung zwischen
Bolschewismus und Kunst gewidmet. Hier, in der schmucklosen Darstellung
dieser wahrhaft tragischen, weil von Anfang an hoffnungslosen Anziehung,
Durchdringung, Anpassung und Abstoßung der beiden Mächte (die von
außerordentlich interessantem, an Reichhaltigkeit nicht zu übertreffendem
bildlichen Anschauungsmaterial gestützt wird) liegt das Hauptverdienst
des fleißigen Verfassers. Wir beschränken uns auf die Besprechung
dieses Teiles. Wieweit der Bolschewismus das russische Land, die
russischen Menschen revolutioniert, wieweit er ihnen sein Gesicht
aufgedrückt hat, wird sich heute noch nicht sagen lassen. Wieweit die russische

Kunst von ihm gewonnen worden ist, das zeichnet sich dafür um so

deutlicher ab. In drei Etappen hat sich die Auseinandersetzung

vollzogen, in der die Kunst Schritt für Schritt vor dem Bolschewismus

zurückgewichen ist. Dass er sie nicht ganz gefressen hat, entspringt
jenem Geheimnis des Lebens, das dem Bolschewismus nicht nur in der

Kunst, sondern ganz allgemein in der passiven Resistenz der Individuen,
in der Gesinnung, den natürlichen Bedürfnissen entgegengetreten ist
und denen mit Dekreten, Strafen und Erziehungsmethoden nichts
anzuhaben ist.

Die « bolschewistischen » Künstler, wir sagten schon, überrumpelten
den Bolschewismus, indem sie ihn heroisierten. Es war in dieser ersten
Periode des « bolschewistischen Monumentalstils » im Grunde nur die
Heroisierung ihrer eigenen Künstlerträume, eine Flucht aus kleinem,



Geist und Gesicht des Bolschewismu 1259

an sich zweifelndem Lebenskreis in die große, die überlebensgroße,
wirklichkeitsüberwindende Form. Aber der Bolschewismus konnte
nicht gut eine Klasse und ihre Arbeit ablehnen, die seine Götter in gewaltigen

Sinnbildern auf den Markt und die Straße trug, die ihn popularisieren

wollte, für ihn flammend Zeugnis ablegte. Er konnte die Propaganda
brauchen, die das Künstlervölkchen scheinbar für ihn, in Wahrheit für
sich entfaltete, die politische Beeinflussung, die von den neuen « Zaren »

auf allen Plätzen und in allen Ecken der Städte, von den Figuren der
Befreier und Volkshelden ausgehen musste. Aber der Künstler ist und
bleibt Individualist und Antiintellektualist. Es war eine herzlich schlechte

Kunst, die in dieser ersten Zeit auf riesige Panneaux gestrichen oder in
gigantische Formen geknetet wurde, und glücklicherweise war ihre
Lebensdauer schon durch ihr schlechtes Material beschränkt, zerfiel
und verkam. Aber es war vor allem eine in ihrem Kern immer noch
« bürgerliche » Kunst, ihre Heroisierungsversuche liefen dem
bolschewistischen Dogma, der bolschewistischen Gleichmacherei schnurstracks
zuwider. Es war eine Kunst des « Zufälligen und Nicht-Errechenbaren »,

weil es eben noch Kunst war. Die Bedenken haben sich unter den
« linken Künstlern » schon früh geregt, aber sie konnten nicht aus ihrer
Haut heraus, und als sie dazu übergingen, mehr für ihre als für die
Ungenügsamkeit des neuen Proletarierstaates in « abstrakter Deformie-

rung» den neuen Machthabern zu schmeicheln, widerfuhr ihnen ein

tragikomisches Geschick : Koroljows « Bakunin » musste wieder abgetragen
werden, weil das Volk, innerlich kleinbürgerlich, die Porträts der neuen
Heiligen zu begaffen bereit war, aber gegen die spekulativen Verzerrungen
des Natürlichen rebellierte, mochte es noch so eindringlich für «

bolschewistischer » ausgegeben werden.

Die erste Periode ist verkappte bürgerliche Kunst. Die zweite ist
noch Kunst, aber sie hat sich den Wünschen der bolschewistischen Masse

unterworfen. Sie arbeitet noch nicht aus bolschewistischem Geist, mit
bolschewistischen Mitteln, aber sie arbeitet schon für die Masse. Die
dritte Periode wird Kunst aus der Masse sein. Die zweite erfindet das

« dirigentenlose Orchester ». Der Kapellmeister, das anstößige Prinzip
des Individuellen, des Genius', der Inbegriff menschlicher Einmaligkeit
und Differenzierung, ist beseitigt. Die « Masse » wirkt das Kunstwerk.
Nur dass das Kunstwerk noch Beethoven, Einzigartigkeit, Genieprodukt,
höchste individuelle Aussprache mit Himmel und Erden ist. Und Tatlin,
der neue « positive » Künstler, der das maschinelle Gebilde aus dem Geist
des Kollektivismus erfindet, der die Monumentalität « nicht mehr statisch,



1260 Waldemar Jollos

sondern dynamisch aufzufassen » lehrt, Bewegung baut, aus den Künstlern

Techniker und Ingenieure machen will: ist er nicht ein verkappter
Romantiker, zügellos in seiner Phantasie, die der Masse dienen will und
ihr in Wirklichkeit nur die Ahnung « überirdischer Musik » verschafft
Die russische Kunst dieser Jahre sucht sich der Idee des Bolschewismus

immer stärker anzunähern, und sie wird gerade durch diese Versuche

immer weiter in ein Reich des Irrealen entführt. Meyerholds berühmte
Theaterrevolution wird auf eine « biomechanische Spieltechnik »

aufgebaut, strebt nach « kollektiver Gesamtwirkung », arrangiert
Massenfestspiele, wie jene äußerlich grandiose « Erstürmung des Winterpalais »

und bringt in immer neuen Pamphleten die ganze skrupellose Propaganda
der Dritten Internationale auf die Bühne (die « Agitationsbühne »). Und
die Moskauer und Petersburger Lyriker, die schon vor dem Krieg und
der Revolution mit Ismen aller Art die Langeweile ihres Lebens
vertuscht hatten, machen sich daran, zur Ehre der materialistischen
Weltanschauung die Dichtkunst als « bloßen Befund für die physiologischen
Gesetze von den bedingten Reflexen » einzuregistrieren und im « Laboratorium

für synthetische Wortchemie» auseinanderzulegen. Spotten ihrer
selbst und wissen nicht wie! Majakowski richtet seine Wortwerkstatt ein,
das Institut Brjussow stellt Rezepte für Gedichte aus, Talent ist ein
bürgerliches Vorurteil, und man kann schon nach einem Jahr « 36 absolvierte

Dichter » in die Welt hinauslassen. Aber singt nicht jeder dieser

Sechsunddreißig nun das Lied von der siegreichen Revolution nur wieder
auf seine Weise? Offenbar ist man nicht weiter gekommen, die Persönlichkeit

ist nicht tot, die Theatralisierung des Lebens hat dies Leben
zugleich mit einer neuen Decke von Rausch, Freude und Unwirklichkeit
überzogen, und näher besehen, hat diese Künstlergeneration nur sich
selber etwas vorgemacht. Das Groteske der Erneuerung der
proletarischen Kunst, sagt Fülöp ganz richtig, lag darin, dass nur die Nicht-
proletarier sie erduldeten, während die Arbeiter oft kräftig protestierten.
Indessen, die Reise, einmal angetreten, musste bis zum Absurden
geführt werden. Die dritte Periode setzt an, in der nur die aus der Masse
selbst erzeugte Kunst als bolschewistisch, als vollwertig gilt : die Zeit der
unpersönlichen Literatur, die Werke von « Gruppen der 32 », den «Dichterkreis

des Dorfes R. » kennt, die das berüchtigte « Pfeiforchester », in der
die « bürgerlichen » Musikinstrumente durch proletarische Pfeifen,
Fabriksirenen usw. ersetzt sind, hervorgebracht hat, die « Maschinenmusik

» und den Bluff und die Akrobatik des « linken Projektionstheaters ».

Seelischen Chicagismus nennt das unser bürgerlicher Verfasser. Aber



Geist und Gesicht des Bolschewismu 1261

ein Bolschewist, der noch kühles Blut bewahrt hatte, Worowski, hat doch
auch bereits vor der « hölzernen roten Heil igenmaierei » und vor «

industrieller Scholastik » gewarnt, und Trotzki seine « Opposition » auch darin
bekundet, dass er die Möglichkeit eines proletarischen Monumentalstils
skeptisch anzweifelte. Worowski glaubt das Versagen auf « das völlige
Versanden und die Verarmung der revolutionär-romantischen

Stimmungen » zurückführen zu müssen. Aber es lag schon in dem inneren

Gegensatz zwischen Bolschewismus und Kunst vorgezeichnet.
Die dritte Periode dieser Entwicklung hat an den Tag gebracht,

was die von bolschewistischen Rezepten betreute Kunst zu offenbaren

fähig ist. Von Kunst ist nur noch der Lärm, der Farbenauftrag, ein
Buchstabengewimmel übrig geblieben, der Geist, der sie bindet, ist

zum Teufel gegangen. Eine große Ernüchterung und Beschämung ist
die Folge. Eine « neue Sachlichkeit » kündet auch in Russland die Umkehr

an. Der neue Herr ist auch in Russland nicht das Proletariat,
sondern der Neureiche geworden; was kann er mit dem überspannten
Stil dieser jüngsten Equilibristik beginnen, er verlangt nach derberer

Kost, und der Naturalismus feiert auch in Moskau seine Auferstehung.
Das Gesicht des Bolschewismus, wie es die junge Generation zu formen
versucht hat, verblasst, und die Bürgerlichkeit der politischen und
gesellschaftlichen Entwicklung ruft nach neuen Spiegeln. Ist es ein Wunder,
dass der alte kleinbürgerliche Dichter Ostrowski wieder zu Ehren
gekommen ist, dass Stanislawskis Bühnenkunst wieder einmal « das letzte
Wort » ist Um die jungrussische Literatur, Kunst, Theatralik braucht
einem nicht bange zu sein, sie wird ebenso vorbehaltlos und entflammt,
wie sie zum Bolschewismus überging, verbrennen, was sie eben noch

angebetet hat und sich den neuen Göttern zuwenden. Sie verlässt ohne

Zweifel ein sinkendes Schiff. Sie hat, indem sie die Möglichkeit einer
bolschewistischen Kunst Lügen strafte, an besonders exponierter Stelle,
aber doch zugleich für alle Gebiete, in der die Jünger Lenins mit rauher
Hand das Irdische auf Kosten alles « Unirdischen » zu sichern und zu
monopolisieren wähnten, das Urteil über das bolschewistische Experiment
schlechthin gesprochen. Das ist das Fazit, das man demBuch Fülöp-Millers
entnimmt. Das ist, wenn auch wider ihren Willen, die Lehre, die die
Kunst erfahren und erteilt hat. Aber man möchte doch nach der Bekanntschaft

mit so vielen kühnen Flügen einer irritierten Phantasie, nach so

interessanten Versuchen einer tollkühnen Generation wünschen, dass sie

nicht versinken und vergessen werden, sondern belebend in die Zukunft
übergehen.


	Geist und Gesicht des Bolschewismus

