Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 12

Artikel: Geist und Gesicht des Bolschewismus
Autor: Jollos, Waldemar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760082

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1253

Geist und Gesicht des Bolschewismus
Von Waldemar Jollos

I

Gorki erzihlt, dass Lenin in einer Gesellschaft nach dem Vortrag der
Appassionata von Beethoven sagte : « Es ist eine erstaunliche iiberirdische
Musik. Mit Stolz und vielleicht kindischer Naivitit denke ich jedesmal,
wenn ich diese Klange vernehme, es se1 doch wunderbar, was die Menschen
vollbringen kénnen. Aber ich kann Musik nicht oft héren, sie geht mir
auf die Nerven. Ich méchte liebenswiirdige Dummbheiten reden und diesen
Leuten die Képfe streicheln, die inmitten einer schmutzigen Hélle solche
Schénheit schaffen kénnen. Heute aber 1st nicht die Zeit, den Menschen
die Kopfe zu streicheln. Heute fallen die Hande nieder, um die Schadel
zu spalten, erbarmungslos zu spalten, obwohl der Kampf gegen jede
Gewalt unser letztes Ideal ist — das 1st eine hollisch schwere Aufgabe. »

Hier spricht der « tragische » Lenin, der um eine ¢« iiberirdische » Musik
weiss, 1hr aber bewusst, gewaltsam das Ohr verschliefit. Die Geschichte
ist fiir den « groflen Niichternen » ein wenig sentimentalisch, man muss
Gorki die Verantwortung fiir sie iiberlassen, und allzuweitgehende Fol-
gerungen sind aus 1hr nicht erlaubt. Aber sie offenbart doch auch wieder
den unsentimentalen, den «irdischen », den «schidelspaltenden » Lenin,
den Fanatiker der Verniinftigkeit, den erst die Literaten zu einem neuen
Religionsstifter ausgerufen haben. Fiilsp-Miller entgeht in seinem um-
fangreichen Buch?) nicht véllig der Gefahr solcher romantischen Heroi-
sierung. Wohl unterscheidet er zwischen dem Phinomen des Bolsche-
wismus selbst und seiner Aufnahme und Umdeutung bei dem russischen
Volk. Er hebt Lenins « Einfachheit » hervor und setzt thm « die Ikonenecke
des glaubigen Herz-Gehirns » entgegen, die «unrichtige Kammer des
Bewusstseins », in die die Elemente des Marxismus geraten seien. Aber
schon das ist zu kompliziert formuliert. Bei Hunderten, bei Tausenden
mag ein solcher Umwandlungsprozess stattgefunden haben, auch ohne
dass er, wie Fiilsp-Miller allzu theoretisch auseinandersetzt, durch die
Erwartungen, die geistige Wiihlarbeit des russischen Sektantenwesens
vorbereitet worden wire; die Masse hat mit einem solchen Prozess wenig
zu tun. Sie lief den bolschewistischen Aposteln nach, weil sie das Ende

1) René Fiilop-Miller, Geist und Gesicht des Bolschewismus, Amalthea-Verlag, Ziirich, Leipzig,
Wien 1926. Treffliche Ausstattung!




1254 - Waldemar Jollos

des Krieges, «Land und Freiheit», die alte elekirisierende Formel, in die
Soldaten- und Bauernkopfe hammerten, nicht aber, weil sie die Legende
des « Tiers ohne Namen» verwirklicht wihnte, oder sich plétzlich als
Teil des «kollektiven Menschen » empfand. Dass derartige mystische
Anwandlungen auch spiter die Massen nicht erfiillt haben, geht aus der
Bemerkung Fiilops selbst hervor, dass «das Herrschaftssystem der Bol-
schewisten mit bewaffneter Macht, durch die Schrecken der Geheim-
polizei, durch Spionage und Verfolgungen aufrecht erhalten» werden
miisse. Von einer ¢ Religion der Diesseitigkeit » ist also, soweit der Bol-
schewismus In seinen Auswirkungen zur Diskussion steht, ernsthaft
nicht zu sprechen. Aber brannte in Lenin selbst, in seinen Jiingern,
in der Avantgarde des Bolschewismus die Flamme religiéser Heilsbot-
schaft, die alle alten Religionen und Traditionen durch eine neue, irdische,
darum aber erst recht fanatisch verfochtene Religion ersetzen sollte?
Man kénnte sich mit einer solchen Kennzeichnung abfinden, wenn sie
nicht in unklaren Képfen Verwirrung iiber Verwirrung angerichtet hitte.
Fiilsp-Miller charakterisiert Lenin als den romantischen Realisten, als
einen Traumer materieller Errungenschaften (« der Elektrifizierung »), als
zivilisatorischen Visiondr. Schon das ist des Guten ein bisschen zuviel.
Schon das ist Ballast, den der einfache, nicht traumende, sondern rech-
nende, nicht glaubige, sondern rechthaberische Geist Lenins, der Geist
des Bolschewismus kaum vertrigt. Ihn nun noch in messianische Ge-
wiander zu hiillen, scheint mir ganz verfehlt. Sicherlich schimmert im
Bolschewismus einer der groflen Gedanken der Menschheit durch, die
Befreiung des Menschen schlechthin, aber doch nur borniert, als die
Befreiung der Klasse, des Proletariats. Aber die Idee des « Menschen
schlechthin» wire Lenin licherlich erschienen. Sein einfacher und ver-
einfachender Verstand, der die Kompliziertheiten des Lebens hasste,
der aber aus diesem Hass zugleich die Berechtigung schopfte, sie, wenn
es not tat, durch « Schidelspalten » aus dem Weg zu riaumen, hatte eine
ganz primitive, in einem primitiven und zur Verzweiflung getriebenen
Volk allerdings mitreifliende Vorstellung von menschlichem Gliick, es galt
nur verniinftig zu handeln und die jahrtausendalte Unvernunft in allen
thren Versteinerungen licherlich zu machen und als schadlich anzu-
prangern, es galt, allen Vorrechten, durch die sich Klasse von Klasse
abgrenzte, Individuum von Individuum unterschied, den Garaus zu
machen, den Mut zur Gleichheit zu wecken, den Vertréstungen auf die
kommende eine unmittelbare Gerechtigkeit entgegenzusetzen. Tiefer,
religiéser ist Lenins Absicht nicht zu deuten. Und deshalb ist es auch



Geist und Gesicht des Bolschewismus 1255

umgekehrt nicht erlaubt, den Geist des Bolschewismus, der ein riicksichts-
loser Kiampfer gegen alle Gewalt sein wollte und erst spiter zum Kéampfer
um die Gewalt geworden ist, als Antipoden aller Religiositit aufzurichten
und aus dem Gott der neuen Erlésung den Gétzen der menschlichen Ver-
sklavung zu machen. In der Praxis hat der Bolschewismus mit seinen
« freudlosen Freuden» die in den Behérden und Amtern schlecht und
recht ithre Zeit abarbeitende Bevélkerung der Stidte sicherlich «ver-
sklavt », eine Absicht, um etwa durch solches ewiges graues Einerlei
die Idee der herrschenden unpersénlichen Masse zu realisieren, liegt dem
Bolschewismus natiirlich fern. Fiilép spricht von der Ausrottung jeder
Art von Individualitit, er schildert die Kiémpfe, die in Russland zu Ehren
der neuen Idee der « Masse Mensch» gegen alles, was nach «Seele »
schmeckte, gefiithrt worden sind.Aber man braucht nur das symbolisch an
die Spitze des Buches gesetzte Bild der « Masse », dieses tausendképfige
Lebewesen in seiner Naivitat, Angstlichkeit, Gleichgiiltigkeit und Geduld
zu betrachten, um zu wissen, dass dies nicht der « Herr iiber Russland »
ist, dass sie nur den Namen fiir die wirklich Herrschenden hergibt, ihr
Blitzableiter ist, dass von einem neuen ¢ kollektiven » Menschen keine
Rede ist. Man kann auch ruhig sagen, dass ein solcher nie beabsichtigt
war und nur eine Erfindung enthusiasmierter Literaten ist. Lenin hat
das Gliick der Masse als der méglichst Vielen im Auge gehabt, er hat
jedes individuelle Privileg fiir unzeitgemif erklart, solange die materiellen
Bediirfnisse dieser Vielen — nur zu gleich — ungestillt waren. Er hat die
neue Gesellschaft auf die primitiven Notwendigkeiten dieser Masse an
Stelle der verfeinerten Kultur der Wenigen zu griinden versucht. Das
sind Realititen. Das erklart, weshalb ithn das Wohl und Wehe der ein-
zelnen, auch vieler einzelnen nicht beriihite. Von hier aus zu konstruieren,
wie es unser Verfasser tut, dass in Russland die in Europa als tragische
Entwicklung bedauerte Mechanisierung des Lebens gepriesen wird,
dass der Bolschewismus sich fanatisch zum Automatendasein bekennt,
ja auch, dass nur ein « neuer Typus Mensch », eben der Mensch als aus-
schlieBlicher Teil der Masse, geziichtet werden soll, ist eine Verstiegenheit.
Die Menschen diirfen auch in der Masse Menschen bleiben, sie sollen
nur die Priarogative des Sozialen begreifen, sie sollen sich mit ihren indi-
viduellen Kleinigkeiten der Gréfle der sozialen Aufbauarbeit unterordnen.
Mechanisierung und Automatisierung sind unerwiinschte Folgen, nicht
vorgefasste Prinzipien.

Es ist ganz richtig, wenn Fiilop-Miller bemerkt, dass nicht nur die
Abschaffung des Privateigentums fiir das « Harikir1 des alten Menschen



1256 Waldemar Jollos

in Russland » zeugt, sondern auch «die neue Philosophie und Moral,
Dichtung, Lirmorchestermusik, Konstruktionsbithne, neue Bilder...»
Nicht nur das Privateigentum irritierte das Gleichheits- und Gerechtig-
keitsgefiithl des Bolschewismus. Aber muss gleich von einer versteckten
Religiositit geredet werden, wenn der Materialismus einen groflen Feld-
zug gegen alle idealistisch gefirbte Wissenschaft zuy fithren begann?
Der Kampf gegen die bisherige Hochschule, die « marxistische » Revision
der Wissenschaften, die Verbannung Kants, Platos, Machs, Nietzsches
und vieler anderen Geister aus dem russischen Geistesleben, dieser den
Europier mittelalterlich anmutende Fanatismus 1st doch keinem anderen
Motiv entsprungen, als die Zuriickweisung Beethovenscher Musik in der
eingangs erwihnten Anekdote. Der Bolschewismus hat seine eigene
Philosophie, die materialistische, er hitschelt die Wissenschaften, die 1hr
Kausalititsprinzip experimentell zu erhirten wissen, und er hat fiir geistige,
von der Materie geléste Phinomene nur ein iiberlegenes Licheln. Aber
zum Angriff ist er gegen die Religion, die Moral, die Geisteswissenschaften
nur dann und in dem Mafle vorgegangen, in dem ihm der Atem der
Konterrevolution aus ithnen entgegenwehte. Konsequenz wird man ithm
nicht abstreiten kénnen. Wo das neue gesellschaftliche Ideal durch
wissenschaftliche Skepsis, durch idealistische Verdunkelung, durch
religiése Befangenheit, durch jede Art von Irrationalitit bedroht zu sein
schien, hat der Bolschewismus eingegriffen. Wer der praktischen Ver-
nunft des Marxismus nicht in den Weg trat, seiner Natur nach in den
Weg treten musste, konnte am Leben bleiben. Das ist alles, was von der
neuen Religiositit iibrig bleibt. Man darf sie nicht mit der Propaganda
verwechseln.

Wie die Kirche, die Philosophie, die individualistische Moral hitte
konsequenterweise auch die Kunst verfolgt und vernichtet werden miissen.
Kunst ist, paradox gesagt, der Vernunft gerade entgegengesetzt. Je
« verniinftiger » die Menschen werden, um so unbegreiflicher, aber auch
um so gefihrlicher, um so beunruhigender wird sie, um so sicherer ent-
zieht sich « Gott», die Ahnung, das Herz aller Kunst dem plumpen
Zugriff. Je platter und eingeengter die Wirklichkeit, um so phantastischer
und schweifender, um so «konterrevolutionirer » die Kunst in ihrer
Wirkung auf das Gemiit. Statt dessen hat man erlebt, dass der bolsche-
wistische Geist gerade in der Kunst und durch sie sein Gesicht auszu-
prigen versucht hat, dass die Diesseitslehre und der Antundividualismus
des Bolschevismus mit der Kunst, mit allem Irrationalen und Individuali-
stischen in 1hr die Hochzeit gefeiert hat. Ein Bund, der in Eigenniitzig-



Geist und Gesicht des Bolschewismus 1257

keit von der einen, in Rausch und Verzweiflung von der andern Seite
eingegangen wurde und daher schon heute geborsten ist.

II

Es sind nicht die groflen Kiinstler gewesen, die dem Bolschewismus
in Russland zugejubelt haben, man wird vielleicht nur den einen Brjussow
finden, der von der biirgerlichen zur proletarischen Ordnung freiwillig
hiniibergewechselt 1st. Es sind die Halbkiinstler, die « Literaten » aller
Kiinste, die sich thm zur Verfiigung stellten, die thn vielleicht iiber-
rumpelten, sich das Schicksal der Depossedierung ersparten und in ithm
Verpflichtungen weckten. Das st das Entscheidende. Wenn man sagen
sollte, welcher Kunststil den Niitzlichkeitsideen, dem proletarischen
Diktaturgedanken der neuen Ara am ehesten entsprechen miisste, so
wire es ein unverhiillter Naturalismus, in dem die iiberwundene Periode
mit allen ScheuBlichkeiten, die das revolutionire Proletariat in ihr zu
sehen erzogen ist, die augenblickliche mit dem Triumph der Fauste
zur Darstellung gelangen miisste. Dass Stanislawski nicht die Gunst der
Revolutionsfiihrer fand, liegt nicht allein an seiner persénlichen « konter-
revolutioniren » Gesinnung. Es zeugt dafiir, wie weit sein Seelen-
theater den gewdhnlichen Naturalismus hinter sich gelassen hatte. Aber
die junge russische Kunst, die sich der siegreichen Klasse anbot, hatte mit
Realismus und Naturalismus iiberhaupt nichts mehr gemein. Sie steckte
in jener Entwicklung zum Expressionismus hin, die ganz Europa durch-
machte und deren erste den Biirger schreckende Peitschenknalle gerade
die Moskauer Schmiedebriickenstrafle schon ein Jahr vor dem Aus-
bruch des Weltkrieges vernommen hatte. Was bewog diese Generation,
den Bolschewismus als Gesinnungsgenossen zu begriifilen? Sagen wir
ruhig, eine Verwechslung. Die Kunst war der Erscheinungswelt iiber-
driissig geworden, sie suchte nach einer neuen Lebensdeutung, sie hasste
das Gegenstindliche, das Einmalige und Individuelle, sie traumte vom
Ausléschen der kleinen personlichen Interessantheiten, vom Aufgehen
in eine groflere Gemeinschaft. Man hat es erlebt, dass der Krieg wurzel-
lose Intellektuelle, die bis dahin die Unfihigkeit der Hingabe durch
Bizarrerien ersetzt hatten, mit sich riss. Im Bolschewismus glaubte ein
Teil der russischen Intelligenz, ohnehin schon immer zu einem traume-
rischen Revoluzzertum erzogen, die iiberpersonliche Gewalt zu erblicken.
Hier ist der Mythos vom Bolschewismus erst grofigezogen worden.
Hier war die Personlichkeit gelsscht, die grofle Einheit versprochen, die
das ewige Bediirfnis des kiinstlerischen Menschen bleibt, hier lockte



1258 : Waldemar Jollos

die Komplizierten, zur Einfachheit unfihig Gewordenen eine brutale
Einfachheit, hier verhiefl ein Trotzki im wahrsten Sinne des Wortes
« Berge zu versetzen » und eine neue Welt aus dem Boden hervorzustamp-
fen. Dass nicht Seelisches, sondern Soziales gemeint war, dass Technik,
Architektur, Wort und Ton und Farbe dem Bolschewismus nur Mittel
zu einem Zweck war, dem die Kiinstler mehr oder weniger fremd gegen-
iiberstanden, wurde im ersten Rausch nicht gesehen, wollte nicht gesehen
werden. Bisher waren Leben und Kunst getrennt: Thomas Manns
Tragodie bestitigt durch eine ganze innerlich unfreie Literatengeneration.
Der Bolschewismus schien das Leben selbst wieder zum Kunstwerk
zu machen.

Die innere Feindschaft zwischen einer Gesellschaftsordnung, die von
den Ideen und Idealen auf den Menschen mit seiner primitiven Notdurft
zuriickgriff, und einer Kultur, die in aller Erscheinungswelt nach der sie
legitimierenden iiberwirklichen Idee, nach Sinngebung fiir Sinnloses
suchte, hat nicht lange verborgen bleiben konnen. Mit Recht ist Fiilop-
Millers Buch fast zur Halfte dieser Auseinandersetzung zwischen Bol-
schewismus und Kunst gewidmet. Hier, in der schmucklosen Darstellung
dieser wahrhaft tragischen, weil von Anfang an hoffnungslosen Anziehung,
Durchdringung, Anpassung und Abstoflung der beiden Michte (die von
auflerordentlich interessantem, an Reichhaltigkeit nicht zu iibertreffendem
bildlichen Anschauungsmaterial gestiitzt wird) liegt das Hauptverdienst
des fleifigen Verfassers. Wir beschrinken uns auf die Besprechung
dieses Teiles. Wieweit der Bolschewismus das russische Land, die rus-
sischen Menschen revolutioniert, wieweit er ihnen sein Gesicht aufge-
driickt hat, wird sich heute noch nicht sagen lassen. Wieweit die russische
Kunst von thm gewonnen worden ist, das zeichnet sich dafiir um so
deutlicher ab. In drei Etappen hat sich die Auseinandersetzung voll-
zogen, in der die Kunst Schritt fiir Schritt vor dem Bolschewismus
zuriickgewichen 1st. Dass er sie nicht ganz ge{‘ressen hat, entspringt
jenem Geheimnis des Lebens, das dem Bolschewismus nicht nur in der
Kunst, sondern ganz allgemein in der passiven Resistenz der Individuen,
in der Gesinnung, den natiirlichen Bediirfnissen entgegengetreten ist
und denen mit Dekreten, Strafen und Erziehungsmethoden nichts an-
zuhaben 1st.

Die «bolschewistischen » Kiinstler, wir sagten schon, iiberrumpelten
den Bolschewismus, indem sie 1hn heroisierten. Es war in dieser ersten
Periode des «bolschewistischen Monumentalstils » im Grunde nur die
Heroisierung ihrer eigenen Kiinstlertraume, eine Flucht aus kleinem,



Geist und Gesicht des Bolschewismus 1259

an sich zweifelndem Lebenskreis in die grofle, die iiberlebensgrofle,
wirklichkeitsilbberwindende Form. Aber der Bolschewismus konnte
nicht gut eine Klasse und ihre Arbeit ablehnen, die seine Gétter in gewal-
tigen Sinnbildern auf den Markt und die Strafle trug, die ithn populari-
sieren wollte, fiir ihn flammend Zeugnis ablegte. Er konnte die Propaganda
brauchen, die das Kiinstlervilkchen scheinbar fiir 1thn, in Wahrheit fiir
sich entfaltete, die politische Beeinflussung, die von den neuen « Zaren »
auf allen Plitzen und in allen Ecken der Stidte, von den Figuren der
Befreier und Volkshelden ausgehen musste. Aber der Kiinstler ist und
bleibt Individualist und Antuntellektualist. Es war eine herzlich schlechte
Kunst, die in dieser ersten Zeit auf riesige Panneaux gestrichen oder in
gigantische Formen geknetet wurde, und gliicklicherweise war ihre
Lebensdauer schon durch ihr schlechtes Material beschrankt, zerfiel
und verkam. Aber es war vor allem eine in ithrem Kern immer noch
« biirgerliche » Kunst, ihre Heroisierungsversuche liefen dem bolsche-
wistischen Dogma, der bolschewistischen Gleichmacherei schnurstracks
zuwider. Es war eine Kunst des « Zufilligen und Nicht-Errechenbaren »,
weil es eben noch Kunst war. Die Bedenken haben sich unter den
«linken Kiinstlern » schon friith geregt, aber sie konnten nicht aus ihrer
Haut heraus, und als sie dazu iibergingen, mehr fiir ihre als fiir die
Ungeniigsamkeit des neuen Proletarierstaates in « abstrakter Deformie-
rung » den neuen Machthabern zu schmeicheln, widerfuhr ihnen ein
tragikomisches Geschick : Koroljows ¢« Bakunin » musste wieder abgetragen
werden, weill das Volk, innerlich kleinbiirgerlich, die Portrits der neuen
Heiligen zu begaffen bereit war, aber gegen die spekulativen Verzerrungen
des Natiirlichen rebellierte, mochte es noch so eindringlich fiir « bolsche-
wistischer » ausgegeben werden.

Die erste Periode ist verkappte biirgerliche Kunst. Die zweite ist
noch Kunst, aber sie hat sich den Wiinschen der bolschewistischen Masse
unterworfen. Sie arbeitet noch nicht aus bolschewistischem Geist, mit
bolschewistischen Mitteln, aber sie arbeitet schon fiir die Masse. Die
dritte Periode wird Kunst aus der Masse sein. Die zweite erfindet das
«dirigentenlose Orchester ». Der Kapellmeister, das anstéflige Prinzip
des Individuellen, des Genius’, der Inbegriff menschlicher Einmaligkeit
und Differenzierung, ist beseitigt. Die « Masse » wirkt das Kunstwerk.
Nur dass das Kunstwerk noch Beethoven, Einzigartigkeit, Genieprodukt,
héchste individuelle Aussprache mit Himmel und Erden i1st. Und Tatlin,
der neue ¢ positive » Kiinstler, der das maschinelle Gebilde aus dem Geist
des Kollektivismus erfindet, der die Monumentalitit « nicht mehr statisch,



1260 Waldemar Jollos

sondern dynamisch aufzufassen » lehrt, Bewegung baut, aus den Kiinst-
lern Techniker und Ingenieure machen will: ist er nicht ein verkappter
Romantiker, ziigellos in seiner Phantasie, die der Masse dienen will und
thr in Wirklichkeit nur die Ahnung « iiberirdischer Musik » verschafft?
Die russische Kunst dieser Jahre Sucht Sich der Idee des BOlSCheWismus
immer stirker anzunihern, und sie wird gerade durch diese Versuche
immer weiter in ein Reich des Irrealen entfithrt. Meyerholds berithmte
Theaterrevolution wird auf eine «biomechanische Spieltechnik» auf-
gebaut, strebt nach «kollektiver Gesamtwirkung », arrangiert Massen-
festspiele, wie jene auflerlich grandiose « Erstirmung des Winterpalais »
und bringt in immer neuen Pamphleten die ganze skrupellose Propaganda
der Dritten Internationale auf die Biihne (die « Agitationsbiihne »). Und
die Moskauer und Petersburger Lyriker, die schon vor dem Krieg und
der Revolution mit Ismen aller Art die Langeweile ihres Lebens ver-
tuscht hatten, machen sich daran, zur Ehre der materialistischen Welt-
anschauung die Dichtkunst als ¢bloflen Befund fiir die physiologischen
Gesetze von den bedingten Reflexen » einzuregistrieren und im « Labora-
torium fiir synthetische Wortchemie » auseinanderzulegen. Spotten ihrer
selbst und wissen nicht wie! Majakowski richtet seine Wortwerkstatt ein,
das Institut Brjussow stellt Rezepte fiir Gedichte aus, Talent ist ein
biirgerliches Vorurteil, und man kann schon nach einem Jahr « 36 absol-
vierte Dichter » in die Welt hinauslassen. Aber singt nicht jeder dieser
Sechsunddreiffig nun das Lied von der siegreichen Revolution nur wieder
auf seine Weise? Offenbar ist man nicht weiter gekommen, die Person-
lichkeit ist nicht tot, die Theatralisierung des Lebens hat dies Leben zu-
gleich mit einer neuen Decke von Rausch, Freude und Unwirklichkeit
iiberzogen, und niher besehen, hat diese Kiinstlergeneration nur sich
selber etwas vorgemacht. Das Groteske der Erneuerung der prole-
tarischen Kunst, sagt Fiilop ganz richtig, lag darin, dass nur die Nicht-
proletarier sie erduldeten, wihrend die Arbeiter oft kriftig protestierten.
Indessen, die Reise, einmal angetreten, musste bis zum Absurden ge-
fiihrt werden. Die dritte Periode setzt an, in der nur die aus der Masse
selbst erzeugte Kunst als bolschewistisch, als vollwertig gilt: die Zeit der
unpersoénlichen Literatur, die Werke von « Gruppen der 32 », den «Dichter-
kreis des Dorfes R. » kennt, die das beriichtigte « Pfeiforchester », in der
die «biirgerlichen» Musikinstrumente durch proletarische Pfeifen,
Fabriksirenen usw. ersetzt sind, hervorgebracht hat, die « Maschinen-
musik » und den Bluff und die Akrobatik des «linken Projektionstheaters ».

Seelischen Chicagismus nennt das unser biirgerlicher Verfasser. Aber



Geist und Gesicht des Bolschewismus 1261

ein Bolschewist, der noch kiihles Blut bewahrt hatte, Worowski, hat doch
auch bereits vor der « hélzernen roten Heiligenmalerei » und vor « indu-
strieller Scholastik » gewarnt, und Trotzki seine « Opposition » auch darin
bekundet, dass er die Méglichkeit eines proletarischen Monumentalstils
skeptisch anzweifelte. Worowski glaubt das Versagen auf «das vollige
Versanden und die Verarmung der revolutionir-romantischen Stim-
mungen » zuriickfithren zu miissen. Aber es lag schon in dem inneren
Gegensatz zwischen Bolschewismus und Kunst vorgezeichnet.

Die dritte Periode dieser Entwicklung hat an den Tag gebracht,
was die von bolschewistischen Rezepten betreute Kunst zu offenbaren
fahig ist. Von Kunst ist nur noch der Lirm, der Farbenauftrag, ein
Buchstabengewimmel iibrig geblieben, der Geist, der sie bindet, ist
zum Teufel gegangen. Eine grofie Erniichterung und Beschimung ist
die Folge. Eine «neue Sachlichkeit » kiindet auch in Russland die Um-
kehr an. Der neue Herr ist auch in Russland nicht das Proletariat,
sondern der Neureiche geworden; was kann er mit dem iiberspannten
Stil dieser jiingsten Equilibristik beginnen, er verlangt nach derberer
Kost, und der Naturalismus feiert auch in Moskau seine Auferstehung.
Das Gesicht des Bolschewismus, wie es die junge Generation zu formen
versucht hat, verblasst, und die Biirgerlichkeit der politischen und gesell-
schaftlichen Entwicklung ruft nach neuen Spiegeln. Ist es ein Wunder,
dass der alte kleinbiirgerliche Dichter Ostrowski wieder zu Ehren ge-
kommen ist, dass Stanislawskis Bithnenkunst wieder einmal «das letzte
Wort » 1st? Um die jungrussische Literatur, Kunst, Theatralik braucht
einem nicht bange zu sein, sie wird ebenso vorbehaltlos und entflammt,
wie sie zum Bolschewismus iiberging, verbrennen, was sie eben noch
angebetet hat und sich den neuen Géttern zuwenden. Sie verliasst ohne
Zweifel ein sinkendes Schiff. Sie hat, indem sie die Moglichkeit einer
bolschewistischen Kunst Liigen strafte, an besonders exponierter Stelle,
aber doch zugleich fiir alle Gebiete, in der die Jiinger Lenins mit rauher
Hand das Irdische auf Kosten alles « Unirdischen » zu sichern und zu
monopolisieren wahnten, das Urteil iiber das bolschewistische Experiment
schlechthin gesprochen. Das ist das Fazit, das man dem Buch Fiilsp-Millers
entnimmt. Das ist, wenn auch wider ithren Willen, die Lehre, die die
Kunst erfahren und erteilt hat. Aber man méchte doch nach der Bekannt-
schaft mit so vielen kithnen Fliigen einer irritierten Phantasie, nach so
interessanten Versuchen einer tollkithnen Generation wiinschen, dass sie
nicht versinken und vergessen werden, sondern belebend in die Zukunft
itbergehen.



	Geist und Gesicht des Bolschewismus

