Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 12

Artikel: Philosophie und Schule

Autor: Sztern, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760075

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1190

Philosophie und Schule
Von M. Sztern

Es gab einst Zeiten, in denen die Philosophie im Lehrplan der Schule
eine hervorragende, ja eine dominierende Stellung einnahm. Das war im
spiten Mittelalter und blieb so bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts. Um
diese Zeit drangen die ¢ realistischen » Facher immer mehr in den Lehr-
plan auch der Mittelschulen ein und dringten die Philosophie mehr und
mehr zuriick, bis sie sie endlich in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts
so gut wie ganz aus der Schule verdringten. Dieser Zustand entsprach
iibrigens dem Geiste der damaligen Zeit und war insofern nicht weniger
¢ berechtigt », als der umgekehrte Zustand im Mittelalter und im Beginn
der Neuzeit. Denn es war dies die Zeit der Hochflut des Positivismus,
der Anbetung der Tatsachen, insbesondere der naturwissenschaftlichen.
Die Philosophie spielte im Geistesleben dieser Zeit so gut wie gar keine
Rolle: so brauchte sie auch in der Schule keine zu spielen.

Es ist nun mahlich anders geworden; die Hochflut des Positivismus
ist langst verebbt. Das Interesse fiir Philosophie ist in weiten Kreisen er-
wacht und hat durch das schmerzliche Erlebnis, durch die seelischen
Erschiitterungen des Weltkrieges nur noch vermehrte Nahrung erhalten.
Der Drang nach philosophischer und religisser Vertiefung, nach Welt-
anschauung und Metaphysik — und zwar bei Jung und Alt - ist fiir unsere
Zeit mindestens ebenso charakteristisch, wie die Flucht vor der Philo-
sophie fiir die zweite Halfte des 19. Jahrhunderts. Aber der Zustand in
der Schule ist mit Bezug auf die Philosophie der des 19. Jahrhunderts
geblieben. Die Schule hat es bisher vermieden, sich der Geisteslage der Zeit,
der verdnderten Stimmung einer neuen Generation anzupassen. Ich sage ganz
allgemein «die Schule », weil es — mit einer einzigen Ausnahme (von der
gleich niheres zu sagen sein wird) — die Schulen aller europiischen Kult-
turstaaten betrifft. In manchen Lindern (wie z.B. Belgien, z. T. Schweiz,
einige deutsche Staaten) ist die Philosophie aus der Schule ganz und gar
verschwunden, in anderen Lindern (wie z. B. Osterreich, Italien, vor-
bolschewistisches Russland u. a.) fristet sie unter dem euphemistischen
Namen einer « philosophischen Propadeutik » ein wahrlich klagliches Da-
sein: sie wird mitgeschleppt recht eigentlich als Ballast, den man sich
nicht entschlielen kann, iiber Bord zu werfen.



Philosophie und Schule 1191

I

Auf der jiingsten Tagung des Schweizerischen Gymnasiallehrer-~
vereins in Engelberg hielt der Rektor der Stiftsschule Einsiedeln, Dr. P.
Romuald Banz, einen Vortrag iiber « Die katholischen Stiftsschulen in
der Schweiz », der — laut dem Bericht von Prof. Paul Usteri (N.Z. Z. Nr.
1632) — den «Kernpunkt der Tagung» bildete. Es bedeutete fiir mich eine
ebenso grofle Freude als Uberraschung, aus diesem Vortrag zu entnehmen,
dass 1n den drei katholischen Stiftsschulen des Benediktinerordens in der
Schweiz (Disentis, Einsiedeln, Engelberg) die Philosophie nicht nur
«auch » gelehrt wird, sondern dass sie in dem den Lehrkursus dort ab-
schliefenden « Lyzeum » sogar das Hauptlehrfach bildet. Der Umfang,
in dem hier Philosophie wihrend zweier Jahre doziert wird, ist geradezu
erstaunlich. Werden doch nicht weniger als acht philosophische Diszi-
plinen als Unterrichtsfacher von Rektor Banz namhaft gemacht. Gefreut
hat mich die Kunde dariiber, weil ich diese Ein:ichtung fiir nutzbringend
und den geistigen Anforderungen der heutigen Zeit entsprechend halte.
Was mich aber daran so sehr iiberrascht hat, war weniger die Tatsache
selbst, dass es in der Schweiz Schulen mit so ausgedehntem Unterricht
in Philosophie gibt — (dass in den katholischen Kantonen und iibrigens
auch in der ganzen welschen Schweiz ein philosophischer Unterricht in
den Mittelschulen besteht, war mir bekannt) — als vielmehr die auffallende
Ahnlichkeit, die der Lehrplan dieser « katholischen Stiftsschulen » beziig-
lich der Philosophie mit dem Lehrplan der Mittelschulen, speziell der
Gymnasien, in Frankreich aufweist. Auf diesen Lehrplan der franzosischen
Schulen, soweit er das Fach der Philosophie betrifft, mochte ich hier etwas
niher eingehen, weil er — als ein Unikum in Europa — fiir unser Thema
ein héchst instruktives Beispiel bietet, und weil er zudem in der Schweiz
wenig bekannt sein diirfte.

Frankreich ist unter den europiischen Lindern das Ausnahmsland
(wovon wir oben sprachen), in dem der philosophische Unterricht in der
Schule 1m Laufe des 19. Jahrhunderts dem Umfange nach so gut wie
keinerlei Kiirzung erfuhr; so sehr er auch freilich im Stoff und Methode
Je und je modernisiert wurde. Und, was das Interessanteste und Bezeich-
nende ist, die vielen Schulreformen, die seit etwa 1890 bis zu derjenigen
de Monzies vom Juni 1925 in Frankreich stattgefunden haben den Um-
fang des philosophischen Lehrfaches nicht angetastet. Selbst die grofite
der franzésischen Schulreformen, namlich diejenige Ribots vom Jahre 1899,
die alles von oberst zu unterst kehrte, sammelte zwar eine sechs dicke



”92 M. Sztern

Binde fiillende Enquéte zur Frage der «réforme de |'enseignement par
la philosophie »), lie} aber den Umfang der philosophischen Lehrfiacher
im wesentlichen ungekiirzt. Der philosophische Unterricht in den fran-
zosischen Schulen — wie er mit nur geringen Modifikationen nach dem
Kriege auf Grund der Reform vom Jahre 1902 vor sich geht — kann
gleichsam in drei Grade eingeteilt werden. Den untersten Grad stellt der-
jenige philosophische Unterricht dar, der in den Volksschulen, in Primar-
und Sekundarschulen, sowie in Handelsschulen niederen Typus erteilt
wird. Er besteht hier lediglich in der Unterweisung in « individualer und
sozialer Ethik », wobei die Art des Unterrichtes nicht eine streng wissen-
schaftliche, theoretische, sondern mehr praktisch-utilitaristische ist, weil
es dabel — laut dem ausdriicklichen Wortlaut des Lehrplanes - nicht so-
wohl auf die Weckung von irgendwelchen Kenntnissen, auf Verstandes-
bildung, sondern vielmehr auf Herzensbildung, auf die Gewshnung des
Willens zum guten und sozialen Tun ankommt. Den zweiten, etwas
hoheren Grad stellt der philosophische Unterricht in den weiblichen
Gymnasien und den Lehrerseminarien dar. Auch hier wird in erster Reihe
eine ¢ individuale und soziale Ethik » nach ungefihr den gleichen Gesichts-
punkten gelehrt; daneben aber auch «Psychologie» und — neben der
rein beruflichen Erziehungskunde - die « ethischen Grundprobleme der
Pidagogik », und zwar beides in mehr wissenschaftlicher und geschicht-
licher Form.

Den dritten Grad bildet der philosophische Unterricht in den méann-
lichen Gymnasien, den Lycées cder Colléges. Dieser steht nun inhaltlich
und methodisch auf einem relativ sehr hohen Niveau, so dass er einen
Vergleich selbst mit den der Philosophie so gewogenen Zeitaltern im
12. und 17. Jahrhundert fiiglich vertrigt. Nach Absolvierung des sechs-~
jahrigen Lehrkursus und bestandenem sogenannten ¢ersten Bakka-
laureat » kehrt der Mittelschiiler noch fiir ein Jahr ins Gymnasium zuriick.
Dieses letzte Schuljahr ist nun sowohl im humanistischen Gymnasium als
auch in der Realschule (!) zum groflen Teil mit philosophischem Unterricht
ausgefiillt. Im humanistischen Gymnasium trigt diese oberste Klasse mit
gutem Grund den Namen ¢« classe de philosophie » (oder biindig ¢philo-
sophie» genannt). Denn der Unterricht in Philosophie erreicht hier die
Zahl von nicht weniger als etwa 300 Stunden wihrend des Schuljahres
(d. 1. acht bis neun Stunden wéchentlich) und verteilt sich auf folgende

1) Vgl. auch die Enquéte aus dem Jahre 1894: Pour et contre 'enseignement philosophique mit
Arbeiten von Vandérem, Ribot, Boutroux usw.,



Philosophie und Schule 1193

Ficher, die hier nach streng wissenschaftlicher Methode und auf philo-
sophiegeschichtlicher Grundlage erteillt werden: Logik, Psychologie
Ethik, Erkenntnistheorie und Metaphysik — nach einem streng vorge-
schriebenen festen Plane; daneben ist es dem Ermessen des Lehrers frei-
gestellt, aus den nachstehenden Disziplinen drei auszuwihlen, die er
dozieren will, und zwar unter Zugrundelegung der Lektiire von klassischen
Autoren der Philosophie, deren Auswahl von jedem neu aufkommenden
franzosischen Schalplan immer aufs neue genau erwogen und festgelegt
wird. Die dem Lehrer zur Wahl stehenden Disziplinen sind: Asthetik,
Experimentalpsychologie, Soziologie, Geschichte der Philosophie, Sprach-
philosophie, formale Logik. Die zu wéhlenden Autoren sind zurzeit
hauptsichlich: Plato, Aristoteles, Epiktet, Marc Aurel, Lucretius, Des-
cartes, Malebranche, Pascal, Spinoza, Leibniz, Berkeley, Hume, Kant,
Condillac, Rousseau, Comte, J. St. Mill, Renan u. e.a. Wie man sieht,
ist das Programm in Inhalt und Form des Unterrichtens sehr «large »
zugeschnitten. In der Realschule, wo die oberste Klasse den Namen
«classe de mathematique» fiithrt, werden zwar nur Logik und Ethik
(frither auch Psychologie) gelehrt, dafiir aber in einem gegeniiber dem
Programm des humanistischen Gymnasiums erweiterten Mafistabe. Es
sind thnen im ganzen ca. 100 Stunden gewidmet, niamlich drel Stunden
waochentlich. Erwahnt seil noch, dass samtliche philosophischen Ficher
obligatorische Priifungsficher sind und dass ithnen in dem sogenannten
«zweiten Bakkalaureat » (endgiiltige Matura) eine hervorragende Rolle
zufillt. Sowohl im humanistischen als auch im realistischen Bakkalaureat
gibt es aus Philosophie ein schriftliches Examen, bei dem die fiir die
Klausurarbeit gestellten Themen (drei zur freien Wahl der Maturanden)
meist ein sehr respektables Niveau reprasentieren'), und eine miindliche
Priifung.

Der Grundgedanke, der dem philosophischen Schulunterricht in
Frankreich ganz offenkundig zugrunde liegt, ist folgender. Die Philosophie
soll nicht als eine aparte Spezialwissenschaft zu den iibrigen Unterrichts-
fachern hinzutreten, denn dies entspriche weder ihrem Charakter noch
threr Funktion. Sondern sie soll, gewissermaflen als die Krénung und
Fundamentierung der im Laufe von sechs Jahren erworbenen positiven
Kenntnisse aus allen Geistesgebieten, den Mittelschiiler in den Stand
setzen, eine Synthese des Gelernten zu vollziehen. Sie soll thn ferner

1) Vgl. Leblond, La dissertation philosophique au baccalauréat ; Gouraud, Memento de la disser-
tation philosophique (550 sujets donnés au baccal., 350 plans); Lenoble, Recueil de compositions philo-
sophiques; Sueur, Plans et développements de dissertations philosophiques.



1194 M. Sztern

befahigen — was aber nur ein Nebenzweck sein kann - ein eventuelles
Spezialstudium der Philosophie an der Universitat mit Exfolg anzutreten.
Im wesentlichen aber soll der philosophische Unterricht (besonders in
seinen zwel unteren Graden) auch dazu mithelfen, den jungen Menschen
zu einem tiichtigen ¢« citoyen » seiner Vaterstadt und seines Vaterlandes
.zu erziehen (vide: soziale Ethik!), sowie ihm einen weltanschaulichen und
moralischen Halt fiirs Leben zu geben. Das sind die Ziele, die man sich
mit dem ausgedehnten philosophischen Unterricht in Frankreich stellt
und die man dort — dank einer ununterbrochen wirkenden Tradition -
auch vortrefflich erreicht. Ist es doch bezeichnend genug, dass der Posi-
tivismus und das enge Spezialistentum der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts in Frankreich niemals den Grad und die Allgemeinheit der Ver-
breitung erreichten, wie in den germanischen, angelsichsischen und sla-
vischen Lindern. Der sogenannte « culte des idées générales », der immer-
hin seit vier Jahrhunderten in Frankreich zu Hause ist und dem Franzosen
in Mark und Knochen iiberging, ist dort zu keiner Zeit und in keinem
Stande ganz erloschen.

II

-+ An dem vorerwihnten Vortrag von Rektor Banz fand ich nicht minder
interessant als die Tatsache selbst des ausgedehnten philosophischen
Unterrichts in den ¢«katholischen Stiftsschulen » auch die Begriindung
und Rechtfertigung, die dieser Einrichtung von dem Vortragenden ge-
geben wurde. Rektor Banz scheint mir darin so sehr ein weifler Rabe
unter den schweizerischen Schulminnern und seine Begriindung trifft so
sehr den Nagel auf den Kopf, dass ich sie hier — nach dem Wortlaut des
Referates von Usterl — in extenso anfithren méchte: « Er (Banz) recht-
fertigte diese eingehende Behandlung (der Philosophie) damit, dass der
junge Mensch, nachdem er sich im Gymnasium mit allen Gebieten des
Fachwissens vertraut gemacht habe, darauf brenne, zu einer weltanschau-
lichen Zusammenfassung der Einzelkenntnisse zu gelangen und Antwort
auf die letzten Fragen zu bekommen. Gerade die heutige Jugend sei nach
dieser Richtung wieder viel empfinglicher als diejenige in der zweiten
Hilfte des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts. »

Damit sind in der Tat in trefflicher Weise sowohl die doppelte Not-
wendigkeit des philosophischen Unterrichtes in der Mittelschule, als auch
die Ziele dieses Unterrichtes angegeben. In erster Reihe ergibt sich diese
Notwendigkeit aus dem tiefer gefassten piadagogischen Sinn und Zweck
des Unterrichtes selbst. Soll der Unterricht nicht eine blofle Anhiufung,



Philosophie und Schule 1195

eine Rhapsodie von Einzelkenntnissen iibermitteln, sondern soll er wahr-
haft bildend und erziehend auf das junge Gemiit einwirken, so darf er des
synthetischen, des alles Einzelne zum Ganzen zusammenfassenden Cha-
rakters nicht ermangeln. « Was 1st aber ein synt}letischer Unterricht
anderes, als innere Durchdringung des Unterrichtes mit philosophischem
Geiste? ») Eine solche « Durchdringung mit philosophischem Geiste »
hat sich denn auch in der letzten Zeit in nahezu allen Einzelfichern aus
der Natur der Sache selbst heraus mihlich entwickelt. Aber sie geniigt
nicht®). Es muss dariiber hinaus gefordert werden, dass ein innerer orga-
nischer Zusammenhang unter den samtlichen Unterrichtsfichern her-
gestellt und dem am Ende seiner Lehrzeit Stehenden offenbar gemacht
werde. Es darf der Zogling nicht mit der Meinung aus der Schule ent-
lassen werden, er habe zwar recht vieles nach- und nebeneinander gelernt,
was aber miteinander nichts Gemeinsames habe, wie z.B. Mathematik,
Biologie, alte Sprachen und Geschichte. Solche Urteile kann man aber
von den heutigen Gymnasialabsolventen in Hiille und Fiille héren. Und
da die Jugend mit dem Bewerten sehr rasch bei der Hand ist, so kann es
nicht ausbleiben, dass der junge Mensch diejenigen Ficher, die seinem
Naturell, seiner Veranlagung besser entsprechen und ihn daher mehr als
andere zu fesseln vermochten, fiir «niitzlich» und «verniinftig » halt,
wihrend er die 1thn wenig oder gar nicht interessierenden fiir hochst
«langweilig » und ¢ iiberfliissig » erachtet. Vor solchen schiefen Urteilen
kann die Jugend nur bewahrt werden, wenn man ihr in sachlich-metho-
discher Weise zum Bewusstsein bringt, dass alles menschliche Einzel-
wissen ein System bilde, dessen einzelne Zweige miteinander zusammen-
hingen und sich in einem letzten Betracht, aus dem Gesichtspunkt der
« Einheit des Bewusstseins » (oder « Einheit des Geistes »), zu einer um-
fassenden Synthese verbinden, so dass kein Glied darin «iiberfliissig »
oder auch nur entbehrlich sei. Und welche Disziplin kénnte wohl eine
solche Unterweisung zur letzten Synthese aller Erkenntnis auf sich
nehmen, wenn nicht die Philosophie, besonders in ihrer Eigenschaft als
Erkenntnistheorie? Daher ist es nicht von ungefihr, wenn der Berliner
Philosophieprofessor Arthur Liebert sagt: « Es ist keine Frage des Inter-
esses, des Geschmackes, der Begabung, es ist ebensowenig eine aus irgend-
einer Modestromung stammende Laune, wenn man der Philosophie einen
Platz und eine Wirksamkeit in der Schule zu schaffen und zu sichern sich

E 1) Arthur Liebert, Philosophie in der Schule (in: Das Buch der Erziehung, hrgb. von Dr. Max
pstein).
%) Aus welchen Griinden nicht, dariiber wird in III zu reden sein.



] ]96 M. Sztern

bemiiht . .. Ist es denn irgendwie moglich, dem Unterricht einen wirklich
erzieherischen Wert, eine iiber die Zufiihrung von Gelehrsamkeiten hin-
ausgreifende padagogische Tragweite zu verschaffen ohne Philosophie?
... Das Problem der Einfithrung der Philosophie in die Schule ist in
keiner Weise eine von auflen herangetragene Frage, ist keine beliebige,
von aussen her aufgenétigte Forderung, sondern diese ergibt sich aus dem
tiefer verstandenen Begriff des Unterrichts mit unabweisbarer Dring-
lichkeit.) »

In zweiter Reihe ergibt sich die Notwendigkeit eines philosophischen
Unterrichtes auf der Mittelschule aus dem Bediirfnis der Jugend — und
zumal der heutigen — nach Weltanschauung, nach Antworten auf die
«letzten Fragen ». Diesem Bediirfnis muss von der Schule Rechnung ge-
tragen werden: erstens weil es ein legitimes, natiirliches Menschenbediirf-
nis ist; und zweitens weil es — wie Kant vortrefflich sagte — «doch um-
sonst ist, Gleichgiiltigkeit in Ansehung solcher Nachforschungen erkiin-
steln zu wollen, deren Gegenstand der menschlichen Natur nicht gleich-
giiltig semn kann ».

Aber auch abgesehen von dem unleugbaren Bediirfnis der Jugend nach
Weltanschauung und Metaphysik, d.h. auch wenn ein solches Bediirfnis
gar nicht bestiinde, so wire es m.E. dennoch ein unabweisliches erziehe-
risches Postulat, ein Gebot fiir die Erwachsenen, der Jugend einen welt-
anschaulichen Untergrund ihrer Kenntnisse zu iibermitteln, welcher, wo
schon nichts anderes, 1hr einen moralischen Halt in den Stiirmen und
Drangsalen des kommenden Lebens béte; und zwar sowohl des Familien-
lebens, des Berufes, wie auch des sozialen und politischen Lebens. Wie
viel Familienzwist, wie viel «ungliickliche Ehen» kénnten vermieden
werden, wie viel Verdruss und Engherzigkeit aus dem Berufsleben
schwinden, wenn die Menschen von Jugend auf zum Verstiandnis der ver-
schiedenen Weltanschauungsméglichkeiten, zur Einsicht in die relative
Berechtigung der verschiedenen Weltanschauungstypen griindlich erzogen
wiirden. Und was bedeutet tiberhaupt eine soziale, eine politische Be-
titigung, wenn sie nicht auf einem weltanschaulichen Untergrunde ruht,
aus dem sie fortgesetzt Nahrung und Zielrichtung erfahrt? Sie sinkt zur
Marotte, bestenfalls zum fleilig geiibten Handwerk herab. So gehért denn,
wie ich glaube, der philosophische, der Weltanschauungsunterricht, auch
unter die Postulate der ja heute viel genannten «staatsbiirgerlichen Er-
ziehung »; und zwar als eines der allerwichtigsten davon. Aber freilich

1) a.a.0. S. 169/170.



Philosophie und Schule 1197

muss verlangt werden, dass diese dem Familien-, Berufs- und politisch-
sozialen Leben so notige weltanschauliche Basis nicht ein Zufallsprodukt
sel, nicht aus verborgenen, unkontrollierbaren Quellen - oft noch aus der
Kinderstube, aus traditionellen, konfessionellen oder sonstigen Vorurteilen
~ flieBe, sondern dass sie ein selbsterarbeitetes, selbstdurchdachtes Pro-
dukt sei, welches — mehr oder weniger — auf « Vernunftgriinden » oder
doch auf wirklichen « Uberzeugungen » ruhe. Dies kann aber nur dann
der Fall sein, wenn den jungen Leuten von Haus aus die methodische
Schulung und Gewshnung zum Abwigen weltanschaulicher Fragen bei-
gebracht werde. Nur ein philosophischer Unterricht auf der Schule ver-

mag esl).
II1

Nachdem das Was des philosophischen Unterrichtes in der Schule be-
sprochen wurde, muss nun auch das Wie erwogen werden. In welcher
Weise vermag ein philosophischer Schulunterricht die Ziele zu erfiillen,
die wir thm im obigen gestellt haben und die, wie mir scheint, aus der
Natur der Philosophie einerseits, des Unterrichtes anderseits sich ergeben ?
Wie muss m.a. W. der philosophische Unterricht beschaffen sein, aus
welchen Disziplinen muss er bestehen, um die thm gebiihrende Aufgabe
auch wirklich zu erfiillen? So viel steht zunéchst fest: es darf nicht in der
Art betrieben werden, wie dies jetzt fast iiberall in den Schulen mit «philo-
sophischer Propideutik » als Lehrfach noch der Fall ist, namlich als eine
Einfithrung in die «formale Logik» und in die «Psychologie». Denn
was hat in der Tat die «formale Logik » mit den iibrigen Unterrichts-
fachern zu tun? und vor allem, wie soll sich aus ihr ein synthetischer
Zusammenhang unter den letzteren ergeben ? Ferner: welchen verschwin-
dend kleinen Umfang und welche minime Bedeutung nimmt doch die
« formale Logik » in dem heutigen Betrieb der Philosophie noch ein! Und
auch die Schulpsychologie, die sogenannte Lehrbuch-Psychologie, tseht
sowohl dem wirklichen Leben, als auch der heutigen Philosophie gleicher-
maflen fern.So gibt es denn in fachkundigen Kreisen keine zwei Meinungen

1) Um einem naheliegenden Einwande zu begegnen, niamlich dem, dass fiir alles iiber das Ziel
des philosophischen Unterrichtes hier Gesagte die Universitit, und nicht die Mittelschule, die
passende Stitte bilde, sei hier aus dem Referate iiber den Vortrag von Rektor Banz auf die treff-
lichen Worte hingewiesen: « Man kénne das philosophische Studium nicht der Universitit iiber-
lassen; denn dort hitten die meisten Studenten wegen allzu intensiver Inanspruchnahme durch
ihr Fachstudium keine Zeit dazu.» Unsere Universititen sind eben nicht mehr Statten allge-
meiner, universaler Bildung, wie es wohl in threm Namen lige, und kénnen es nicht mehr sein;
sie sind Stitten des wissenschaftlichen Fachstudiums und werden es wohl auch fernerhin bleiben
miissen.



1198 M. Sztern

dariiber, dass die heutige, nahezu noch scholastische Art des philo-
sophischen Schulunterrichtes recht eigentlich die Karikatur einer wirk-
lichen Unterweisung der Jugend in Philosophie darstelle; und dass ihre
beste Wirkung noch die sei, wenn sie die jungen Leute von einer ferneren
Beschiftigung mit der Philosophie nicht ganz abschrecke, was indessen 1n
der Regel doch der Fall 1st.

Nicht so ungeteilt sind nun freilich die Meinungen iiber die positive
Frage der Art einer Neugestaltung des philosophischen Unterrichtes. Viel-
mehr gehen die Ansichten hieriiber noch sehr auseinander. Deutschland
ist wohl dasjenige LLand, wo in den letzten zwanzig (besonders aber in den
letzten zehn) Jahren am intensivsten iiber das Wie des philosophischen
Schulunterrichtes debattiert und polemisiert wurde?). Der erste Anstof3
ging von zwelen, fast um die gleiche Zeit erschienenen, Schriften aus: von
Rudolf Lehmanns, des philosophisch interessierten Padagogen, Wege und
Ziele der philosophischen Propddeutik, und von Hans Vaihingers Die Philo-
sophie in der Staatspriifung®). Beide Autoren befiirworten das — von Vai-
hinger so benannte — « okkasionalistische » System, welches darauf be-
ruht, dass der philosophische Unterricht in die einzelnen Unterrichtsfdcher
selbst hineinverlegt und dort « bei Gelegenheit » (daher « Okkasionalismus»)
der Erorterung der beziiglichen Fragen zur Sprache gebracht werde. Es
ist dies, wie man sieht, jene « Durchdringung der Unterrichisfacher mit
philosophischem Geiste », von der wir oben sagten, dass sie mahlich fast
iiberall sich eingebiirgert hat®), die aber dazumal noch eine «unerhérte
Neuerung » bedeutete. Dieses okkasionalistische System, wie es viel spater
von Gustav Lambeck im Verein mit einer Reihe deutscher Schulmanner
in einem Lehrbuch ausfithrlich durchgefithrt wurde?), enthilt viel Rich-
tiges, ja selbst Vortreffliches; daneben aber doch auch so unbestreitbare
Mangel, dass es, als Ganzes genommen, fiir eine Neugestaltung des philo-
sophischen Unterrichtes als ungeeignet erachtet werden muss. Ich kann
hier nur in aller Kiirze das Wichtigste andeuten®). Richtig, ja unverlierbar
ist an dem okkasionalistischen System die Weisung, der philosophische

1) Vgl. auler der zitierten Schrift von Liebert ferner: Otto Freitag, Philosophie und héhere
Schule ; Felix Behrend, Vorbereitender oder systematischer Unterricht in der Philosophie? (beide in:
Kant-Studien Bd. 26, Heft 1-2), sowie die Zusammenstellung der beziiglichen Literatur bei Schmid-
kunz: Philos. Prop. in neuester Literatur 1912-1916.

2) beide Arbeiten erschienen im Verlag von Reuther & Reichard, Berlin 1905 und 1906.

3) auch von hiesigen Gymnasiallehrern wurde mir dies bestitigt.

4) Philosophische Propideutik. Im Anschluss an Probleme der Einzelwissenschaften. Hrgb. von
G. Lambeck. Verlag Teubner, Leipzig 1919.

5) Vgl. hieriiber ausfiihrlicher meinen Aufsatz « Der philosophische Unterricht in den Mittel-
schulen». N.Z.Z. vom 17. August 1921 (Nr. 1186).



Philosophie und Schule 1199

Unterricht miisse an die beziiglichen konkreten Fragen der Einzelficher
selbst ankniipfen, miisse von diesen, dem Schiiler bereits vertrauten Fra-
gen gleichsam von selbst herauswachsen. Dies ist eine Forderung, an der
sowohl aus didaktischen, wie aus philosophisch-systematischen Erwigun-
gen heraus unbedingt festgehalten werden miisse. Daraus ergibt sich so-
gleich die wichtigste Folgerung in bezug auf die Gestaltung des philoso-
phischen Unterrichtes in der Schule: Ein seinen Hauptzweck nicht ver-
fehlender philosophischer Schulunterricht muss in erster Reihe als eine
Einfithrung in die Grundfragen der Erkenntnistheorie, im Anschluss an
die Probleme der Einzelwissenschaften und unter Beriicksichtigung der
methodischen Systematik der Facher (Mathematik, Physik, Biologie, Ge-
schichte, Literatur) durchgefiihrt werden.

Mangelhaft an dem okkasionalistischen System ist, dass es den philo-
sophischen Unterricht nicht systematisch zu gestalten vermag, indem es
1thn gewissermaflen der Willkiir und jedenfalls der Individualitit so vieler
Fachlehrer ausliefert. Der angestrebte Hauptzweck, die Sichtbarmachung
des einheitlich geschlossenen Zusammenhanges unter den Unterrichts-
fichern, muss dann notwendigerweise verfehlt werden, wenn nicht ein,
sondern fiinf oder sechs Lehrer (und zudem nicht Fachphilosophen) den
Unterricht in der Philosophie erteilen. Abgesehen davon, besteht die rein
technische Unmaéglichkeit, von jedem Lehrer zu verlangen, dass er in den
philosophischen Grundlagen seines Faches so durch und durch versiert
sein solle, um dariiber dozieren zu konnen. Wihrend auf der anderen
Seite von einem Speziallehrer der Philosophie, einem Fachphilosophen
also, sehr wohl verlangt werden konne und sogar miisse, dass er in den
philosophischen Grundlagen aller Einzelgebiete zu Hause sei. Somit
kann ein erfolgreicher, seinen Hauptzweck erfiillender philosophischer
Unterricht nur als ein apart von den anderen Fichern zu erteilendes, als
ein spezielles Unterrichtsfach zur Durchfithrung gelangen.

Ob dem zweiten Hauptzweck des philosophischen Unterrichtes, nim-
lich dem Weltanschauungsbediirfnis, auch schon im Rahmen der Erkennt-
nistheorie geniigt werden konne, ist eine Frage, iiber die man billig ver-
schiedener Meinung sein kann und die noch niher erwogen werden
miisste. Viel wird auch davon abhingen, ob man den philosophischen
Unterricht, wie dies jetzt geschieht, in der Sekunda und Prima oder aber,
wie viele vorschlagen, nur in der Prima allein durchfiihren solle; und
ferner wie viele Wochenstunden man fiir thn im Lehrplan allenfalls re-
servieren kénne. Wenn ein zweijahriger Lehrkursus fiir die Philosophie
aufrechterhalten werden kann, dann wire es m.E. wiinschenswert, die



1200 M. Sztern

Weltanschauungslehre in einem aparten Lehrkurs zur Durchfithrung zu
bringen. Die Gefahr, die vielleicht mancher von einem solchen Weltan-
schauungsunterricht befiirchten zu miissen glaubt, dass namlich der Jugend
von vornherein eine ganz bestimmte, eng begrenzte Weltanschauung (sei
es nach der zufilligen Individualitit des jeweiligen Lehrers, sei es — was
noch schlimmer wire — nach einem offiziell uniformierten Staatsschema)
gewissermaflen aufoktroyiert werde — dieser naheliegenden Gefahr kann
sehr wohl dadurch entgangen werden, dass man in das den Lehrer ver-
pflichtende Programm eine Bestimmung aufnimmt, wonach alle historisch
und systematisch bedeutsamen Typen der Weltanschauungen (etwa nach dem
Schema Diltheys oder Jaspers?!) an klassischen Beispielen aus der Ge-
schichte der Philosophie vorzutragen und zu erlautern sind. Die Gefahr
der Einseitigkeit wird dadurch gebannt, ein jeder Primaner hat die Mog-
lichkeit, sich unter den Weltanschauungstypen (so: Theismus, Pantheis-
mus, Romantik usw.) die thm am meisten zusagende aUSzusuchen, und
auflerdem wird dadurch unter den Schiilern ein gewiss fruchtbarer Welt-
anschauungsstreit — eine gute Vorbereitungsschule fiir das Leben - ange-
regt. Der Nebenerfolg ist ferner noch der, dass die Schiiler zugleich eine
erste Bekanntschaft mit einigen der grofartigsten Systeme innerhalb der
Philosophiegeschichte machen.

Ob - nach franzssischem Muster — auch noch ein fernerer Kursus in
Ethik gefithrt werden solle, 1st wiederum eine z.T. rein schultechnische
Frage, nimlich eine solche der Zeiteinteilung. So viel méchte ich nur
dariiber andeuten, dass, falls hierfiir Zeit verfiigbar wire, dieser ethische
Unterricht — schon aus rein staatsbiirgerlichen Griinden — unendlich wert-
voller und wichtiger wire, als etwa emn Unterricht in Psychologie. Will
man aber auf den Unterricht in Psychologie nicht verzichten, so muss er
jedenfalls von dem philosophischen Unterricht abgetrennt und als ein
Fach fiir sich gelehrt werden. Dies wiirde auch dem sachlichen Gehalt
dieser Disziplin — wenigstens so wie sie heute noch an den Universititen
vorwiegend verstanden und gelehrt wird — weit besser entsprechen, als
wenn man sie zu einem Quasi-Glied der Philosophie mache.

IV

Sind die beiden prinzipiellen Fragen nach dem Was und Wie des philo-
sophischen Unterrichtes geklart, so gilt es noch zwei schultechnische Fragen,
die damit in Verbindung stehen, zu klaren. Die erste ist die Frage der

1) Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen. Verlag Springer, Berlin 1919.



Philosophie und Schule 1201

Zeiteinteilung. Ist der Lehrplan der Mittelschule iiberhaupt noch auf-
nahmefihig? Ist er nicht schon ohnehin mit Fachern iiberlastet? Dieses
Bedenken gegen unsere bisherigen Ausfiihrungen wird man von so man-
chem Schulmann gewiss vorgebracht héren. Ich kann hier selbstverstiind-
lich nicht daran denken, die Frage des Gesamtlehrplanes in aller Breite zu
erértern, denn dies wiirde eine Spezialstudie erfordern; auch bin ich nicht
Schulfachmann. Entscheidend scheint mir aber in dieser Hinsicht der
Umstand zu sein, dass es ja heute so zahlreiche staatliche Mittelschulen
mit einem philosophischen Unterricht de facto gibt. In der Regel wird dort
Philosophie in den obersten zwei Klassen je ein bis zwei Stunden wochent-
lich gelehrt; daneben aber gibt es auch Gymnasien, wo fiir Philosophie
auch drei und selbst vier Stunden wochentlich bestimmt sind (so z.B. in
der Schweiz in Chaux-de-Fonds, St. Gallen, Solothurn, Lugano u.e.a.).
Nun: ein nach den obigen Richtlinien reorganisierter philosophischer
Unterricht, als « Erkenntnistheorie » und « Weltanschauungslehre », wiirde
kaum mehr Zeit als der jetzige unzulingliche benstigen; besonders wenn
man sich mit den genannten zwei Disziplinen (ohne «Ethik ») begniigen
will.

Im iibrigen gilt aber auch hier der altbewihrte Satz: Wo ein Wille,
da ist auch ein Weg. Deshalb liegt es vor allem und in erster Reihe daran,
dass sich die interessierten Kreise, die breite Offentlichkeit und nicht zu-
letzt die zustiindigen Behérden erst einmal mit dem Gedanken der Not-
wendigkeit, der ZeitgemaBheit und Niitzlichkeit eines philosophischen
Unterrichtes durchdringen. Wenn schon die Notwendigkeit einer syn-
thetischen Art der Bildung, wie sie nur durch eine philosophische Ver-
bindung der einzelnen Ficher bewirkt werden kann, auch nicht ein ganz
populires Postulat sel, das jedermann ohne weiteres einleuchte, so sollte
doch zumindestens die Notwendigkeit einer weltanschaulichen Basis
heutzutage von allen Gesellschaftskreisen eingesehen werden konnen. Ich
will gegen den Sport und die sonstige Pﬂege der Kﬁrperlcultur, wenn sich
diese in verniinftigen Grenzen hilt, gewiss nichts einwenden. Aber bei
dem heute zum Selbstzweck gewordenen mafllosen Sportbetrieb, dem
Jugend und Erwachsene sich hingeben, méchte ich denn doch zu bedenken
geben, ob einem im Berufsleben stehenden Richter, Rechtsanwalt, Arzt und
selbst Kaufmann oder Industriellen (vom Lehrer, Politiker, Journalisten
schon gar nicht zu sprechen) ein auf solider selbstdurchdachter Basis
ruhender moralischer Halt und weltanschaulicher Aspekt nicht nétiger
sel, als selbst die beste Meisterschaft im Schwimmen, Turnen oder Fuf}-
ballspiel. Hat man dies einmal eingesehen und sich mit diesem Gedanken



1202 M. Sztern

ganz erfiillt, so wird man einem philosophischen Unterricht in der Schule
gewiss keine Hindernisse mehr in den Weg stellen wollen.

Es verbleibt noch die zweite schultechnische Frage zu erledigen: Soll
der philosophische Unterricht ein obligatorisches oder fakultatives Fach
bilden? In den Schulen, in denen die Philosophie heute gelehrt wird,
bildet sie fast iiberall ein obligatorisches Fach. Dennoch hért man — und
dies gerade von warmen Befiirwortern eines neu zu gestaltenden philo-
sophischen Unterrichtes — sehr oft die gegenteilige Ansicht vertreten.
So duflert beispielsweise der von uns bereits erwihnte Prof. Arthur Lie-
bert: « Nun kann doch davon keine Rede sein, dass man den fiir die Philo-
sophie durchaus Unbefihigten gewaltsam mit ihr belistigt. Ein solches
Verhalten wiirde ja iiberhaupt dem ganzen Vorgehen, wie es der im Fluss
befindlichen Schulreform zugrunde liegt, widersprechen, die sich im
Prinzip allem zwangsweisen und zwangsmifiigen Unterricht widersetzt.
So soll auch kein Schiiler von auflen her zur Beschiftigung mit der Philo-
sophie angehalten, d. h. genstigt werden. Dazu ist nicht nur der Schiiler,
dazu ist vor allem die Philosophie zu schade.” Und an einer anderen Stelle
heiit es: « Die philosophische Propadeutik kann dem Schulorganismus
nur als freie Arbeitsgemeinschaft angehéren oder eingegliedert werden. . .
Sie wiirde dann ins Leben treten, wenn sich eine geniigende Anzahl philo-
sophisch interessierter oder philosophisch begabter Schiiler zusammen-
findet »Y).

Ich bin nicht dieser Ansicht. Was zunichst den Einwand anbelangt,
dass es nun einmal fiir die Philosophie auch ganz Unbefihigte gibt, so
lasse ich diese véllig zutreffende Bemerkung als einen Einwand gegen die
obligatorische Ansetzung des philosophischen Unterrichtes nicht gelten.
Gibt es denn unter der Jugend nicht auch fiir die Mathematik oder die
« alten Sprachen » ganz und gar Unbefahigte? Und doch ist es noch nie-
manden eingefallen, aus diesem Grunde allein diese Facher fiir fakultativ
zu erkliren. Was nun aber den «zwangsweisen und zwangsmaifligen
Unterricht » iiberhaupt, d. h. im Prinzip, betrifft, so sind wir -
trotz allen « entschiedenen Schulreformern » von Gottes Gnaden — gliick-
licherweise noch nicht bei der «Freiheit » in der Schule angelangt, dass
wir unsere Jugend dariiber etwa « abstimmen » lieflen, in welchen Fichern
sie unterrichtet zu werden wiinscht und in welchen nicht. Einstweilen
halten wir Erwachsene uns noch fiir berechtigt, dariiber zu entscheiden,
welche Ficher zu lernen der Jugend unbedingt nétig ist, und welche ihr
anheimgestellt werden kénnen. Sollte indes jemand dies fiir eine

1) a.a.0. S. 175 und 202.




Philosophie und Schule 1203

“unertragliche Anmaflung » und fiir ein ¢«verdammungswiirdiges Zwangs-
system » halten, so befinde sich hier die Philosophie jedenfalls mit allen
iibrigen obligatorischen Fichern in der gleichen Verdammnis. Ebenso
verschliige es wenig, wollte man gegen einen obligatorischen Philosophie-
unterricht etwa anfiihren, dass ja die Mehrzah!l der Gymnasialabsolventen
nach bestandener Matura doch nie mehr zu einem philosophischen Buche
greifen werde; denn, soviel mir bekannt ist, geschieht ein Gleiches in der
Regel auch mit anderen Fichern, wie z.B. Latein, Griechisch oder Tri-
gonometrie, ohne dass jemand auf die Idee gekommen wire, diese Ficher
deshalb als fakultativ anzusetzen.

Hat man einmal die Uberzeugung gewonnen, dass ein philosophischer
Unterricht der oben beschriebenen Art unserer Jugend nétig sei, dass er
fir sie niitzlich und heilsam wire, dann trage man kein Bedenken, die
Philosophie als obligatorisches Unterrichisfach anzusetzen. Dass in der
Klasse zwei, drei, fiinf oder auch zehn Schiiler eventuell nicht oder nicht
so gut, wie die iibrigen, mitkommen, hat wirklich wenig auf sich; kommt
ibrigens in jedem Fach und in jeder Schulklasse vor. Mit einem nur
fakultativ eingefiihrten philosophischen Unterricht wird man nicht viel
erreichen, wird man vor allem jene Ziele, die wir als fiir den philoso-
phischen Unterricht wesentlich erachten, nicht verwirklichen kénnen.
Man muss die Jugend so nehmen, wie sie eben ist, und ihr mit Methoden
beizukommen trachten, die ihrer Psyche angepasst sind. Und die Schul-
Jugend — wenigstens der groBBe Haufen — ist nun einmal so beschaffen,
dass ihr nur jene Unterrichtsficher etwas gelten, dass sie nur jenen Fi-
chern sich mit Ernst und Fleil widmet, die obligatorische Unterrichts-
ficher sind. Wer dies der Schuljugend «verargen» oder ihr Interesse-
mangel| an der Sache selbst deshalb vorwerfen wollte, der bedenke, dass
es auch an der Universitit um die «fakultativen Ficher » etwa i der
mecizinischen oder juristischen Fakultit nicht viel anders bestellt ist.
Will man also das Ziel erreichen, fiir das der Unterricht in der Philo-
sophie pridestiniert erscheint, will man der Jugend eine wirklich syn-
thetische Bildung, und nicht bloss ein zerstiickeltes Wissen iibermitteln,
sowie 1hr eine weltanschauliche Basis mit auf den Lebensweg geben, so
kann dies nur dadurch geschehen, dass man den philosophischen Unter-
richt in einer der Wichtigkeit und Wiirde dieses Gegenstandes entspre-
chenden Weise als obligatorisches Priifungsfach ansetzt. Zu einem nur stief-
miitte: lich behandelten, als «freie Arbeitsgemeinschaft » mit vielleicht
zwei bis drei Schiilern mitgeschleppten philosophischen Unterricht —dazu
scheint mir die Philosophie, aber auch die Zeit, viel zu schade.



1204 M. Sztern

Vv

Zum Schluss méchte ich noch einiges iiber den philosophischen Unter-
richt speziell mit Bezug auf schweizerische Verhdltnisse sagen. Dabei will
ich vom Aufstellen einiger «indiskreter» Fragen ausgehen; von Fragen,
die mir immerhin wichtig genug scheinen, um einmal aufgeworfen und
erdrtert zu werden. Erste Frage : Wie kommt es, dass die Schweiz, die auf
simtlichen Gebieten der geistigen Kultur, in allen Kiinsten, in allen
Wissenschaften, in der Poesie, in der Religion, im Staatsleben usw.,
Mainner von iiberragender Grofle und historisch-epochaler Bedeutung
aufzuweisen hat (ich brauche deren Namen hier nicht erst aufzuzihlen) -
wie kommt es nun, dass die Schweiz nicht einen einzigen Philosophen von
Weltruf — denn Rousseau und Pestalozzi waren Pidagogen — ihr Eigen
nennen kann? Zweite Frage: Warum ist es so gut wie unmoglich, Lehr-
stithle der Philosophie an den deutsch-schweizerischen Universititen mit
Schweizern, die eine entsprechende Qualifikation hierfiir hitten, zu be-
setzen? Wer Einblick in diese Dinge hat, der weiss, was fiir eineVerlegen-
heit es fiir die Fakultiten bedeutet, wenn einmal ein Lehrstuhl der Philo-
sophie vakant wird, schweizerische Kandidaten vorzuschlagen. Dritte
Frage : Warum ist es so ungemein schwierig, auch nur Referenten schwei-
zerischer Nationalitit fiir philosophische Vortrige (z. B. in einer philo-
sophischen Gesellschaft) ausfindig zu machen? Endlich vierte Frage:
Warum gibt es in der ganzen Schweiz, die sonst fiir alle Spezialgebiete
Fachzeitschriften besitzt, nicht eine einzige philosophische Zeitschrift?
Alle diese Fragen hingen, wie man gleich sieht, aufs engste zusammen.
So ist es denn nicht verwunderlich, dass man sie alle mit einer einzigen
Antwort abzutun trachtet, mit der man meist sehr rasch bei der Hand 1st.
Nimlich : die Philosophie entspricht nicht dem Volkscharakter des Schwei-
zers oder, wie man so sagt, ¢sie liegt ihm nicht ». Und wer besonders
tiefsinnig erscheinen will, fiigt noch erliuternd hinzu: Der Schweizer
hat einen niichternen, aufs Praktische gerichteten Sinn, die abstrakten
Probleme interessieren ihn nicht, vermogen wenigstens sein Inneres nicht
wirklich zu ergreifen. Auf den ersten Blick mag es ja plausibel erscheinen.
Und doch glaube ich nicht, dass hierin des Rétsels Lésung wirklich liegt,
ja dass diese Angaben iiberhaupt véllig zutreffen. Es wire auch gar wun-
derlich, wenn ein Volk alle Geistesgaben in sich zu entwickeln vermaéchte,
nur gerade diese einzige in keiner Weise.

Was zunichst das angeblich mangelnde Interesse und Befihigung des
Schweizers fiir abstrakte Probleme iiberhaupt anbelangt, so méchte ich



Philosophie und Schule 1205

nur daran erinnern, wie hervorragend schéopferische Mathematiker die
Schweiz aufzuweisen hat; man denke allein an die Namen Euler und
Bernoulli. Ferner scheint mir aber auch die historische Reminiszenz nicht
unwichtig, dass es immerhin nicht zu allen Zeiten so traurig mit Bezug
auf die Philosophie in der Schweiz ausgesehen haben muss; denn wie wire
es sonst zu verstehen, dass Friedrich der Grofle den Spruch tun konnte:
Meine Kéche beziehe ich aus Hannover, meine Philosophen aus der
Schweiz! - ein Spruch, der uns heute, wo die Schweiz selber ihre Philo-
sophen von anderswoher bezieht, merkwiirdig genug anmutet. Und was
den viel genannten ¢ niichtern-praktischen Sinn » des Schweizers betrifft,
so gestatte ich mir wiederum eine kleine, indiskrete Gegenfrage: Wenn
dies zutrifft, wie kommt es dann, dass gerade die Schweiz einen so iippigen,
fruchtbaren Boden fiir das Sektenwesen, fiir allerhand theosophische,
anthroposophische, okkultistische, «freigeistige » und andere Biinde, fiir
Masdasnan-Bewegung usw. bildet? Ist es wirklich eines niichternen, aufs
Praktische allein gerichteten Menschen Art, sich fiir Astralleiber, Rein-
karnationen, fiir das Leben nach dem Tode und andere dhnliche Probleme
zu interessieren, die so weit ab von allem praktischen Leben liegen?
Uberhaupt ist die Berufung auf den sogenannten «Volkscharakter »
immerdar eine sehr problematische Sache. Trifft es etwa zu, dass der
Amerikaner der Idealtypus eines Geschiftsmannes ist und sonst nichts
mehr? Wieso konnte alsdann bereits Talleyrand, von einer Amerikareise
zuriickgekehrt, die Bemerkung fillen, dass es in Amerika zwar nur eine
Sauce fiir alle Speisen, dafiir aber iiber hundert religiose Sekten gebe.
Und stimmt etwa das Wort von den Deutschen als « dem Volk der Denker
und Dichter », der Traumer und Metaphysiker ? Woher alsdann die deut-
schen Machtpolitiker und Realpolitiker, deren « Traume » denn doch von
ebenso undichterischer als unmetaphysischer Art sind ? Woher Treitschke,
Bismarck und so viele andere? Sind sie weniger oder ¢ unechtere » Deut-
sche als etwa Goethe, der Weltenbiirger, und Kant, der Apostel des
«ewigen Friedens »? Und was hat es mit dem « Leichtsinn » der Fran-
zosen Wahres auf sich, wenn man damit deren Volkscharakter zu charak-
terisieren vermeint ? Man hat wihrend der bitter-ernsten Zeiten des Krie-
ges nicht eben viel von diesem « Leichtsinn » gemerkt, dafiir aber um so
mehr von Heroismus und wahrem Seelenadel; und man wird wohl auch
sonst, wenn man in Frankreich stindig lebt, von dem « Leichtsinn » nicht
viel mehr zu merken bekommen, als auch z.B. in Deutschland, Italien
oder Osterreich. Die Angaben iiber « Volkscharaktere » stimmen, wenn
tiberhaupt, so doch nur sehr cum grano salis. Auch die obige iiber den



]206 M. Sztern

« schweizerischen Volkscharakter » trifft allenfalls nur in einem sehr ein-
geschriankten und beildufigen Mafle zu. Als Ganzes genommen, ist sie im
Grunde eben doch unzutreffend. Ich méchte dies noch durch ein weiteres
Beispiel belegen.

Was das angeblich ebenfalls mangelnde Interesse des Schweizers
speziell fiir Philosophie anbelangt, so bin ich in der angenehmen Lage,
mich auf eigene Erfahrung stiitzen za kénnen. Wihrend der zwslf Jahre,
die ich hier im Lande wohne, habe ich (und dies gerade in der deutschen
Schweiz) in allen Gesellschaftsschichten, vorab natiirlich in den Intelli-
genzkreisen, bei Theologen, Juristen, Mathematikern, Alt- und Neuphilo-
logen, bei Medizinern, dann aber auch bei Bankleuten, Industriellen usw.,
ein reges Interesse, einen aufgeweckten Sinn und ofters auch ein relativ
hohes Verstindnis fiir philosophische Fragen und Fragestellungen ange-
troffen; habe auf meine philosophischen Aufsitze oder Vortrige hin zahl-
reiche Zuschriften, sei es zustimmender, sei es polemischer Art, privatim
erhalten und auch manche o6ffentliche Replik. Ich habe mich jedesmal -
wie der Inhalt auch gewesen sein mag — tiber solche Dinge aufrichtig ge-
freut, weil sie doch auf alle Fille von einem vorhandenen Interesse fiir
philosophische Probleme Zeugnis ablegen. Aber noch weit mehr als nur
ein — mehr oder weniger oberflichliches — « Interesse » fiir Philosophie
lasst sich bel dem Deutschschweizer bezeugen. Wie viele, dem Berufe
nach, Nichtphilosophen unter den Deutschschweizern (so z.B. Pastoren,
Philologen, Literarhistoriker usw.) arbeiten selbst aktiv, d.1. schriftstelle-
risch an der Bewiltigung philosophischer Fragen! Und ist es nicht be-
zeichnend, dass wir an der Ziircher Universitit in jeder Fakultit minde-
stens einen, ofters aber mehrere Professoren nichtphilosophischer Ficher
haben, die auch philosophische Themata, und zwar sehr intensiv, in thren
Vorlesungen und wissenschaftlichen Publikationen behandeln? Dies
spricht doch nicht blof} fiir ein Interesse, sondern auch fiir die Befahigung
zur philosophischen Gedankenarbeit. Damit man mich aber ja nicht falsch
verstehe: ich will nun keineswegs in das entgegengesetzte Extrem ver-
fallen und die Schweizer etwa zu einem par excellence zur Philosophie
neigenden Volk stempeln. Nur dagegen wolite ich Verwahrung ein-
legen, dass man ihnen das Interesse und die Befihigung hierzu ab-
spreche. Denn — und dami: komme ich auf mein eigentliches Thema
zuriick —: bevor ein Boden nicht in griindlicher und rationeller Weise
bearbeitet worden ist, darf sich niemand iiber die schlechte Boden-
beschaffenheit beklagen. Wo nicht gesdet wird, kann auch nicht geerntet
werden.



Philosophie und Schule 1207

Man schaffe zunichst einmal eine philosophische Tradition, wie sie
etwa in Frankreich, Deutschland oder Italien besteht, und man wird viel-
leicht schon in zehn bis zwanzig Jahren in der Schweiz ganz andere Ver-
héltnisse in bezug auf die philosophische Kultur erleben, als heutzutage.
Wie viel auch das gesamte geistige Niveau der Nation dadurch gehoben
werden kénnte, das brauche ich nach all dem Gesagten hier nicht noch-
mals hervorzuheben. Eines sei aber noch gesagt. Nur wenn man in dem
philosophischen Schulunterricht ein legitimes und frachtbares Mittel zur
Befriedigung des weltanschaulichen und metaphysischen Bediirfnisses
schafft, kann man hoffen, den vorhin genannten « geistigen Kurpfuschern»
(als welche da sind : Anthroposophen, Okkultisten, Lebensreformer, Mas-
dasnanleute usw. usw.) das Handwerk zu legen, thnen das Zufiusswasser
abzugraben?). Denn all diese Leute treiben ja offenkundig Bauernfang
auf unreife, aber nach einem héheren und tieferen Lebeninhalt sich
sehnende Gemiiter.

Endlich ein letztes. Warum liegen die Verhiltnisse in der welschen
Schweiz in dieser Hinsicht denn doch ganz anders? Um zu illustrieren,
dass dem wirklich so 1st, brauche ich nur eine Rethe welschschweizerischer
Namen anzufiihren, die einen guten philosophischen Klang haben: Vinet,
Naville, Flournoy, Secrétan, Pierre Bovet, Claparéde, Grandjean u. e. a.
Wollte man etwa darauf erwidern: da wirkt eben der « franzésische Geist?
nach, so kénnte ich replizieren : und warum wirkt in der deutschen Schweiz
der « deutsche Geist » (gewiss nicht weniger als der franzésische zur Philo-
sophie neigender) nicht nach? Des Pudels Kern ist auch hier an einem
anderen Orte zu suchen. In der ganzen welschen Schweiz (auch in den refor-
mierten Kantonen) besteht an den staatlichen Gymnasien ein philosophischer
Unterricht als obligatorisches Lehrfach. Wie, in welcher Art und Weise er
dort erteilt wird, ob er und inwieweit reformbediirftig sei, dariiber fehlen
mir die Unterlagen. Aber die Tatsache allein, dass ein obligatorischer
philosophischer Unterricht dort besteht, in Verbindung mit den gegen-
iber der deutschen Schweiz unleugbar giinstigeren Verhiltnissen, spricht
fiir sich selbst. Ist man in der deutschen Schweiz willens, daraus die
Folgerungen zu ziehen? Oder zieht man es vor, den «geistigen Kar-
Pfuschern» der besagten Art auch weiterhin das Feld zur Verunbildung
der Volksseele willig zu iiberlassen? Man wird ihren Bauernfang

1) Ubnigens spielte bei der Schaffung des kantonalen « Instituts fiir physikalische Heilmetho-
den» (wie ich hérte) die Riicksicht auf das Uberhandnehmen des medizinischen Kurpfuschertums
ebenfalls keine unwichtige Rolle. Ist aber die Riicksicht auf die « Hygiene der Seele)» etwa weniger
wichtig, als die auf die « Hygiene des Kérpers»?



1208 M. Sztern

jedenfalls nur unterbinden kénnen, wenn man die Jugend zum metho-
dischen philosophischen Denken, zum Abwigen und Werten von Welt-
anschauungsfragen von Grund auf erzieht. Die Philosophie gehért nicht
in Geheimzirkel und geschlossene Versammlungen; sie gehort in die

Schule.



	Philosophie und Schule

