
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 12

Artikel: Philosophie und Schule

Autor: Sztern, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1190

Philosophie und Schule

Von M. Sztern

Es gab einst Zeiten, in denen die Philosophie im Lehrplan der Schule
eine hervorragende, ja eine dominierende Stellung einnahm. Das war im
späten Mittelalter und blieb so bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts. Um
diese Zeit drangen die « realistischen » Fächer immer mehr in den Lehrplan

auch der Mittelschulen ein und drängten die Philosophie mehr und
mehr zurück, bis sie sie endlich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

so gut wie ganz aus der Schule verdrängten. Dieser Zustand entsprach
übrigens dem Geiste der damaligen Zeit und war insofern nicht weniger
« berechtigt », als der umgekehrte Zustand im Mittelalter und im Beginn
der Neuzeit. Denn es war dies die Zeit der Hochflut des Positivismus,
der Anbetung der Tatsachen, insbesondere der naturwissenschaftlichen.
Die Philosophie spielte im Geistesleben dieser Zeit so gut wie gar keine
Rolle: so brauchte sie auch in der Schule keine zu spielen.

Es ist nun mählich anders geworden; die Hochflut des Positivismus
ist längst verebbt. Das Interesse für Philosophie ist in weiten Kreisen
erwacht und hat durch das schmerzliche Erlebnis, durch die seelischen

Erschütterungen des Weltkrieges nur noch vermehrte Nahrung erhalten.
Der Drang nach philosophischer und religiöser Vertiefung, nach

Weltanschauung und Metaphysik - und zwar bei Jung und Alt - ist für unsere
Zeit mindestens ebenso charakteristisch, wie die Flucht vor der
Philosophie für die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts. Aber der Zustand in
der Schule ist mit Bezug auf die Philosophie der des 19. Jahrhunderts
geblieben. Die Schule hat es bisher Vermieden, sich der Geisteslage der Zeit,
der veränderten Stimmung einer neuen Generation anzupassen. Ich sage ganz
allgemein « die Schule », weil es - mit einer einzigen Ausnahme (von der

gleich näheres zu sagen sein wird) - die Schulen aller europäischen Kult-
turstaaten betrifft. In manchen Ländern (wie z.B. Belgien, z.T. Schweiz,

einige deutsche Staaten) ist die Philosophie aus der Schule ganz und gar
verschwunden, in anderen Ländern (wie z. B. Österreich, Italien,
vorbolschewistisches Russland u. a.) fristet sie unter dem euphemistischen
Namen einer « philosophischen Propädeutik » ein wahrlich klägliches
Dasein: sie wird mitgeschleppt recht eigentlich als Ballast, den man sich

nicht entschließen kann, über Bord zu werfen.



Philosophie und Schule 1191

I

Auf der jüngsten Tagung des Schweizerischen Gymnasiallehrer*
Vereins in Engelberg hielt der Rektor der Stiftsschule Einsiedeln, Dr.P.
Romuald Banz, einen Vortrag über « Die katholischen Stiftsschulen in
der Schweiz », der - laut dem Bericht von Prof. Paul Usteri (N. Z. Z. Nr.
1632) - den «Kernpunkt der Tagung» bildete. Es bedeutete für mich eine
ebenso große Freude als Überraschung, aus diesem Vortrag zu entnehmen,
dass in den drei katholischen Stiftsschulen des Benediktinerordens in der
Schweiz (Disentis, Einsiedeln, Engelberg) die Philosophie nicht nur
« auch » gelehrt wird, sondern dass sie in dem den Lehrkursus dort
abschließenden « Lyzeum » sogar das Hauptlehrfach bildet. Der Umfang,
in dem hier Philosophie während zweier Jahre doziert wird, ist geradezu
erstaunlich. Werden doch nicht weniger als acht philosophische
Disziplinen als Unterrichtsfächer von Rektor Banz namhaft gemacht. Gefreut
hat mich die Kunde darüber, weil ich diese Einiichtung für nutzbringend
und den geistigen Anforderungen der heutigen Zeit entsprechend halte.
Was mich aber daran so sehr überrascht hat, war weniger die Tatsache
selbst, dass es in der Schweiz Schulen mit so ausgedehntem Unterricht
in Philosophie gibt - (dass in den katholischen Kantonen und übrigens
auch in der ganzen welschen Schweiz ein philosophischer Unterricht in
den Mittelschulen besteht, war mir bekannt) - als vielmehr die auffallende
Ähnlichkeit, die der Lehrplan dieser « katholischen Stiftsschulen » bezüglich

der Philosophie mit dem Lehrplan der Mittelschulen, speziell der
Gymnasien, in Frankreich aufweist. Auf diesen Lehrplan der französischen

Schulen, soweit er das Fach der Philosophie betrifft, möchte ich hier etwas
näher eingehen, weil er - als ein Unikum in Europa - für unser Thema
ein höchst instruktives Beispiel bietet, und weil er zudem in der Schweiz

Wenig bekannt sein dürfte.
Frankreich ist unter den europäischen Ländern das Ausnahmsland

(wovon wir oben sprachen), in dem der philosophische Unterricht in der
Schule im Laufe des 19. Jahrhunderts dem Umfange nach so gut wie
keinerlei Kürzung erfuhr; so sehr er auch freilich im Stoff und Methode
je und je modernisiert wurde. Und, was das Interessanteste und Bezeichnende

ist, die vielen Schulreformen, die seit etwa 1890 bis zu derjenigen
de Monzies vom Juni 1925 in Frankreich stattgefunden haben den Umfang

des philosophischen Lehrfaches nicht angetastet. Selbst die größte
der französischen Schulreformen, nämlich diejenige Ribots vom Jahre 1899,

die alles von oberst zu unterst kehrte, sammelte zwai eine sechs dicke



1192 M. Sztern

Bände füllende Enquête zur Frage der «réforme de l'enseignement par
la philosophie »1), ließ aber Gen Umfang der philosophischen Lehrfächer
im wesentlichen ungekürzt. Der philosophische Unterricht in den
französischen Schulen - wie er mit nur geringen Modifikationen nach dem

Kriege auf Grund der Reform vom Jahre 1902 vor sich geht - kann

gleichsam in drei Grade eingeteilt werden. Den untersten Grad stellt
derjenige philosophische Unterricht dar, der m den Volksschulen, in Primarund

Sekundärschulen, sowie in Handelsschulen niederen Typus erteilt
wird. Er besteht hier lediglich in der Unterweisung in « individualer und
sozialer Ethik », wobei die Art des Unterrichtes nicht eine streng
wissenschaftliche, theoretische, sondern mehr praktisch-utilitaristische ist, weil

es dabei - laut dem ausdrücklichen Wortlaut des Lehrplanes - nicht
sowohl auf die Weckung von irgendwelchen Kenntnissen, auf Verstandesbildung,

sondern vielmehr auf Herzensbildung, auf die Gewöhnung des

Willens zum guten und sozialen Tun ankommt. Den zweiten, etwas
höheren Grad stellt der philosophische Unterricht in den weiblichen
Gymnasien und den Lehrerseminarien dar. Auch hier wird in erster Reihe

eine « individuale und soziale Ethik » nach ungefähr den gleichen Gesichtspunkten

gelehrt; daneben aber auch «Psychologie» und - neben der

rein beruflichen Erziehungskunde - die « ethischen Grundprobleme der

Pädagogik », und zwar beides in mehr wissenschaftlicher und geschichtlicher

Form.
Den dritten Grad bildet der philosophische Unterricht in den männlichen

Gymnasien, den Lycées oder Collèges. Dieser steht nun inhaltlich
und methodisch auf einem relativ sehr hohen Niveau, so dass er einen

Vergleich selbst mit den der Philosophie so gewogenen Zeitaltern im
12. und 17. Jahrhundert füglich verträgt. Nach Absolvierung des

sechsjährigen Lehrkursus und bestandenem sogenannten « ersten Bakka-
laureat » kehrt der Mittelschüler noch für ein Jahr ins Gymnasium zurück.
Dieses letzte Schuljahr ist nun sowohl im humanistischen Gymnasium als

auch in der Realschule zum großen Teil mit philosophischem Unterricht
ausgefüllt. Im humanistischen Gymnasium trägt diese oberste Klasse mit
gutem Grund den Namen « classe de philosophie » (oder bündig
«philosophie» genannt). Denn der Unterricht in Philosophie erreicht hier die
Zahl von nicht weniger als etwa 300 Stunden während des Schuljahres
(d. i. acht bis neun Stunden wöchentlich) und verteilt sich auf folgende

*) Vgl. auch die Enquete aus dem Jahre 1894: Pour et contre Venseignement philosophique mit
Arbeiten von Vandérem, Ribot, Boutroux usw.



Philosophie und Schule 1193

Fächer, die hier nach streng wissenschaftlicher Methode und auf

philosophiegeschichtlicher Grundlage erteilt werden: Logik, Psychologie
Ethik, Erkenntnistheorie und Metaphysik - nach einem streng
vorgeschriebenen festen Plane; daneben ist es dem Ermessen des Lehrers
freigestellt, aus den nachstehenden Disziplinen drei auszuwählen, die er
dozieren will, und zwar unter Zugrundelegung der Lektüre von klassischen

Autoren der Philosophie, deren Auswahl von jedem neu aufkommenden
französischen Schulplan immer aufs neue genau erwogen und festgelegt
wird. Die dem Lehrer zur Wahl stehenden Disziplinen sind: Ästhetik,
Experimentalpsychologie, Soziologie, Geschichte der Philosophie,
Sprachphilosophie, formale Logik. Die zu wählenden Autoren sind zurzeit
hauptsächlich: Plato, Aristoteles, Epiktet, Marc Aurel, Lucretius,
Descartes, Malebranche, Pascal, Spinoza, Leibniz, Berkeley, Hume, Kant,
Condillac, Rousseau, Comte, J. St. Mill, Renan u.e. a. Wie man sieht,
ist das Programm in Inhalt und Form des Unterrichtens sehr « large »

zugeschnitten. In der Realschule, wo die oberste Klasse den Namen
« classe de mathématique » führt, werden zwar nur Logik und Ethik
(früher auch Psychologie) gelehrt, dafür aber in einem gegenüber dem
Programm des humanistischen Gymnasiums erweiterten Maßstabe. Eis

sind ihnen im ganzen ca. 100 Stunden gewidmet, nämlich drei Stunden
wöchentlich. Erwähnt sei noch, dass sämtliche philosophischen Fächer

obligatorische Prüfungsfächer sind und dass ihnen in dem sogenannten
* zweiten Bakkalaureat » (endgültige Matura) eine hervorragende Rolle
zufällt. Sowohl im humanistischen als auch im realistischen Bakkalaureat

gibt es aus Philosophie ein schriftliches Examen, bei dem die für die
Klausurarbeit gestellten Themen (drei zur freien Wahl der Maturanden)
meist ein sehr respektables Niveau repräsentieren1), und eine mündliche
Prüfung.

Der Grundgedanke, der dem philosophischen Schulunterricht in
Frankreich ganz offenkundig zugrunde liegt, ist folgender. Die Philosophie
soll nicht als eine aparte Spezialwissenschaft zu den übrigen Unterrichtsfächern

hinzutreten, denn dies entspräche weder ihrem Charakter noch
ihrer Funktion. Sondern sie soll, gewissermaßen als die Krönung und

Fundamentierung der im Laufe von sechs Jahren erworbenen positiven
Kenntnisse aus allen Geistesgebieten, den Mittelschüler in den Stand

setzen, eine Synthese des Gelernten zu vollziehen. Sie soll ihn ferner

*) Vgl. Leblond, La dissertation philosophique au baccalauréat; Gouraud, Memento de la dissertation

philosophique (550 sujets donnés au baccal., 350 plans); Lenoble, Recueil de compositions
philosophiques; Sueur, Plans et développements de dissertations philosophiques.



1194 M. Sztern

befähigen - was aber nur ein Nebenzweck sein kann - ein eventuelles

Spezialstudium der Philosophie an der Universität mit Erfolg anzutreten.
Im wesentlichen aber soll der philosophische Unterricht (besonders in
seinen zwei unteren Graden) auch dazu mithelfen, den jungen Menschen

zu einem tüchtigen « citoyen » seiner Vaterstadt und seines Vaterlandes

zu erziehen (vide: soziale Ethik!), sowie ihm einen weltanschaulichen und
moralischen Halt fürs Leben zu geben. Das sind die Ziele, die man sich

mit dem ausgedehnten philosophischen Unterricht in Frankreich stellt
und die man dort - dank einer ununterbrochen wirkenden Tradition -
auch vortrefflich erreicht. Ist es doch bezeichnend genug, dass der Posi-
tivismus und das enge Spezialistentum der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts in Frankreich niemals den Grad und die Allgemeinheit der
Verbreitung erreichten, wie in den germanischen, angelsächsischen und sla-
vischen Ländern. Der sogenannte « culte des idées générales », der immerhin

seit vier Jahrhunderten in Frankreich zu Hause ist und dem Franzosen

in Mark und Knochen überging, ist dort zu keiner Zeit und in keinem
Stande ganz erloschen.

II
An dem vorerwähnten Vortrag von Rektor Banz fand ich nicht minder

interessant als die Tatsache selbst des ausgedehnten philosophischen
Unterrichts in den « katholischen Stiftsschulen » auch die Begründung
und Rechtfertigung, die dieser Einrichtung von dem Vortragenden
gegeben wurde. Rektor Banz scheint mir darin so sehr ein weißer Rabe

unter den schweizerischen Schulmännern und seine Begründung trifft so
sehr den Nagel auf den Kopf, dass ich sie hier - nach dem Wortlaut des

Referates von Usteri - in extenso anführen möchte : « Er (Banz)
rechtfertigte diese eingehende Behandlung (der Philosophie) damit, dass der

junge Mensch, nachdem er sich im Gymnasium mit allen Gebieten des

Fachwissens vertraut gemacht habe, darauf brenne, zu einer weltanschaulichen

Zusammenfassung der Einzelkenntnisse zu gelangen und Antwort
auf die letzten Fragen zu bekommen. Gerade die heutige Jugend sei nach
dieser Richtung wieder viel empfänglicher als diejenige in der zweiten
Hälfte des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts. »

Damit sind in der Tat in trefflicher Weise sowohl die doppelte
Notwendigkeit des philosophischen Unterrichtes in der Mittelschule, als auch
die Ziele dieses Unterrichtes angegeben. In erster Reihe ergibt sich diese

Notwendigkeit aus dem tiefer gefassten pädagogischen Sinn und Zweck
des Unterrichtes selbst. Soll der Unterricht nicht eine bloße Anhäufung,



Philosophie und Schule 1195

eine Rhapsodie von Einzelkenntnissen übermitteln, sondern soll er wahrhaft

bildend und erziehend auf das junge Gemüt einwirken, so darf er des

synthetischen, des alles Einzelne zum Ganzen zusammenfassenden
Charakters nicht ermangeln. « Was ist aber ein synthetischer Unterricht
anderes, als innere Durchdringung des Unterrichtes mit philosophischem
Geiste?»1) Eine solche «Durchdringung mit philosophischem Geiste»
hat sich denn auch in der letzten Zeit in nahezu allen Einzelfächern aus
der Natur der Sache selbst heraus mählich entwickelt. Aber sie genügt
nicht2). Es muss darüber hinaus gefordert werden, dass ein innerer
organischer Zusammenhang unter den sämtlichen Unterrichtsfächern
hergestellt und dem am Ende seiner Lehrzeit Stehenden offenbar gemacht
werde. Es darf der Zögling nicht mit der Meinung aus der Schule
entlassen werden, er habe zwar recht vieles nach- und nebeneinander gelernt,
was aber miteinander nichts Gemeinsames habe, wie z.B. Mathematik,
Biologie, alte Sprachen und Geschichte. Solche Urteile kann man aber

von den heutigen Gymnasiaiabsolventen in Hülle und Fülle hören. Und
da die Jugend mit dem Bewerten sehr rasch bei der Hand ist, so kann es

nicht ausbleiben, dass der junge Mensch diejenigen Fächer, die seinem
Naturell, seiner Veranlagung besser entsprechen und ihn daher mehr als

andere zu fesseln vermochten, für « nützlich » und « vernünftig » hält,
während er die ihn wenig oder gar nicht interessierenden für höchst
« langweilig » und « überflüssig » erachtet. Vor solchen schiefen Urteilen
kann die Jugend nur bewahrt werden, wenn man ihr in sachlich-methodischer

Weise zum Bewusstsein bringt, dass alles menschliche Einzelwissen

ein System bilde, dessen einzelne Zweige miteinander zusammenhängen

und sich in einem letzten Betracht, aus dem Gesichtspunkt der
« Einheit des Bewusstseins » (oder « Einheit des Geistes »), zu einer
umfassenden Synthese verbinden, so dass kein Glied darin « überflüssig »

oder auch nur entbehrlich sei. Und welche Disziplin könnte wohl eine
solche Unterweisung zur letzten Synthese aller Erkenntnis auf sich
nehmen, wenn nicht die Philosophie, besonders in ihrer Eigenschaft als

Erkenntnistheorie? Daher ist es nicht von ungefähr, wenn der Berliner
Philosophieprofessor Arthur Liebert sagt : « Es ist keine Frage des Interesses,

des Geschmackes, der Begabung, es ist ebensowenig eine aus irgendeiner

Modeströmung stammende Laune, wenn man der Philosophie einen
Platz und eine Wirksamkeit in der Schule zu schaffen und zu sichern sich

*) Arthur Liebert, Philosophie in der Schule (in : Das Buch der Erziehung, hrgb. von Dr. Max
Epstein).

') Aus welchen Gründen nicht, darüber wird in III zu reden sein.



1196 M. Sztern

bemüht... Ist es denn irgendwie möglich, dem Unterricht einen wirklich
erzieherischen Wert, eine über die Zuführung von Gelehrsamkeiten
hinausgreifende pädagogische Tragweite zu verschaffen ohne Philosophie?

Das Problem der Einführung der Philosophie in die Schule ist in
keiner Weise eine von außen herangetragene Frage, ist keine beliebige,

von aussen her aufgenötigte Forderung, sondern diese ergibt sich aus dem

tiefer verstandenen Begriff des Unterrichts mit unabweisbarer
Dringlichkeit.1) »

In zweiter Reihe ergibt sich die Notwendigkeit eines philosophischen
Unterrichtes auf der Mittelschule aus dem Bedürfnis der Jugend - und
zumal der heutigen - nach Weltanschauung, nach Antworten auf die
« letzten Fragen ». Diesem Bedürfnis muss von der Schule Rechnung

getragen werden: erstens weil es ein legitimes, natürliches Menschenbedürfnis

ist; und zweitens weil es - wie Kant vortrefflich sagte - «doch
umsonst ist, Gleichgültigkeit in Ansehung solcher Nachforschungen erkünsteln

zu wollen, deren Gegenstand der menschlichen Natur nicht gleichgültig

sein kann ».

Aber auch abgesehen von dem unleugbaren Bedürfnis der Jugend nach

Weltanschauung und Metaphysik, d.h. auch wenn ein solches Bedürfnis

gar nicht bestünde, so wäre es m.E. dennoch ein unabweisliches erzieherisches

Postulat, ein Gebot für die Erwachsenen, der Jugend einen
weltanschaulichen Untergrund ihrer Kenntnisse zu übermitteln, welcher, wo
schon nichts anderes, ihr einen moralischen Halt in den Stürmen und
Drangsalen des kommenden Lebens böte; und zwar sowohl des Familienlebens,

des Berufes, wie auch des sozialen und politischen Lebens. Wie
viel Familienzwist, wie viel « unglückliche Ehen » könnten vermieden

werden, wie viel Verdruss und Engherzigkeit aus dem Berufsleben

schwinden, wenn die Menschen von Jugend auf zum Verständnis der
verschiedenen Weltanschauungsmöglichkeiten, zur Einsicht in die relative
Berechtigung der verschiedenen Weltanschauungstypen gründlich erzogen
würden. Und was bedeutet überhaupt eine soziale, eine politische
Betätigung, wenn sie nicht auf einem weltanschaulichen Untergrunde ruht,
aus dem sie fortgesetzt Nahrung und Zielrichtung erfährt? Sie sinkt zur
Marotte, bestenfalls zum fleißig geübten Handwerk herab. So gehört denn,
wie ich glaube, der philosophische, der Weltanschauungsunterricht, auch

unter die Postulate der ja heute viel genannten « staatsbürgerlichen
Erziehung »; und zwar als eines der allerwichtigsten davon. Aber freilich

J) a.a.O. S. 169/170.



Philosophie und Schule 1197

muss verlangt werden, dass diese dem Familien-, Berufs- und politischsozialen

Leben so nötige weltanschauliche Basis nicht ein Zufallsprodukt
sei, nicht aus verborgenen, unkontrollierbaren Quellen - oft noch aus der
Kinderstube, aus traditionellen, konfessionellen oder sonstigen Vorurteilen
~ fließe, sondern dass sie ein selbsterarbeitetes, selbstdurchdachtes
Produkt sei, welches - mehr oder weniger - auf « Vernunftgründen » oder
doch auf wirklichen « Uberzeugungen » ruhe. Dies kann aber nur dann
der Fall sein, wenn den jungen Leuten von Haus aus die methodische
Schulung und Gewöhnung zum Abwägen weltanschaulicher Fragen
beigebracht werde. Nur ein philosophischer Unterricht auf der Schule
vermag es1).

III
Nachdem das Was des philosophischen Unterrichtes in der Schule

besprochen wurde, muss nun auch das Wie erwogen werden. In welcher
Weise vermag ein philosophischer Schulunterricht die Ziele zu erfüllen,
die wir ihm im obigen gestellt haben und die, wie mir scheint, aus der
Natur der Philosophie einerseits, des Unterrichtes anderseits sich ergeben
Wie muss m. a. W. der philosophische Unterricht beschaffen sein, aus
welchen Disziplinen muss er bestehen, um die ihm gebührende Aufgabe
auch wirklich zu erfüllen? So viel steht zunächst fest: es darf nicht in der

Art betrieben werden, wie dies jetzt fast überall in den Schulen mit
«philosophischer Propädeutik » als Lehrfach noch der Fall ist, nämlich als eine

Einführung in die «formale Logik» und in die «Psychologie». Denn

was hat in der Tat die «formale Logik» mit den übrigen Unterrichtsfächern

zu tun? und vor allem, wie soll sich aus ihr ein synthetischer
Zusammenhang unter den letzteren ergeben Ferner : welchen verschwindend

kleinen Umfang und welche minime Bedeutung nimmt doch die
« formale Logik » in dem heutigen Betrieb der Philosophie noch ein Und
auch die Schulpsychologie, die sogenannte Lehrbuch-Psychologie, tseht
sowohl dem wirklichen Leben, als auch der heutigen Philosophie gleichermaßen

fern. So gibt es denn in fachkundigen Kreisen keine zwei Meinungen

0 Um einem naheliegenden Einwände zu begegnen, nämlich dem, dass für alles über das Ziel
des philosophischen Unterrichtes hier Gesagte die Universität, und nicht die Mittelschule, die
passende Stätte bilde, sei hier aus dem Referate über den Vortrag von Rektor Banz auf die
trefflichen Worte hingewiesen: « Man könne das philosophische Studium nicht der Universität
überlassen; denn dort hätten die meisten Studenten wegen allzu intensiver Inanspruchnahme durch
ihr Fachstudium keine Zeit dazu.» Unsere Universitäten sind eben nicht mehr Stätten
allgemeiner, universaler Bildung, wie es wohl in ihrem Namen läge, und können es nicht mehr sein;
sie sind Stätten des wissenschaftlichen Fachstudiums und werden es wohl auch fernerhin bleiben
müssen.



1198 M. Sztern

darüber, dass die heutige, nahezu noch scholastische Art des

philosophischen Schulunterrichtes recht eigentlich die Karikatur einer
wirklichen Unterweisung der Jugend in Philosophie darstelle; und dass ihre
beste Wirkung noch die sei, wenn sie die jungen Leute von einer ferneren

Beschäftigung mit der Philosophie nicht ganz abschrecke, was indessen in
der Regel doch der Fall ist.

Nicht so ungeteilt sind nun freilich die Meinungen über die positive
Frage der Art einer Neugestaltung des philosophischen Unterrichtes.
Vielmehr gehen die Ansichten hierüber noch sehr auseinander. Deutschland
ist wohl dasjenige Land, wo in den letzten zwanzig (besonders aber in den
letzten zehn) Jahren am intensivsten über das Wie des philosophischen
Schulunterrichtes debattiert und polemisiert wurde1). Der erste Anstoß
ging von zweien, fast um die gleiche Zeit erschienenen, Schriften aus : von
Rudolf Lehmanns, des philosophisch interessierten Pädagogen, Wege und

Ziele der philosophischen Propädeutik., und von Hans Vaihingers Die
Philosophie in der Staatsprüfung2). Beide Autoren befürworten das - von Vai-
hinger so benannte - « okkasionalistische » System, welches darauf be •

ruht, dass der philosophische Unterricht in die einzelnen Unterrichtsfächer
selbst hineinverlegt und dort « bei Gelegenheit » (daher « Okkasionalismus»)
der Erörterung der bezüglichen Fragen zur Sprache gebracht werde. Es

ist dies, wie man sieht, jene « Durchdringung der Unterrichtsfächer mit
philosophischem Geiste », von der wir oben sagten, dass sie mählich fast
überall sich eingebürgert hat3), die aber dazumal noch eine «unerhörte
Neuerung » bedeutete. Dieses okkasionalistische System, wie es viel später

von Gustav Lambeck im Verein mit einer Reihe deutscher Schulmänner
in einem Lehrbuch ausführlich durchgeführt wurde4), enthält viel Richtiges,

ja selbst Vortreffliches; daneben aber doch auch so unbestreitbare

Mängel, dass es, als Ganzes genommen, für eine Neugestaltung des

philosophischen Unterrichtes als ungeeignet erachtet werden muss. Ich kann
hier nur in aller Kürze das Wichtigste andeuten5). Richtig, ja unverlierbar
ist an dem okkasionalistischen System die Weisung, der philosophische

*) Vgl. außer der zitierten Schrift von Liebert ferner: Otto Freitag, Philosophie und höhere

Schule; Felix Behrend, Vorbereitender oder systematischer Unterricht in der Philosophie? (beide in:
Kant-Studien Bd. 26, Heft 1 -2), sowie die Zusammenstellung der bezüglichen Literatur bei Schmid-
kunz: Philos. Prop, in neuester Literatur 1912-1916.

2) beide Arbeiten erschienen im Verlag von Reuther & Reichard, Berlin 1905 und 1906.
3) auch von hiesigen Gymnasiallehrern wurde mir dies bestätigt.
4) Philosophische Propädeutik. Im Anschluss an Probleme der Einzelwissenschaften. Hrgb. von

G. Lambeck. Verlag Teubner, Leipzig 1919.
5) Vgl. hierüber ausführlicher meinen Aufsatz Der philosophische Unterricht in den

Mittelschulen». N.Z.Z. vom 17. August 1921 (Nr. 1186).



Philosophie und Schule 1199

Unterricht müsse an die bezüglichen konkreten Fragen der Einzelfächer
selbst anknüpfen, müsse von diesen, dem Schüler bereits vertrauten Fragen

gleichsam von selbst herauswachsen. Dies ist eine Forderung, an der
sowohl aus didaktischen, wie aus philosophisch-systematischen Erwägungen

heraus unbedingt festgehalten werden müsse. Daraus ergibt sich
sogleich die wichtigste Folgerung in bezug auf die Gestaltung des
philosophischen Unterrichtes in der Schule: Ein seinen Hauptzweck nicht
verfehlender philosophischer Schulunterricht muss in erster Reihe als eine

Einführung in die Grundfragen der Erkenntnistheorie, im Anschluss an
die Probleme der Einzelwissenschaften und unter Berücksichtigung der
methodischen Systematik der Fächer (Mathematik, Physik, Biologie,
Geschichte, Literatur) durchgeführt werden.

Mangelhaft an dem okkasionalistischen System ist, dass es den
philosophischen Unterricht nicht systematisch zu gestalten vermag, indem es

ihn gewissermaßen der Willkür und jedenfalls der Individualität so vieler
Fachlehrer ausliefert. Der angestrebte Hauptzweck, die Sichtbarmachung
des einheitlich geschlossenen Zusammenhanges unter den Unterrichtsfächern,

muss dann notwendigerweise verfehlt werden, wenn nicht ein,

sondern fünf oder sechs Lehrer (und zudem nicht Fachphilosophen) den
Unterricht in der Philosophie erteilen. Abgesehen davon, besteht die rein
technische Unmöglichkeit, von jedem Lehrer zu verlangen, dass er in den

philosophischen Grundlagen seines Faches so durch und durch versiert
sein solle, um darüber dozieren zu können. Während auf der anderen
Seite von einem Speziallehrer der Philosophie, einem Fachphilosophen
also, sehr wohl verlangt werden könne und sogar müsse, dass er in den

philosophischen Grundlagen aller Einzeigebiete zu Hause sei. Somit
kann ein erfolgreicher, seinen Hauptzweck erfüllender philosophischer
Unterricht nur als ein apart von den anderen Fächern zu erteilendes, als

ein spezielles Unterrichtsfach zur Durchführung gelangen.
Ob dem zweiten Hauptzweck des philosophischen Unterrichtes, nämlich

dem Weltanschauungsbedürfnis, auch schon im Rahmen der
Erkenntnistheorie genügt werden könne, ist eine Frage, über die man billig
verschiedener Meinung sein kann und die noch näher erwogen werden

müsste. Viel wird auch davon abhängen, ob man den philosophischen
Unterricht, wie dies jetzt geschieht, in der Sekunda und Prima oder aber,
wie viele vorschlagen, nur in der Prima allein durchführen solle; und
ferner wie viele Wochenstünden man für ihn im Lehrplan allenfalls
reservieren könne. Wenn ein zweijähriger Lehrkursus für die Philosophie
aufrechterhalten werden kann, dann wäre es m.E. wünschenswert, die



1200 M. Sztern

Weltanschauungslehre in einem aparten Lehrkurs zur Durchführung zu
bringen. Die Gefahr, die vielleicht mancher von einem solchen

Weltanschauungsunterricht befürchten zu müssen glaubt, dass nämlicb derJugend

von vornherein eine ganz bestimmte, eng begrenzte Weltanschauung (sei

es nach der zufälligen Individualität des jeweiligen Lehrers, sei es - was
noch schlimmer wäre - nach einem offiziell uniformierten Staatsschema)
gewissermaßen aufoktroyiert werde - dieser naheliegenden Gefahr kann
sehr wohl dadurch entgangen werden, dass man in das den Lehrer
verpflichtende Programm eine Bestimmung aufnimmt, wonach alle historisch

und systematisch bedeutsamen Typen der Weltanschauungen (etwa nach dem
Schema Diltheys oder Jaspers1) an klassischen Beispielen aus der
Geschichte der Philosophie vorzutragen und zu erläutern sind. Die Gefahr
der Einseitigkeit wird dadurch gebannt, ein jeder Primaner hat die
Möglichkeit, sich unter den Weltanschauungstypen (so : Theismus, Pantheismus,

Romantik usw.) die ihm am meisten zusagende auszusuchen, und
außerdem wird dadurch unter den Schülern ein gewiss fruchtbarer Welt-
anschauungsstreit - eine gute Vorbereitungsschule für das Leben - angeregt.

Der Nebenerfolg ist ferner noch der, dass die Schüler zugleich eine

erste Bekanntschaft mit einigen der großartigsten Systeme innerhalb der

Philosophiegeschichte machen.
Ob - nach französischem Muster - auch noch ein fernerer Kursus in

Ethik, geführt werden solle, ist wiederum eine z.T. rein schultechnische

Frage, nämlich eine solche der Zeiteinteilung. So viel möchte ich nur
darüber andeuten, dass, falls hierfür Zeit verfügbar wäre, dieser ethische
Unterricht - schon aus rein staatsbürgerlichen Gründen - unendlich
wertvoller und wichtiger wäre, als etwa ein Unterricht in Psychologie. Will
man aber auf den Unterricht in Psychologie nicht verzichten, so muss er
jedenfalls von dem philosophischen Unterricht abgetrennt und als ein
Fach für sich gelehrt werden. Dies würde auch dem sachlichen Gehalt
dieser Disziplin - wenigstens so wie sie heute noch an den Universitäten
vorwiegend verstanden und gelehrt wird - weit besser entsprechen, als

wenn man sie zu einem Quasi-Glied der Philosophie mache.

IV

Sind die beiden prinzipiellen Fragen nach dem Was und Wie des

philosophischen Unterrichtes geklärt, so gilt es noch zwei schultechnische Fragen,
die damit in Verbindung stehen, zu klären. Die erste ist die Frage der

*) Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen. Verlag Springer, Berlin 1919.



Philosophie und Schule 1201

Zeiteinteilung. Ist der Lehrplan der Mittelschule überhaupt noch
aufnahmefähig? Ist er nicht schon ohnehin mit Fächern überlastet? Dieses
Bedenken gegen unsere bisherigen Ausführungen wird man von so
manchem Schulmann gewiss vorgebracht hören. Ich kann hier selbstverständlich

nicht daran denken, die Frage des Gesamtlehrplanes in aller Breite zu
erörtern, denn dies würde eine Spezialstudie erfordern; auch bin ich nicht
Schulfachmann. Entscheidend scheint mir aber in dieser Hinsicht der
Umstand zu sein, dass es ja heute so zahlreiche staatliche Mittelschulen
mit einem philosophischen Unterricht de facto gibt. In der Regel wird dort
Philosophie in den obersten zwei Klassen je ein bis zwei Stunden wöchentlich

gelehrt; daneben aber gibt es auch Gymnasien, wo für Philosophie
auch drei und selbst vier Stunden wöchentlich bestimmt sind (so z.B. in
der Schweiz in Chaux-de-Fonds, St. Gallen, Solothurn, Lugano u.e.a.).
Nun: ein nach den obigen Richtlinien reorganisierter philosophischer
Unterricht, als « Erkenntnistheorie » und « Weltanschauungslehre », würde
kaum mehr Zeit als der jetzige unzulängliche benötigen; besonders wenn
man sich mit den genannten zwei Disziplinen (ohne « Ethik ») begnügen
will.

Im übrigen gilt aber auch hier der altbewährte Satz: Wo ein Wille,
da ist auch ein Weg. Deshalb liegt es vor allem und in erster Reihe daran,
dass sich die interessierten Kreise, die breite Öffentlichkeit und nicht
zuletzt die zuständigen Behörden erst einmal mit dem Gedanken der Not-
Wendigkeit, der Zeitgemäßheit und Nützlichkeit eines philosophischen
Unterrichtes durchdringen. Wenn schon die Notwendigkeit einer
synthetischen Art der Bildung, wie sie nur durch eine philosophische
Verbindung der einzelnen Fächer bewirkt werden kann, auch nicht ein ganz
Populäres Postulat sei, das jedermann ohne weiteres einleuchte, so sollte
doch zumindestens die Notwendigkeit einer weltanschaulichen Basis

heutzutage von allen Gesellschaftskreisen eingesehen werden können. Ich
will gegen den Sport und die sonstige Pflege der Körperkultur, wenn sich
diese in vernünftigen Grenzen hält, gewiss nichts einwenden. Aber bei
dem heute zum Selbstzweck gewordenen maßlosen Sportbetrieb, dem

Jugend und Erwachsene sich hingeben, möchte ich denn doch zu bedenken

geben, ob einem im Berufsleben stehenden Richter, Rechtsanwalt, Arzt und
selbst Kaufmann oder Industriellen (vom Lehrer, Politiker, Journalisten
schon gar nicht zu sprechen) ein auf solider selbstdurchdachter Basis

ruhender moralischer Halt und weltanschaulicher Aspekt nicht nötiger
sei, als selbst die beste Meisterschaft im Schwimmen, Turnen oder
Fußballspiel. Hat man dies einmal eingesehen und sich mit diesem Gedanken



1202 M. Sztern

ganz erfüllt, so wird man einem philosophischen Unterricht in der Schule
gewiss keine Hindernisse mehr in den Weg stellen wollen.

Es verbleibt noch die zweite schultechnische Frage zu erledigen : Soll
der philosophische Unterricht ein obligatorisches oder fakultatives Fach
bilden? In den Schulen, in denen die Philosophie heute gelehrt wird,
bildet sie fast überall ein obligatorisches Fach. Dennoch hört man - und
dies gerade von warmen Befürwortern eines neu zu gestaltenden
philosophischen Unterrichtes - sehr oft die gegenteilige Ansicht vertreten.
So äußert beispielsweise der von uns bereits erwähnte Prof. Arthur Lie-
bert : « Nun kann doch davon keine Rede sein, dass man den für die
Philosophie durchaus Unbefähigten gewaltsam mit ihr belästigt. Ein solches

Verhalten würde ja überhaupt dem ganzen Vorgehen, wie es der im Fluss
befindlichen Schulreform zugrunde liegt, widersprechen, die sich im
Prinzip allem zwangsweisen und zwangsmäßigen Unterricht widersetzt.
So soll auch kein Schüler von außen her zur Beschäftigung mit der
Philosophie angehalten, d. h. genötigt werden. Dazu ist nicht nur der Schüler,
dazu ist vor allem die Philosophie zu schade." Und an einer anderen Stelle
heißt es : « Die philosophische Propädeutik kann dem Schulorganismus

nur als freie Arbeitsgemeinschaft angehören oder eingegliedert werden
Sie würde dann ins Leben treten, wenn sich eine genügende Anzahl
philosophisch interessierter oder philosophisch begabter Schüler zusammenfindet

»1).

Ich bin nicht dieser Ansicht. Was zunächst den Einwand anbelangt,
dass es nun einmal für die Philosophie auch ganz Unbefähigte gibt, so
lasse ich diese völlig zutreffende Bemerkung als einen Einwand gegen die

obligatorische Ansetzung des philosophischen Unterrichtes nicht gelten.
Gibt es denn unter der Jugend nicht auch für die Mathematik oder die
« alten Sprachen » ganz und gar Unbefähigte Und doch ist es noch
niemanden eingefallen, aus diesem Grunde allein diese Fächer für fakultativ

zu erklären. Was nun aber den « zwangsweisen und zwangsmäßigen
Unterricht » überhaupt, d. h. im Prinzip, betrifft, so sind wir -
trotz allen « entschiedenen Schulreformern » von Gottes Gnaden -
glücklicherweise noch nicht bei der « Freiheit »> in der Schule angelangt, dass

wir unsere Jugend darüber etwa « abstimmen » ließen, in welchen Fächern
sie unterrichtet zu werden wünscht und in welchen nicht. Einstweilen
halten wir Erwachsene uns noch für berechtigt, darüber zu entscheiden,
welche Fächer zu lernen der Jugend unbedingt nötig ist, und welche ihr
anheimgestellt werden können. Sollte indes jemand dies für eine

») a.a.O. S. 175 und 202.



Philosophie und Schule 1203

^unerträgliche Anmaßung» und für ein «verdammungswürdiges Zwangssystem

» halten, so befände sich hier die Philosophie jedenfalls mit allen
übrigen obligatorischen Fächern in der gleichen Verdammnis. Ebenso

Verschlüge es wenig, wollte man gegen einen obligatorischen Philosophieunterricht

etwa anführen, dass ja die Mehrzahl der Gymnasialabsolventen
nach bestandener Matura doch nie mehr zu einem philosophischen Buche
greifen werde; denn, soviel mir bekannt ist, geschieht ein Gleiches in der
Regel auch mit anderen Fächern, wie z.B. Latein, Griechisch oder
Trigonometrie, ohne dass jemand auf die Idee gekommen wäre, diese Fächer
deshalb als fakultativ anzusetzen.

Hat man einmal die Uberzeugung gewonnen, dass ein philosophischer
Unterricht der oben beschriebenen Art unserer Jugend nötig sei, dass er
für sie nützlich und heilsam wäre, dann trage man kein Bedenken, die

Philosophie als obligatorisches Unterrichtsfach anzusetzen. Dass in der
Klasse zwei, drei, fünf oder auch zehn Schüler eventuell nicht oder nicht
so gut, wie die übrigen, mitkommen, hat wirklich wenig auf sich; kommt
übrigens in jedem Fach und in jeder Schulklasse vor. Mit einem nur
fakultativ eingeführten philosophischen Unterricht wird man nicht viel
erreichen, wird man vor allem jene Ziele, die wir als für den
philosophischen Unterricht wesentlich erachten, nicht verwirklichen können.
Man muss die Jugend so nehmen, wie sie eben ist, und ihr mit Methoden
beizukommen trachten, die ihrer Psyche angepasst sind. Und die
Schuljugend - wenigstens der große Haufen - ist nun einmal so beschaffen,
dass ihr nur jene Unterrichtsfächer etwas gelten, dass sie nur jenen
Fächern sich mit Ernst und Fleiß widmet, die obligatorische Unterrichtsfächer

sind. Wer dies der Schuljugend «verargen» oder ihr Interessemangel

an der Sache selbst deshalb vorwerfen wollte, der bedenke, dass

es auch an der Universität um die « fakultativen Fächer » etwa in der
uiec1 izinischen oder juristischen Fakultät nicht viel anders bestellt ist.
Will man also das Ziel erreichen, für das der Unterricht in der
Philosophie prädestiniert erscheint, will man der Jugend eine wirklich
synthetische Bildung, und nicht bloss ein zerstückeltes Wissen übermitteln,
sowie ihr eine weltanschauliche Basis mit auf den Lebensweg geben, so
kann dies nur dadurch geschehen, dass man den philosophischen Unterricht

in einer der Wichtigkeit und Würde dieses Gegenstandes
entsprechenden Weise als obligatorisches Prüfungsfach ansetzt. Zu einem nur stief-
rnütteilich behandelten, als «freie Arbeitsgemeinschaft» mit vielleicht
zwei bis drei Schülern mitgeschleppten philosophischen Unterricht - dazu
scheint mir die Philosophie, aber auch die Zeit, viel zu schade.



1204 M. Sztern

V

Zum Schluss möchte ich noch einiges über den philosophischen Unterricht

speziell mit Bezug auf schweizerische Verhältnisse sagen. Dabei will
ich vom Aufstellen einiger «indiskreter» Fragen ausgehen; von Fragen,
die mir immerhin wichtig genug scheinen, um einmal aufgeworfen und

erörtert zu werden. Erste Frage: Wie kommt es, dass die Schweiz, die auf
sämtlichen Gebieten der geistigen Kultur, in allen Künsten, in allen
Wissenschaften, in der Poesie, in der Religion, im Staatsleben usw.,
Männer von überragender Größe und historisch-epochaler Bedeutung
aufzuweisen hat (ich brauche deren Namen hier nicht erst aufzuzählen) -
wie kommt es nun, dass die Schweiz nicht einen einzigen Philosophen von

Weltruf - denn Rousseau und Pestalozzi waren Pädagogen - ihr Eigen

nennen kann Zweite Frage : Warum ist es so gut wie unmöglich,
Lehrstühle der Philosophie an den deutsch-schweizerischen Universitäten mit
Schweizern, die eine entsprechende Qualifikation hierfür hätten, zu
besetzen? Wer Einblick in diese Dinge hat, der weiss, was für eine Verlegenheit

es für die Fakultäten bedeutet, wenn einmal ein Lehrstuhl der
Philosophie vakant wird, schweizerische Kandidaten vorzuschlagen. Dritte
Frage : Warum ist es so ungemein schwierig, auch nur Referenten
schweizerischer Nationalität für philosophische Vorträge (z. B. in einer
philosophischen Gesellschaft) ausfindig zu machen? Endlich vierte Frage:
Warum gibt es in der ganzen Schweiz, die sonst für alle Spezialgebiete
Fachzeitschriften besitzt, nicht eine einzige philosophische Zeitschrift?
Alle diese Fragen hängen, wie man gleich sieht, aufs engste zusammen.
So ist es denn nicht verwunderlich, dass man sie alle mit einer einzigen
Antwort abzutun trachtet, mit der man meist sehr rasch bei der Hand ist.
Nämlich : die Philosophie entspricht nicht dem Volkscharakter des Schweizers

oder, wie man so sagt, « sie liegt ihm nicht ». Und wer besonders

tiefsinnig erscheinen will, fügt noch erläuternd hinzu : Der Schweizer

hat einen nüchternen, aufs Praktische gerichteten Sinn, die abstrakten

Probleme interessieren ihn nicht, vermögen wenigstens sein Inneres nicht
wirklich zu ergreifen. Auf den ersten Blick mag es ja plausibel erscheinen.

Und doch glaube ich nicht, dass hierin des Rätsels Lösung wirklich liegt,
ja dass diese Angaben überhaupt völlig zutreffen. Es wäre auch gar
wunderlich, wenn ein Volk alle Geistesgaben in sich zu entwickeln vermöchte,

nur gerade diese einzige in keiner Weise.
Was zunächst das angeblich mangelnde Interesse und Befähigung des

Schweizers für abstrakte Probleme überhaupt anbelangt, so möchte ich



Philosophie und Schule 1205

nur daran erinnern, wie hervorragend schöpferische Mathematiker die
Schweiz aufzuweisen hat; man denke allein an die Namen Euler und
Bernoulli. Ferner scheint mir aber auch die historische Reminiszenz nicht
unwichtig, dass es immerhin nicht zu allen Zeiten so traurig mit Bezug
auf die Philosophie in der Schweiz ausgesehen haben muss ; denn wie wäre
es sonst zu verstehen, dass Friedrich der Große den Spruch tun konnte :

Meine Köche beziehe ich aus Hannover, meine Philosophen aus der
Schweiz - ein Spruch, der uns heute, wo die Schweiz selber ihre
Philosophen von anderswoher bezieht, merkwürdig genug anmutet. Und was
den viel genannten « nüchtern-praktischen Sinn » des Schweizers betrifft,
so gestatte ich mir wiederum eine kleine, indiskrete Gegenfrage: Wenn
dies zutrifft, wie kommt es dann, dass gerade die Schweiz einen so üppigen,
fruchtbaren Boden für das Sektenwesen, für allerhand theosophische,
anthroposophische, okkultistische, « freigeistige » und andere Bünde, für
Masdasnan-Bewegung usw. bildet? Ist es wirklich eines nüchternen, aufs
Praktische allein gerichteten Menschen Art, sich für Astralleiber, Rein-
karnationen, für das Leben nach dem Tode und andere ähnliche Probleme

zu interessieren, die so weit ab von allem praktischen Leben liegen?
Uberhaupt ist die Berufung auf den sogenannten « Volkscharakter »

immerdar eine sehr problematische Sache. Trifft es etwa zu, dass der
Amerikaner der Idealtypus eines Geschäftsmannes ist und sonst nichts
mehr? Wieso konnte alsdann bereits Talleyrand, von einer Amerikareise
zurückgekehrt, die Bemerkung fällen, dass es in Amerika zwar nur eine

Sauce für alle Speisen, dafür aber über hundert religiöse Sekten gebe.
Und stimmt etwa das Wort von den Deutschen als « dem Volk der Denker
und Dichter », der Träumer und Metaphysiker? Woher alsdann die
deutschen Machtpolitiker und Realpolitiker, deren « Träume » denn doch von
ebenso undichterischer als unmetaphysischer Art sind Woher Treitschke,
Bismarck und so viele andere? Sind sie weniger oder « unechtere » Deutsche

als etwa Goethe, der Weltenbürger, und Kant, der Apostel des
<( ewigen Friedens »? Und was hat es mit dem « Leichtsinn » der Franzosen

Wahres auf sich, wenn man damit deren Volkscharakter zu
charakterisieren vermeint Man hat während der bitter-ernsten Zeiten des Krieges

nicht eben viel von diesem « Leichtsinn » gemerkt, dafür aber um so
mehr von Heroismus und wahrem Seelenadel; und man wird wohl auch

sonst, wenn man in Frankreich ständig lebt, von dem « Leichtsinn » nicht
viel mehr zu merken bekommen, als auch z.B. in Deutschland, Italien
oder Österreich. Die Angaben über « Volkscharaktere » stimmen, wenn
überhaupt, so doch nur sehr cum grano salis. Auch die obige über den



1206 M. Sztern

« schweizerischen Volkscharakter » trifft allenfalls nur in einem sehr

eingeschränkten und beiläufigen Maße zu. Als Ganzes genommen, ist sie im
Grunde eben doch unzutreffend. Ich möchte dies noch durch ein weiteres

Beispiel belegen.
Was das angeblich ebenfalls mangelnde Interesse des Schweizers

speziell für Philosophie anbelangt, so bin ich in der angenehmen Lage,
mich auf eigene Erfahrung stützen zu können. Während der zwölf Jahre,
die ich hier im Lande wohne, habe ich (und dies gerade in der deutschen

Schweiz) in allen Gesellschaftsschichten, vorab natürlich in den
Intelligenzkreisen, bei Theologen, Juristen, Mathematikern, Alt- und Neuphilologen,

bei Medizinern, dann aber auch bei Bankleuten, Industriellen usw.,
ein reges Interesse, einen aufgeweckten Sinn und öfters auch ein relativ
hohes Verständnis für philosophische Fragen und Fragestellungen
angetroffen; habe auf meine philosophischen Aufsätze oder Vorträge hin
zahlreiche Zuschriften, sei es zustimmender, sei es polemischer Art, privatim
erhalten und auch manche öffentliche Replik. Ich habe mich jedesmal -
wie der Inhalt auch gewesen sein mag - über solche Dinge aufrichtig
gefreut, weil sie doch auf alle Fälle von einem vorhandenen Interesse für
philosophische Probleme Zeugnis ablegen. Aber noch weit mehr als nur
ein — mehr oder weniger oberflächliches - « Interesse » für Philosophie
lässt sich bei dem Deutschschweizer bezeugen. Wie viele, dem Berufe
nach, Nichtphilosophen unter den Deutschschweizern (so z.B. Pastoren,

Philologen, Literarhistoriker usw.) arbeiten selbst aktiv, d.i. schriftstellerisch

an der Bewältigung philosophischer Fragen! Und ist es nicht
bezeichnend, dass wir an der Zürcher Universität in jeder Fakultät mindestens

einen, öfters aber mehrere Professoren nichtphilosophischer Fächer
haben, die auch philosophische Themata, und zwar sehr intensiv, in ihren
Vorlesungen und wissenschaftlichen Publikationen behandeln? Dies

spricht doch nicht bloß für ein Interesse, sondern auch für die Befähigung

zur philosophischen Gedankenarbeit. Damit man mich aber ja nicht falsch
verstehe: ich will nun keineswegs in das entgegengesetzte Extrem
verfallen und die Schweizer etwa zu einem par excellence zur Philosophie
neigenden Volk stempeln. Nur dagegen wollte ich Verwahrung
einlegen, dass man ihnen das Interesse und die Befähigung hierzu
abspreche. Denn - und damit komme ich auf mein eigentliches Thema
zurück — : bevor ein Boden nicht in gründlicher und rationeller Weise

bearbeitet worden ist, darf sich niemand über die schlechte
Bodenbeschaffenheit beklagen. Wo nicht gesäet wird, kann auch nicht geerntet
werden.



Philosophie und Schule 120/

Man schaffe zunächst einmal eine philosophische Tradition, wie sie

etwa in Frankreich, Deutschland oder Italien besteht, und man wird
vielleicht schon in zehn bis zwanzig Jahren in der Schweiz ganz andere
Verhältnisse in bezug auf die philosophische Kultur erleben, als heutzutage.
Wie viel auch das gesamte geistige Niveau der Nation dadurch gehoben
Werden könnte, das brauche ich nach all dem Gesagten hier nicht nochmals

hervorzuheben. Eines sei aber noch gesagt. Nur wenn man in dem

philosophischen Schulunterricht ein legitimes und fruchtbares Mittel zur
Befriedigung des weltanschaulichen und metaphysischen Bedürfnisses
schafft, kann man hoffen, den vorhin genannten « geistigen Kurpfuschern»
(als welche da sind : Anthroposophen, Okkultisten, Lebensreformer, Mas-
dasnanleute usw. usw.) das Handwerk zu legen, ihnen das Zufiusswasser

abzugraben1). Denn all diese Leute treiben ja offenkundig Bauernfang
auf unreife, aber nach einem höheren und tieferen Lebenmhalt sich
sehnende Gemüter.

Endlich ein letztes. Warum liegen die Verhältnisse in der welschen

Schweiz in dieser Hinsicht denn doch ganz anders? Um zu illustrieren,
dass dem wirklich so ist, brauche ich nur eine Reihe welschschweizerischer
Namen anzuführen, die einen guten philosophischen Klang haben : Vinet,
Naville, Flournoy, Secrétan, Pierre Bovet, Claparède, Grandjean u. e. a.
Wollte man etwa darauf erwidern : da wirkt eben der « französische Geist»

nach, so könnte ich replizieren : und warum wirkt in der deutschen Schweiz
der « deutsche Geist » (gewiss nicht weniger als der französische zur
Philosophie neigender) nicht nach? Des Pudels Kern ist auch hier an einem
anderen Orte zu suchen. In der ganzen Welschen Schweiz (auch in den

reformierten Kantonen) besteht an den staatlichen Gymnasien ein philosophischer
Unterricht als obligatorisches Lehrfach. Wie, in welcher Art und Weise er
dort erteilt wird, ob er und inwieweit reformbedürftig sei, darüber fehlen
mir die Unterlagen. Aber die Tatsache allein, dass ein obligatorischer
philosophischer Unterricht dort besteht, in Verbindung mit den gegenüber

der deutschen Schweiz unleugbar günstigeren Verhältnissen, spricht
für sich selbst. Ist man in der deutschen Schweiz willens, daraus die
Folgerungen zu ziehen Oder zieht man es vor, den « geistigen
Kurpfuschern» der besagten Art auch weiterhin das Feld zur Verunbildung
der Volksseele willig zu überlassen? Man wird ihren Bauernfang

*) übrigens spielte bei der Schaffung des kantonalen Instituts für physikalische Heilmethoden

(wie ich hörte) die Rücksicht auf das Uberhandnehmen des medizinischen Kurpfuschertums
ebenfalls keine unwichtige Rolle. Ist aber die Rücksicht auf die « Hygiene der Seele » etwa weniger
Nichtig, als die auf die « Hygiene des Körpers»?



1208 M. Sztern

jedenfalls nur unterbinden können, wenn man die Jugend zum
methodischen philosophischen Denken, zum Abwägen und Werten von
Weltanschauungsfragen von Grund auf erzieht. Die Philosophie gehört nicht
in Geheimzirkel und geschlossene Versammlungen; sie gehört in die
Schule.

«


	Philosophie und Schule

