
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 11

Artikel: Die Erforschung des irdischen Jesus

Autor: Bernoulli, Carl Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1153

Die Erforschung des irdischen Jesus

Von Carl Albrecht Bernoulli

Es gibt zwei Schriftteile des Neuen Testaments, die dieses noch mit
dem heutigen Leben in lebendiger Verbindung erhalten - es sind das der
Römerbrief des Paulus wegen der darin enthaltenen Lehre von Sünde und
Gnade, und die drei ersten Evangelien wegen des unvergleichlichen
Widerscheins und Abglanzes vom irdischen Jesus, den sie bewahren. Wir
sind heute nun so weit, diese beiden Behältnisse urchristlichen Glaubens

gegeneinander in Spannung geraten zu sehen; ein Entweder-Oder scheint
ihre bisherige Eintracht stören zu müssen. Es handelt sich auch kaum
mehr darum, ob eine solche Spannung noch zu verhindern ist, als darum,
dass ihre Notwendigkeit erkannt wird. Die kirchliche Dogmatik muss es

gewiss beklagen, wenn ihre Grundlage, die Magna charta der Rechfertigung

und Versöhnung, in ihrer tausendjährigen Autorität angefochten
werden sollte, und noch gar unter Berufung auf biblische Bücher und gar
auf so wichtige und zentrale wie es die sogenannten Synoptiker sind. Das

Temperament von Professor Emil Brunner in Zürich wittert Gefahr, indem

er sie auch gleich zu beschwören sucht ; « Das synoptische Christentum
ist eine Erfindung der Leben-Jesu-Forscher. » Nun geht aber von Zürich
eine Darstellung desselben synoptischen Problems aus, das einen
ehemaligen Professor der Dogmatik und nachherigen Zürcher Pfarrer zum
Verfasser hat1). Da seine handliche Schrift frisch zufasst und nicht unter
unüberwindlichen doktrinären Hemmungen steht, mag sie uns zur
Darlegung des auch für unser allgemeines Kulturleben wichtigen Sachlage
dienen.

Unter den zwischenstaatlichen Verständigungsversuchen, die Europa
den Frieden zurückholen sollen, stehen die wissenschaftlichen gewiss
nicht an letzter Stelle, und unter ihnen wieder erwecken diejenigen
besonderes Interesse, die auf den religionswissenschaftlichen Studien
fußen. Der zu Ehren von Ernest Renans hundertjährigem Geburtstag im
Oktober 1923 abgehaltene religionsgeschichtliche Kongress in Paris war
zwar noch ohne reichsdeutsche Forscher abgehalten worden; das Bedauern
darüber wurde aber von der Leitung beweglich ausgedrückt, und die Aus-

x) Prof. Adolf Bolliger, alt Pfarrer, Jesus von Nazareth und sein Heil. 1926 Orell Füssli Verlag
Zürich-Leipzig-Berlin. 152 S.



1154 Carl Albrecht Bernoulli

sieht auf baldige Behebung der Hindernisse mit lebhaftem Beifall be-

grüsst. Es soll nun nächstes Frühjahr der siebzigste Geburtstag des Lehrers

für Religionsgeschichte am Collège de France, Alfred Loisy, den
Anlass zu einem Kongress der neutestamentlichen Forschung bieten,
und man hat es sich in Paris angelegen sein lassen, sich besonders die
Anwesenheit des berühmtesten deutschen Theologen, Adolfs von Harnack,

zu sichern. Das Interesse der Franzosen an Religionsfragen konzentriert
sich zur Zeit auf das synoptische Problem. Wie vor zwanzig Jahren in
Deutschland, ist nun auch in Frankreich, wo übrigens schon 1874 Louis
Ganeval Jesus für einen Serapis erklärte, eine lebhafte Bewegung um die

sogenannte « Christusmythe » entstanden. Ihr bester Kopf ist ein
praktischer Arzt in Paris, naher Freund von Anatole France, Dr. Couchoud,
der über eine hohe Bildung und Vortragskunst verfügt. Im Unterschied

von Deutschland, wo das Interesse an solchen Fragen noch von der
protestantischen Universitätstheologie getragen wird, beteiligt sich in Frankreich

aus alter Tradition seit der Aufklärung die gebildete Oberschicht der
Gesellschaft wieder besonders lebhaft an solchen Fragen. Doch ist die
Beschäftigung mit Bibelkritik keineswegs ausschließlich den Freidenkern
überlassen. Auch das kirchliche Interesse bleibt nicht zurück - auf
katholischer Seite ist da an den Père La Grange, auf reformierter an einen
Abkömmling der Hugenotten, wie Professor de Faye, zu erinnern - und
namentlich der Vertreter des Neuen Testaments an der protestantischen
Fakultät zu Paris, Maurice Goguel, hat in seinem für Gebildete verfassten

Kampfbuch gegen Couchoud den Stand der synoptischen Frage in ihrer
neuesten Entwicklung ausgezeichnet zusammengefasst1)- Die beiden

großen kritischen Neutestamentier Frankreichs, die keine Protestanten

sind, Ch. Guignebert und A. Loisy, vertreten einen bis zur Skepsis

gesteigerten Liberalismus in aufklärerischer Absicht gegen kirchliche und
mystische Neigungen zugunsten vertiefter Bildungsinteressen an der
Bibel, und es findet sich zurzeit in deutscher Sprache keine zusammenfassende

Ubersetzung des Neuen Testaments, die in gleichem Grade

wie die Livres du Nouveau Testament traduits du grec en français avec
introduction générale et notices von Loisy (1922) den Wissensstand über
die Dokumente des Urchristentums mit ebensoviel Geschmack als großer
Gelehrsamkeit vermittelt.

1) Maurice Goguel, Jésus de Nazareth, Mythe ou histoire. Payot, Paris 1925. Als Hauptschriften
der französischen Christusmythiker sind zu nennen : P. L. Couchoud, Le mystère de Jésus, und
Albert Houtin, Courte histoire du christianisme. Beide 1924 erschienen in der Sammlung« Christianisme)).

Aber bereits Houton gibt die Existenz eines irdischen Jesus doch wieder zu.



Die Erforschung des irdischen Jesus 1155

In Deutschland ist die sogenannte « Leben Jesu-Forschung » nach
einem Jahrhundert reicher Ernte in den Zustand der Ährenlese
eingetreten. Man beschränkt sich, noch zu tun, was ganze Generationen übrig
ließen. Aber gerade diese nachträgliche Reinigung des Arbeitsfeldes von
Uberresten erweist sich als eine Hauptsache. Mit dem Beginn des

Jahrhunderts sind die Evangelien erst einer abschließenden wissenschaftlichen

Erforschung unterzogen worden. Die hauptsächlichen Namen sind hier
William Wrede, Julius Wellhausen, zum Teil Albert Schweitzer, neuestens
dann die sogenannten Formanalytiker Martin Dibelius, Rudolf Bultmann,
Karl Ludwig Schmidt und viele andere. Sie alle haben nun nach einem
Vierteljahrhundert die Grenze entdeckt, den Schlagbaum, - wissenschaftliche

Pflicht bleibt nun nur noch, das skeptische Dogma von der Unmöglichkeit

einer Jesusbiographie zu verteidigen. Folge davon ist dann
Unterwerfung der drei ersten Evangelien unter den Römerbrief, Umwandlung
des kritischen Eifers in den wiederauflebenden reformatorischen Paulinismus,

wie denn gerade die Barthische Theologenschule, von der im Juliheft

dieser Zeitschrift die Rede war, sich aus den radikalsten Kritikern der

synoptischen Uberlieferung rekrutiert. Die Selbständigkeit eines «

synoptischen » Standpunktes mit dem Vermögen, in dem evangelischen Jesus

einen richtunggebenden (oder wie der philosophische Schulausdruck
lauten müsste, einen normativen) Halt und Stützpfeiler für die eigene

Lebensgestaltung aufzurichten im Unterschied, ja im Gegensatz zu Paulus,
sieht nur noch eine Rettung vor sich, und die könnte eintreten, wenn eine

Charakterdeutung der synoptischen Erzählung gelänge, aus der dann das

Jesusbild lebendig bezwingend und mit geschlossener Anschaulichkeit in
unsere ihm so fremd und feindlich gewordenen Tagesinteressen hinunterstiege.

Es sind von positiv gesinnten Theologen in der Schweiz Bücher auf
dieses Ziel hin geschrieben worden - das Jesusbuch von Paul Wernle,
während des Krieges verfasst, ist hierher zu rechnen, und der vor zwanzig
Jahren erschienene Versuch des in Winterthur wohnhaften Johannes

Ninck, Jesus als Charakter, konnte kürzlich in dritter Auflage von neuem
ausgehen. Im ganzen aber ist diese selbständige Betrachtungsweise der
evangelischen Erzählung ein angestammtes Vorrecht der sogenannten
liberalen Theologie von alters gewesen. Der «Vernunft-Jesus » der
Aufklärung war Weisheitslehrer und stand als solches « Vorbild » etwa auf
der Stufe des Sokrates. In der Schweiz geborene oder an einer ihrer
Universitäten lehrende liberale Theologen haben im neunzehnten Jahrhundert

zu dieser Schriftgattung das ihrige beigesteuert : Daniel Schenkel aus

Schaffhausen, Gustav Volkmar und Theodor Keim in Zürich, Paul Wil-



1156 Carl Albrecht Bernoulli

helm Schmidt in Basel schrieben solche Jesusbücher. Während nun aber
das « freisinnige Christentum » seine Mitwirkung an diesen sehr einflussreichen

populären Jesusleben im zwanzigsten Jahrhundert gänzlich
einstellte, kommt nun mit dem Buche von Bolliger doch noch ein typischer
Nachzügler der ehemaligen liberalen Jesusliteratur auf den Markt, - mit
allen Fehlern, aber erfreulicherweise doch namentlich mit den Vorzügen
dieser sonst bereits historisch gewordenen und antiquierten Bücherreihe.

Um gegen die Fehler nicht blind zu sein : Bolliger entrinnt dem Schicksal

nicht, das allen Popularisierungsversuchen wissenschaftlicher und
namentlich geisteswissenschaftlicher Forschungsergebnisse unentrinnbar
droht : sein Jesus Von Nazareth ist wohlredend, ist sentimental und stellenweise

sogar süßlich. Auch knüpft er die rückwärtigen Verbindungen nach
Paulus hin manchmal doch etwas geflissentlich und voreilig, als ob es dem

Historiker, der sich ganz respektabel in ihm regt, eigentlich leid täte, nicht
liberaler Theoretiker geblieben zu sein. Zum Glück aber erstickt dieser

doktrinäre Hang nirgendwo den tapfer zum Rechten sehenden Mut zu
einer von dogmatischen Interessen unabhängigen Psychologie. Denn wenn
der Verfasser auch im Titel sich geradeswegs das Ziel einer Predigt steckt,
indem er beifügt : « - und sein Heil », so darf uns das nicht abschrecken,
seinem Verständnis für das heute noch lebendige Wesen der synoptischen
Jesusgestalt gerecht zu werden. Er deckt uns, unter weitgehender Kenntnis

der kritischen Textzergliederung und in dem mannhaften Bestreben,

nirgendwo den Stab der Wahrheit zu beugen, die menschlichen Charakterzüge

am irdischen Jesus auf. Jesus hat seinem Himmelreich zum Schauplatz

die Erde und nichts anderes angewiesen. « Der Jesus, der die frommen
und gelehrten Herrschaften also hat abfahren lassen, » vollbrachte in
einzelnen Heilungen nicht Wunder, sondern normale Fälle regulären
gottgeordneten Geschehens. «Es ist ganz unzulässig, die Gleichnisse von dem

verborgenen Schatz und von der kostbaren Perle futurisch zu formulieren.
Jesus redet vielmehr im schlichtesten, allerernstesten Präsens. Der Schatz
ist vorhanden in eherner Wirklichkeit, die Perle desgleichen. » Bolliger
meint ferner, Jesus habe Unter Glauben verstanden : auf Flügeln der Zeit
schwebt Gottes allmächtiges Werde und schafft so das Kleinste und das

Größte! Und vor allem scheint mir der Verfasser tief in das Wesen der
jesuischen Liebesgerechtigkeit vorgedrungen zu sein, wenn er sagt, Jesus

richte ein Gesetz auf, das nicht auf kantischen Stelzen gehe : « Was meine
ich mit den kantischen Stelzen Ich meine die imaginäre Psychologie des

Königsberger Philosophen. Zur Stunde meint man immer noch Jesum

vor Kants Forum rechtfertigen zu müssen und die Phrase vom Tun des



Die Erforschung des irdischen Jesus 1157

Guten um des Guten willen ohne alle eudämonistische Motivierung hat
annoch eine suggestive und verführerische Macht. Denket um! Kant
müsste sich vor Jesus rechtfertigen, und weil er das nicht kann, ist seine

Ethik irrig und soll als ein Idol des menschlichen Geschlechts endlich
abgetan werden. » Aber auch gegen Nietzsche macht Bolliger mannhaft
Front: « Nein, er hat nicht recht. Der Tatbestand einer unerlösten
Christenheit erträgt immer noch die andere Auslegung, dass diese aus der
Taufe gekrochenen Millionen » - (gut - gegen den ungeschichtlichen
Christus der paulinischen Enderwartung auf ein seit zweitausend Jahren
ja gar nicht eintretendes Weltende zu isolieren sei, damit die in den drei

ersten Evangelien enthaltenen wirklichen Seelenkräfte des einst irdischen
Jesus an ihnen Wirkung tun könnten (was übrigens - speziell diese
Möglichkeit, dass sich der Eindruck des synoptischen Jesus ja in der Gegenwart

mehr oder weniger treu realisieren kann - Nietzsche ausdrücklich

zugegeben hat!). Solche frische und wahre Gedanken machen Bolligers
Buch ohne Frage wertvoll. Um ihretwillen ist er selbst und unsere Zeit,
für die er schreibt, zu beglückwünschen.

Mögen also unsere vor allem um das menschliche Trostverlangen redlich

besorgten « Pauliner » noch so rührig am Werke sein, so steht doch
dem irdischen Jesus, wie er vor zweitausend Jahren in dem seitdem um
seinetwillen « gelobten Lande » gleich uns über diese Erde ging, der ja
ebenfalls mit mächtigen Eingebungen ausgestattete Angstneurotiker von
Tarsus immer weniger im Lichte. Von diesem Paulus wird nur bleiben,
was Echo und Widerhall jenes irdischen Jesus ist, über den er sich in
Jerusalem (nach seinem eigenen Geständnis im Galaterbriefe) von Petrus

und dem Herrenbruder Jakobus alles wesentliche hat erzählen lassen,

wenige Jahre nach der Kreuzigung. Man lese doch - neben Bolliger, der
hierin gar nicht so allein steht, wie er klagt -, was der unbarmherzige
Kulturspötter Shaw1) von den Verwirklichungsmöglichkeiten der
synoptischen Verkündigung neuestens noch aussprach : « Wenn man einmal
die eigentlichen Lehren Jesu fallen ließ und zu Johannes dem Täufer
zurückkehrte, war es viel leichter, Heiden zu bekehren als Juden - und da
Paulus der Linie des geringsten Widerstandes folgte, wurde er der Apostel
der Heiden. » Der irdische Jesus kann, nachdem die Kritik des Bibeltextes
ihr Werk gründlich getan hat, erst heute wirklich angeschaut werden und
als lebendige Größe in uns übergehen, und wenn das gelingt, so hat das

dann - sagt Bolhger richtig - « mehr Verheißung als ganz Stockholm! »

1) Bernhard Shaw, Die Aussichten des Christentums. Berlin, S. Fischer 1926


	Die Erforschung des irdischen Jesus

