
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 11

Artikel: Der einsame Baudelaire

Autor: Weller, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1078

Der einsame Baudelaire

Von Karl Weller

Als ich eines Tages vor Baudelaires Grabmal gestanden hatte, wo sich
das steinerne Haupt des Toten mit einem Ausdrück unsäglicher Trauer
über welke Blumen neigte, die liebende Hände auf sein Grab gelegt, war
es mir, als hätte ich in dem leidvoll-erhabenen Antlitz die flehentliche
Bitte um Verständnis erkannt.

Aber zeigen denn die welken Blumen nicht, dass Liebe und Verehrung
den Dichter umgeben Zeugen sie nicht von einer Gemeinschaft, die sich

um sein Werk geschlossen hat? - Ja; aber weiß diese Liebe wirklich, wohin
sie von Baudelaire geführt wird? Vermag sie in das Geheimnis seines

Lebens einzudringen, oder dieses wenigstens als ein solches zu erkennen

Auf diese Frage müssen wir in der Kritik eine Antwort finden, denn
auch sie ist zuletzt eine Tat des Gehorsams, ein beglückendes Muss. Was

vermag sie uns über Baudelaire zu sagen
Paul Valéry, der kritische Dichtergeist, ruft uns zu : « Baudelaire ist auf

der Höhe des Ruhmes. Das Bändchen der Fleurs du Mal, das nicht mehr
als 300 Seiten umfasst, kommt im Werturteil der Gebildeten den berühmtesten

und umfassendsten Werken gleich. Es wurde in fast alle

europäischen Sprachen übersetzt.. Gestalten wie Swinburne und d'Annun-
zio bezeugen eindringlich Baudelaires Einfluss1).

Weil diese Worte von Paul Valéry sind, horchen wir mit freudiger
Überraschung auf. Aber unter diesen Worten ist ein Name, der uns nicht
minder aufhorchen lässt : der Name d 'Annunzio. Wir fragen uns erstaunt,
was Valéry dazu führt, das Werk des italienischen Dichters als Beweis für
Baudelaires Ruhm anzuerkennen. Erkennt er wirklich zwischen den beiden
eine geistige Verwandtschaft? - Wohl kommt in beiden Werken das Wort
« Wollust » vor, aber uns will scheinen, dass es bei d'Annunzio aus gänzlich

verschiedenen seelischen Bedingungen herausgewachsen ist. Bei

Baudelaire ist es eine seltsame Blume, bei d'Annunzio ein schillernder
Schmarotzer. Bei Baudelaire ist es ein Schrei des seelenverlassenen

Fleisches, bei d'Annunzio ein Epidermiskitzel. Das bedeutet zuletzt nichts
anderes als den gewaltigen Unterschied, dass Baudelaires Werk ein Erlebnis

*) Paul Valéry: Situation de Baudelaire», La Revue de France, 15. September 1924.



Der einsame Baudelaire 1079

der Sünde ist, während sich das Werk d'Annunzios aus der Abwesenheit

des Sündegefühls erklärt. D'Annunzio ist der Repräsentant moderner
Liptuszivilisation. Baudelaire hat die Erkenntnis: «La vraie civilisation
n'est pas dans le gaz, ni dans la vapeur, ni dans les tables tournantes. Elle
est dans la diminution des traces du péché originel. »

Wenn wir in Valérys Abhandlung dem Namen d'Annünzio begegnen,
ist es wohl deshalb, weil er einmal die an sich einzigartige Erscheinung
der großen Verbreitung der Fleurs du Mal eingehender betrachten wollte.
Dass Valéry uns viel Tieferes über Baudelaire zu sagen hat, verrät ein

einziger inhaltsschwerer Satz : « Il y a dans les meilleurs vers de
Baudelaire Une combinaison de chair et d'esprit, un mélange de solennité, de
chaleur et d'amertume, d'éternité et d'intimité, une alliance rarissime de
la volonté avec l'harmonie, qui les distinguent nettement des vers romantiques

comme ils les distinguent des vers parnassiens. » Dieser Satz trifft
den Klang des baudelaireschen Verses so gut, dass er aus einem tiefen
Wissen um Baudelaires Geistigkeit herausfließen muss. In ihm allein liegt
für uns der Wert dieses Aufsatzes, und nicht in der forcierten
Beweisführung, die zum Begriff der « poésie absolue » führt. Mit der « reinen
Poesie » darf Baudelaires Werk nur dann verbunden werden, wenn man
darauf hinweist, dass diese dem Dichter nicht ein Ziel, sondern ein Reueakt

ist. Erst wenn dieser Zusammenhang von Sünde und « reiner Poesie »

aufgedeckt, nicht nur angedeutet ist, erst dann dürfen wir von einem Ruhm
Baudelaires reden; denn erst dann ist seinem Werk eine umfassende
fruchtbare Wirkung möglich. Einige Hinweise auf neuere Werke der

Baudelaire-Kritik mögen uns zeigen, inwieweit diese das Verständnis des

großen Dichters erschließt:
Schon allein die Tatsache, dass es möglich ist, heute noch ein Buch wie

das von E. Raynaud1) über Baudelaire zu schreiben, muss uns skeptisch
machen vor seinem äußeren Ruhm. Dilettantenhafter kann man über den

großen Dichter nicht schreiben. Was Raynaud mit seinem Buche gibt, ist
nichts anderes als ein Baudelaire-Kalender, der beinahe 400 Seiten um-
fasst. Mit großem Fleiß ist da zusammengetragen, was in Archiven in
leserlichen und unleserlichen Briefen über den Vater, die Mutter, den

Bruder, den Stil des elterlichen Hauses, die Zimmereinrichtung, den

Wandschmuck usw. gesagt wird. Und weil in Baudelaires Werk einmal
ein Geheimnis steckt - denn das weiß heute ja ein jeder -, muss es

neben diesen « natürlichen Einflüssen » auch noch « des influences

') E.Raynaud: Ch. Baudelaire. Paris, Garnier, 1922.



1080 Karl Weller

occultes » geben. Dazu gehören der Name « Charles » und die Stern-
stellung bei der Geburt. Beide, der Name und das Horoskop beweisen

uns, dass Baudelaire der Gefangene seines Schicksals war.
Nichts als Banalitäten, wenn vielleicht auch rührende. Der einzige

Wert des Buches liegt in der beigefügten Bibliographie, die aber seine
Existenz nicht rechtfertigen kann.

Aus dem Baudelaire-Buch G. de Reynold's1) ist die Banalität verbannt.
Es ist in einem vornehmen Ton geschrieben, der sofort die Gewissheit

gibt, dass der Verfasser aus einem inneren Bedürfnis heraus gearbeitet
hat. Es ist ein Büch der Verehrung, eine Gabe des Dankes, die sich ihrer
Ungenüge bewusst ist. Baudelaires Werk bedeutet G. de Reynold eine
Kathedrale. Schon der Fund dieses Vergleiches ist Gewähr geistiger
Beziehung. Aber es gelingt ihm nicht, uns in seinem Buche den Bau der
Kathedrale zu zeigen, er gibt uns nur den Plan. Die Ursache dieses Mangels

finden wir in einer zu unkritischen Übernahme einiger Begriffe der

Baudelaire-Kritik, nämlich der Begriffe Klassik., Musik, Plastik- Baudelaires

Verhältnis zur Klassik bleibt Behauptung, weil die Beweisführung
nicht über stereotype Formeln hinauskommt. Dass sich Baudelaire vor
allem für den Menschen interessiert, dass seine Verse klassischen Bau

aufweisen, dies alles kann heute nicht mehr genügen, nachdem Fritz
Strich uns das Wesen der deutschen Klassik erschlossen hat, - das

Verhältnis zur Musik bleibt nur Andeutung. Reynold weist zwar deutlich und
begründend darauf hin, dass Baudelaire nur eine einzige Musikkritik ver-
fasst hat, die Wagners; aber seiner Darstellung fehlt die Vertiefung. Diese

müsste erkennen lassen, dass die Musik für Baudelaire noch kein Besitz

ist, sondern erst eine Sehnsucht nach Melodie, was seinen Ausdruck in
einer eigentümlichen Melodielosigkeit der Verse findet. Dadurch ergibt
sich von selbst die Erklärung des plastischen Charakters, was zuletzt zu
einer fruchtbaren Deutung der Dekadenz führen würde, von der Eckart

von Sydow mit seinem Buch Die Kultur der Dekadenz2) nur ein Schema

gibt. Ansätze zu dieser Dekadenzdeutung sind vorhanden in den Aufsätzen

von Thibaudet: Intérieurs, 1924; von Proust: A propos de Baudelaire

(Nouvelle Revue Française, 1. Juni 1921); von Rivière: Etudes (N. R. F.).
Sind die erwähnten Mängel im neuesten Baudelaire-Büch, das Stanislas

Fumet in der Sammlung Le Roseau d'or erscheinen lässt, überwunden?3)
Wenn man daran denkt, dass in dieser Sammlung wohl Ramuz'

*) G. de Reynold: Charles Baudelaire. Paris, Cres & Cie., 1920.

2) E. von Sydow: Die Kultur der Dekadenz. Dresden, Sibyllen-Verlag, 1921.
3) Stanislas Fumet: Notre Baudelaire. Paris, Pion, 1926.



Der einsame Baudelaire 1081

mächtigstes Werk, L'amour du monde, erschienen ist, wird man begreifen,

warum dieses Buch mit Ungeduld erwartet wurde. Aber auch Fumet hat
die ersehnte Erfüllung nicht gebracht.

Baudelaire ist für Fumet der christliche Dichter, der erste, der erkannt
hat, dass die Aufgabe des Dichters ist, dem Menschen das Bewüsstsein
seiner Sünde zurückzugeben, ihm das Leben als Eiterbeule, d. h. in seiner

wahren Wirklichkeit zu zeigen und in ihm dadurch das Kreaturgefühl
wach zu halten. Bis zu Baudelaire war die Dichtung wirklichkeitsleer,
Werk des Traumes, das mit der Realität verwechselt wurde. Mit diesem
erschreckenden Irrtum hat Baudelaire aufgeräumt; er macht es uns
unmöglich, den Heroismus Corneillescher Helden, oder die gerühmte Weisheit

Goethes als etwas anderes als schöne Illusionen hinzunehmen. Denn
durch sein Werk wurden Gewissen und Kunst als unzertrennliche Kräfte
zusammengebracht, durch ihn erst ist eine dichterische Ordnung im Geistesleben

wirkend geworden. Als erster hat Baudelaire die Universalen

Beziehungen, und zwar bis zum Göttlichen, erkannt, ohne sich außerhalb
der Kunst zu stellen : « Baudelaire sera remarquable par ses facultés de se

tenir au-dessus de 1 art sans en franchir les horizons ». Baudelaires Tat ist,
Uns als Dichter die Wirklichkeit enthüllt zu haben. Und die einzige
Wirklichkeit ist die katholische Idee, dass die Zeit die Entbehrung der
Vollkommenheit bedeutet, eine Wunde, mit der man leben müss, und von der

nur der Tod erlösen wird. Durch sein Werk erkennen wir: « Le peu d'instants

qui nous est laissé, il faut l'employer à commencer notre éternité1).
Aus Entsetzen vor diesem Leben hat sich Baudelaire in seine Paradis

artificiels geflüchtet. Das Opium, das Haschisch sind die Mittel eines

Verzweifelten, der die Fesseln des Leibes gewaltsam sprengen und eines

Schöneren teilhaft werden will. Sie sind ihm ein Ersatz des Abendmahls.
Baudelaires Größe besteht darin, diese Wege für uns gegangen zu sein und
sie für uns als Verirrungen erkannt zu haben. Er schenkt uns seine Gedichte
als Blumen der Sünde, damit wir in ihnen das Bewüsstsein der Sünde wach
erhalten. Nirgends verführt er Uns dazu, uns in ihrem Duft zu betäuben
Und unsere Augen durch die Pracht ihrer Farben für die Wirklichkeit
blenden zu lassen. « Il n'est pas un poète qui fasse faire Un signe de croix
plus pur. »

Fumets Urteil deckt sich mit demjenigen Reynolds. Beiden ist Baudelaire

der christliche Dichter. Aber Fumet wie Reynold fehlt die notwendige
Kongenialität, weshalb es ihm nicht gelingt, die Bedeutung der Schönheit

*) Jacques Rivière: A la trace de Dieu. Paris, Gallimard, 1925. Vgl. Th. Spoerri: «Le
spiritualisme de Baudelaire», Festschrift Louis Gauchat.



1082 Karl Weller

und der Liebe in Baudelaires Leben zu ergründen. Es bleibt auch hier alles

nur Andeutung, Schema. Was Uns not tut, ist nicht die Lehre Baudelaires,
sondern seine Gestalt. Das Buch, das wir erwarten, muss das Wesen des

Dichters ins Bewusstsein heben, d. h. es muss die ganze Substanz des

Werkes in die Helligkeit der Erkenntnis stellen. Und Substanz bedeutet
hier alles, was in seinem Werk erwähnt ist : die Frau, das Meer, die Musik,
der Wein, der Herbst usw., Und dies alles muss in seiner ursprünglichen
Beziehung bleiben. Solche Betrachtung wird endlich den geistigen Wesenskern

des großen Dichters zur Wirksamkeit erstehen lassen, nämlich « die
glühende und erhabene Geistigkeit seiner wie aus unirdischen
Paradieseserinnerungen aufgebauten Visionen », und nicht « sein Inferno, seine

Verstrickung und Verirrung in den verbotenen Bezirken der Fäulnis und der
in selbstvernichtender Bitternis traurig schwelgenden Lust »1).

x) E. R. Curtius: Die literarischen Wegbereiter des neuen Frankreich.


	Der einsame Baudelaire

