
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 10

Artikel: Der Epiker des deutschen Barock

Autor: Meier, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1038

Der Epiker des deutschen Barock

Von Walther Meier

« so wollen wir den Leser des anderen Buches unserer Schriften
etwas gründlicher berichten, damit er nicht also am bloßen Buchstaben

hange und ein historisches Wesen aus unseren Schriften mache, sondern
dass er auf den Sinn und Geist merke; »diesen Ausspruch Jakob Böhmes
hat Emil Ermatinger mit höchstem Recht seinem Buche1) über die mächtigste

Dichtergestalt des deutschen Barock vorangesetzt. Man hat wahrhaftig

lange genug am Buchstaben gehangen und aus den simplizianischen
Schriften ein historisches Wesen gemacht. Philologischer und historischer
Eifer haben gewiss viel Dankenswertes geleistet; es sind brauchbarere
Texte hergestellt worden, man hat interessante Quellen und Aktenstücke
entdeckt und mit äußerstem Scharfsinn den krausen Linien von Grimmelshausens

Lebenslauf nachgespürt. Für den tieferen Sinn und Geist seines

gestaltungsmächtigen Werkes ist man aber merkwürdig lange blind
gewesen. Entweder saß man über den simplizianischen Schriften wie
über einer Chronik (Gelehrte benutzten sie als historisches Quellenwerk

und vermochten eine ganze Sittengeschichte Deutschlands während
des dreißigjährigen Krieges aus ihnen zu ziehen), oder man las den Simpli-
zissimus als reinen Abenteuerroman, verfolgte mit angehaltenem Atem
die Irrfahrten Und Streiche eines soldatischen Glücksritters. Mit der

Einreihüng in die literarische Gattung der Schelmenromane hat man sich
meistens zufrieden gegeben. Gewiss enthält der Simplizissimus ein

eindringliches Abbild aller Sitten und Stände des kriegsgepeitschten Deutschland,

gewiss auch ein wildbewegtes Abenteurerschicksal, ]a, er birgt
überdies noch eine riesige Sammlung von Lesestoff; ein enzyklopädisches
Vielwissen ist da niedergelegt, exzerpiert aus den Literaturen aller Herren
Länder, dazu kommt noch eine Fülle von satirischen Strafgerichten und
höhnenden Sittenbildern. Allein ist in diesem zyklopischen Werke, in
dem man kaum so etwas wie eine Komposition zu finden vermag, das

nur einem überbordenden Erzählerdrang, einer sprachgesättigten
Schilderungslust, einer leidenschaftlichen Wirklichkeitsfreude seine

*) Emil Ermatinger Weltdeutung in Grimmelshausens Simplicius Simplizissismus. B. G. Teubner.
Leipzig und Berlin, 1925.



Der Epiker des deutschen Barock 1039

Entstehung zu verdanken scheint, nicht doch noch Tieferes verborgen?
Empfände man denn sonst diese Gestalt des ruhlos fahrenden Simplizius
so symbolhaft bedeutend, so im tieftsen Sinne deutsch?

Die realistische Betrachtungsweise des neunzehnten Jahrhunderts hat
eine Macht, die den « weltstreichenden » Glücksritter herumtreibt und
rastlos jagt, nämlich religiöse Unruhe, sein leidenschaftliches
Heilsverlangen gänzlich übersehen. Gerade diesen mächtigen Jenseits- und
Erlösungsdrang aber, der immer wieder des Simplizissimus' so
leidenschaftlich weltfrohes Herz überwältigt, erweist Ermatinger nun als den

eigentlichen Archäus der Dichtung. « Welches ist der innere Sinn und
Wert dieses Lebens? Wie soll die lebendige Seele sich behaupten in
diesem Possenspiel? Was soll sie tun, dass sie selig werde und sich ins

Heil rette aus dem stürmischen Meere der Welt. Diese Frage ist das eigentliche

Thema des Werkes, das nichts weniger als ein bloßer Abenteuererroman

oder ein Charakterbild aus der Zeit des dreißigjährigen Krieges
ist. » Der Nachweis Ermatingers, dass es sich hier also nicht um ein Zeitbild,

sondern um ein Weltbild, nicht um einen Abenteurer-, sondern

um einen Weltdeutungsroman handle, ist so überzeugend durchgeführt,
dass man geradezu von einer Neuentdeckung von Grimmelshausens

Hauptwerk reden kann1).
In diesem neuen Lichte betrachtet steht der Simplizissimus als eine

Gedankenschöpfung von größtem Ausmaße, geradezu als die barocke

Faustdichtung vor uns. Barock ist aber nur die ungeheure Stoffmasse,

ursprünglich und zeitentbunden die schöpferische Menschlichkeit, die
den Rohstoff durchfühlt und durchgeistigt hat. Wenn die Formkraft
Grimmelshausens nicht überall bis zu den äußersten Fasern des Stoffes

gedrungen, wenn vieles bloße Mitteilung, üppige Fabelei, Ornament,
Erudition geblieben ist, so ist das zurückzuführen auf das chaotisch
uferlose Dickicht von Stoff, durch das er sich durchzuschlagen hatte.
Denn welche Höhen und Tiefen des Zeitlichen und Menschlichen hat

Simplizissimus nicht durchschritten! Nichts, was in der aufgerissenen
Und durchwühlten Zeit des großen Krieges zu erleben Und zu erfahren

war, in allen Ständen, an allen Orten, in jedem Geistesbezirke, ist ihm
fremd geblieben. Was für ein verwirrender Zickzackweg seine Lebensbahn!

Von adeliger Geburt, wächst er in tierischer Unbildung bei Bauern

auf. Plündernde Soldaten hetzen ihn in die Wälder. Ein Einsiedler zieht
ihn auf. Er wird Page, dann Lagernarr beim Gouverneur in Hanau. Macht

*) Wir verweisen hier auch auf Friedrich Gundolfs Schrift über Grimmelshausen. Max
Niemeyer-Verlag, Halle 1925. Vergleiche zudem über deutschen Barock das Buch von Herbert Cysarz.



1040 Walther Meier

sein Glück als Soldat, wird berühmt, reich und gefürchtet. Dann fällt er
in die Hände der Schweden, lebt weiter auf großem Fuß und heiratet die
Tochter eines Obersten. Dann verliert er all seinen Reichtum, geht nach
Paris. Hier fröhnt er einem fessellosen Genießertum, als Bühle vornehmer
Damen und « beau Aleman ». Er reißt sich wieder los, verliert sein Geld,
wird krank, Pocken zerfressen seine Schöheit. Ganz auf dem Hunde,
durchreist er als Ouaksalber und Landstreicher Deutschland. Noch einmal

versucht er es bei den Soldaten. Schließlich wird er Genosse eines

Mordgesellen und Wegelagerers. Erhebt sich wieder und wallfahrtet mit
dem wiedergewonnenen Freunde Herzbruder nach Einsiedeln.
Gewissensängste und Bekehrung. Er führt den kranken Herzbruder in das

Heilbad Griesbach im Schwarzwalde. Wieder in der Heimat, verheiratet

er sich mit einer Bauernmagd und wird Bauer und Gutsbesitzer. Die Ehe

verlottert und verkommt. Seine Frau stirbt, er zieht nach Russland und
Asien, kehrt wieder heim, will der Welt entsagen und Einsiedler werden.
Die Welt aber reißt ihn wieder in ihren Wirbel. Er durchwandert als

Pilger die Schweiz und Italien, gelangt ins heilige Land; Räuber greifen
ihn auf und verkaufen ihn in die Sklaverei. Durch einen Schiffsbruch
erlangt er die Freiheit wieder. Er rettet sich mit einem Gefährten auf
eine menschenleere Insel. Nach dem Tode seines Genossen bringt er
den Rest seiner Tage, die dargebotene Gelegenheit zur Heimreise
verschmähend, naturfromm, welterhaben, mythisch hausend und sinnend

einträchtig mit allen Elementen, mit Tieren und Pflanzen verbunden
auf der verlassenen Insel. Vom Anfang der unschuldigen Torheit zum
Ende der Weisheit. « So hat Grimmelshausen den Rohstoff der
buntbewegten Welt des dreißigjährigen Krieges, durch die er seinen Simpli-
zissimus hindurchführt, durch eine Idee lebendig, d.h. spannend und
wahr gemacht, indem er den schlangenwandelnden Lebenslauf seines

Helden als den verworrenen Weg zu einem Ziel : der Erlösung der Seele

durch die Betrachtung des Zeitlich-Wandelbaren als Gleichnis des

Göttlich-Ewigen darstellt. »

Die Aufdeckung und Erläuterung der Glaubenserlebnisse des Simpli-
zissimus, die Deutung der symbolischen Bereiche der Dichtung und die

Darstellung der weltanschaulichen Idee, die als organisierende Kraft
das ganze Werk durchstrahlt, hat Ermatinger mit sicherem Blick für das

Wesentliche, mit künstlerischer Einfachheit und in sehr lebendiger Weise

durchgeführt. Abstraktionen, obwohl das Thema dazu verleiten könnte,
sind meistens vermieden, alles anschaulich und bildkräftig dargestellt
und an einleuchtenden Beispielen erhärtet.



Der Epiker des deutschen Barock 1041

Als das wesentlichste Merkmal von Grimmelshausens Stellung zum
Leben gilt Ermatinger eine im Leben wie im Werke des Dichters
gleichermaßen hervortretende, merkwürdige Polarität, eine ausgesprochene

Gegensätzlichkeit des Fühlens, Urteilens und Verhaltens. In seinem

bürgerlichen Leben übt er die entgegengesetztesten Berufe aus; je

beengter sein Leben, desto höher und weiter der Flug seines Geistes; in
seinem religiösen Verhalten stehen Protestantismus und Katholizismus
nebeneinander; in seinen Werken wechselt Höchstes mit Niedrigstem,
Zartes mit Unflat, Grausamkeit mit Mitleid, Erdenliebe und Jenseits-
blick. Grimmelshausen ist sich dieser Polarität seines eigenen Wesens

im tiefsten bewusst. Ihre Dynamik erfüllt so sehr sein ganzes Sein, dass

er nicht anders kann, als auch die ganze Welt als eine ungeheure
Hierarchie von Gegensätzen aufzufassen. Dadurch rückt seine Weltdeütung
in die Nähe derjenigen Jakob Böhmes. Mit besonderem Geist und Scharfsinn

hat Ermatinger den grotesken Titelkupfer des Simplizissimus, der,
wahrscheinlich von Grimmelshausen selbst entworfen, ein phantastisches

aus Mensch und Tier gemischtes Fabelwesen darstellt, als Symbol dieser
Polaritätsidee gedeutet. Sie findet ihren Ausdruck aber auch noch in
einem tiefsinnigen dichterischen Symbol, in der Gestalt jenes mythischen
Baldanders, dem Simplizius einmal im Walde begegnet. Er findet auf
dem Moosboden ein steinernes Bild in Lebensgröße. Zuerst hält er es

für ein heidnisches Götterbild. Als er aber die Bildsäule umdrehen will,
spricht sie ihn an : « Lass ' mich mit Frieden, ich bin Baldanders
Gleichwie mein Ursprung aus dem Paradies ist und mein Tun und Wesen

bestehet, solange die Welt bleibet, also werde ich dich auch nimmer
mehr verlassen, bis du wieder zur Erde wirst, davon du herkommen. »

Dieser nordische Proteus ist es, der das ruhelose Schweifen und Wandern
des wackeren Simplex mit zaubrischen Geistesmächten bestimmt. Er
lässt ihn bald «groß bald klein, bald reich bald arm, bald hoch bald nieder,
bald lustig bald traurig, bald bös bald gut und in Summa bald so und bald
anders » sein und handeln. « Diese Unbeständigkeit ist aber kein
mechanischer Wechsel von Gegensätzen, sondern ein Ubergang der einen

Daseinsgestalt in die andere, also organische Entwicklung und
Umformung des Gehaltes von Stufe zu Stufe. » Die weltanschauliche
Idee der Polarität ist vor allem bestimmend geworden für die
dichterische Psychologie Grimmelshausens. Sie hat ihn bewahrt vor der
rationalistischen Autfassung der menschlichen Seele. Güte und böse

Mächte kämpfen nicht nur von außen um die ursprünglich sündige
Seele, sondern das seelische Leben selbst ist ein undurchdringliches



1042 Walther Meier

Geflecht von hohen und niedern edlen und schlechten Regungen und
Impulsen.

Am tiefsten eingedrungen in das Rätselspiel von Grimmelshausens

Symbolik ist Ermatinger wohl in der Deutung des letzten Buches des

Simplizissimus. Man hat dieses letzte Buch, das Simplizius als Robinson
in mystischer Naturverbundenheit, ein einsamer Merlin, auf einer
phantastischen Insel im Weltweere zeigt, oft als nachträgliche Zutat des

Dichters empfunden. Das merkwürdige Schlussbild wollte in keiner Weise

zum übrigen Werke passen. Durch Ermatingers Deutung der krausen

und barocken Symbolik vermögen wir nun das letzte Buch als sinnvollen
Abschluss des ganzen Werkes zu erkennen. Die dunkeln symbolischen
und allegorischen Bilder verbergen den eigentlichen Gipfel und die
Vollendung von Simplizissimus' geistigem Werdegang. Abschluss und
Vollendung seiner Entwicklung ist die Erkenntnis, dass die polaren
Erscheinungen von Geist und Stoff, von hellen und dunkeln Mächten nichts
anderes seien, als die Doppeloffenbarung Gottes : « In die äußerlich bunte
und herrliche Natur fällt das bleiche Jenseitslicht von der Gestalt des

Gekreuzigten in der Gottesgnade sich den sündigen, naturgebundenen
Menschen erlösend geoffenbart; in die äußerlich dunkle Welt der leidenden

Christenmenschen fällt, die Höhle erhellend, das Licht der Natur,
der von Gott den Menschen geschenkten Vernunft, seiner Helferin und
Ratgeberin in der Eroberung des Diesseits. »

Was Grimmelshausen also seinen Simplizissimus am Ende seines

Erdenwandels erkennen lässt, ist die mystische Neuheit vom lumen
divinum und lumen naturale, die er wohl von dem « wunderlichen Theo-
phrastus Paracelsus » übernommen hatte.

So sieht denn Ermatinger in seinen Schlussworten im Werke Grimmelshausens

eine großartige Vereinigung von mittelalterlichem Jenseitsglauben
und neuzeitlicher Diesseitsfreude, ein Ausdrück von Lebensfülle und
Lebenstiefe, wie ihn kein anderer Dichter der Zeit außer Shakespeare
erreicht hat.


	Der Epiker des deutschen Barock

