Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 9

Artikel: Deutsche Kultur in Italien im Zeitalter des Risorgimento
Autor: Croce, Benedetto / Mitzky, Dora

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760029

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Deutsche Kultur in [talien im Zeitalter des
Risorgimento?)

Aus einer akademischen Rede von Benedetto Croce

Autorisierte Ubersetzung von Dora Mitzky

Ein italienischer Dichter und Literat, der sein ganzes Leben lang die
Osterreicher, oder wie man damals sagte, die « tedeschi », die Beherrscher
Italiens, glithend verabscheute; der zweimal, 1821 und 1848, die Waffen
gegen sie ergriff und der im Kampf gegen sie fiel; der, als Christ sterbend,
dennoch den «Feinden Italiens» nicht zu vergeben vermochte: dieser
Alessandro Poerio wollte 1825 eine Reise nach Deutschland unternehmen,
um Goethe perséonlich kennenzulernen und sich von deutscher Bildung,
deutscher Wissenschaft und Kultur zu nihren; er hatte sich von ihnen
den héchsten Begriff gemacht. Und aus Deutschland schrieb er, Zweck
seiner Reise sei: « zum Kosmopolitismus des Kopfes zu gelangen, da das
Herz ja dem Patriotismus gehore. »?)

Diese Worte erscheinen mir wie ein Symbol fiir die Einstellung, welche
die Ménner des italienischen Risorgimento der deutschen Kultur gegen-
iiber einnahmen, der sie Sinn und Seele in dem selben Augenblick er-
schlossen, in dem sie von patriotischer Leidenschaft glithten und sich
kraftvoll gegen den Fremden, der sich auf ithrem Boden zum Herren ge-
macht hatte, erhoben. Sie liebten, bewunderten, erforschten diese Kultur,
suchten sie ins eigne Blut und in eigne Kraft umzusetzen. Und mir scheint
es zeitgemaf}, diesen Zug 1hres geistigen Lebens ins Licht zu riicken, weil
er unter den edelsten 1st, ja dazu beitrigt, den tiefinnerlichen Adel der
nationalen Erhebung ltaliens fiihlen und begreifen zu lassen.

Rufen wir uns kurz die Geschichte der Beziehungen zwischen Italien
und dem deutschen Geist zuriick; die altesten Zeiten und das Mittelalter,
wo von nationalen Kulturen und threm wechselseitigen Aufeinander-
wirken noch nicht eigentlich die Rede sein kann, lassen wir aufler acht.
Ihre Erérterung wire jedenfalls auch verwickelt und besifle nicht die Be-
deutung fiir uns, welche die seit dem 16. Jahrhundert auf dem gemein-
samen Mutterboden des Humanismus und der Renaissance zwischen den
verschiedenen europiischen Nationen entstandenen kulturellen Beziehun-
gen besitzen. Wenn Italien noch im Cinquecento auf dem Gebiet der

1) Mit der liebenswiirdigen Erlaubnis des Autors bringen wir die fiir unsere Zeitschrift be-
stimmte Ubersetzung des Vortrags, der nur in einem italienischen Privatdruck erschien.

2) Siehe seine von mir herausgegebene Schrift Viaggio in Germania (Florenz, Le Monnier, 1917)
und das auf 1hn beziigliche Kapitel in meinem Buch Una famiglia di patrioti (Bari, Laterza, 1919),

Neue Schweizer Rundschau. XIX. Jahrg. Heft 9 (1. Sept. 1926)

857



Philosophie und Literatur viel gab und wenig empfing — Einiges aus
Frankreich und Spanien, und nur in wenigen Sonderfillen aus Deutsch-
land und Holland -, so erfolgte damals auf religiosem Gebiet (und also
mittelbar auch auf dem philosophisch-sittlichen) eine erste grofie Ein-
wirkung des deutschen Geistes durch die Reformation. Ihr strenger Be-
griff von der Rechtfertigung durch den Glauben gewann auch in Italien
einzelne Persénlichkeiten und kleinere Kreise von Reformatoren und
Reformierten, und weckte neuen religiésen und spekulativen Eifer, ver-
bunden mit einer Reinheit der Bestrebungen und Gefiihle, die bald ver-
dringt oder erstickt wurde; immerhin blieb die Saat nicht unfruchtbar:
waren es doch wieder Italiener, die, um Freiheit und Uberzeugung zu
retten, die Alpen iiberschritten und an den mannigfachen Entwicklungen
des Protestantismus mitarbeiteten. Sie brachten 1hm die spezifischen
Geistesanlagen und Tugenden threr Heimat zu : vor allem jene verwegene
Klarheit des radikalen Denkens, die dem modernen Rationalismus den
Weg bahnte. Andrerseits trigt das Konzil von Trient und die katholische
Gegenreformation, die sich vor, auf und nach thm vollzog, die positiven
wie die negativen Kennzeichen der deutschen Reformation an der Stirn.

Auf alle Fille fuhr auch nach der Reaktion Deutschland fort, die man-
nigfache Wirksamkeit der Italiener in sich aufzunehmen: die der Kiinst-
ler, der Literaten, der Techniker, ganz abgesehen vom Eifer der Jesuiten,
die der réomischen Kirche einen grofien Teil des Landes zuriickgewannen
und 1hre Institutionen dort einbiirgerten. Aber Italien forderte nichts im
Austausch oder hatte wenig zu fordern. Selbst der schopferische Sturm
der Reformation, der bei uns uniibersteigliche Schranken und Hindernisse
gefunden hatte, liefl nun dort nach; und sonst besafl Deutschland noch
keine Kulturerzeugnisse, die es iiber seine Grenzen hitte schicken kénnen :
weder eine Dichtung, noch eine Literatur, noch eine Philosophie, die stark
und elgenartig genug gewesen wiren, um Gegenstand der Belehrung und
der Nachahmung zu werden, ja nicht einmal eine eigentliche wissenschaft-
liche Schule, die selbst wieder hitte Schule machen mégen. Hie und da
stoft man auf den Namen eines Forschers oder Gelehrten, der mit ita-
lienischen Wissenschaftlern in Verbindung stand, wie Schoppius und
Gronovius, bisweilen auf deutsche Verse, die als exotische Seltsamkeit in
italienischen Biichern auftauchen, oder auf ein paar Notizen iiber deutsche
Dichter wie Opitz, Andreas Gryphius, Paul Fleming, die freilich nur dem
Namen nach dafiir bekannt sind, dass sie die italienische Form des Sonetts
in Deutschland eingefiihrt haben?) oder iiber die schlesische Dichterschule

1) Z. B. bei Redi, Poesie, ed. Barbera, Anmerkung zu S. 354.

858



iiberhaupt, von der Vico spricht, wobei thm ein sonderbarer Irrtum
untergelaufen ist'). Erst gegen Ende des 17. Jahrhunderts gewinnt ein
deutscher Name, der eines Mathematikers, Philosophen und Polyhistors
auch in Italien Klang: Leibniz war in seiner vielseitigen Tatigkeit auch
mit italienischen Gelehrten, wie Grandi, Marchetti, Conti und mit Histo-
rikern, wie Muratori, in Briefwechsel getreten und genoss bei uns in wissen-
schaftlichen Kreisen das hohe Ansehen, das seine Infinitesimalrechnung,
der metaphysische Scharfsinn seiner Monhadenlehre und seine iibrigen
Ideen, Forschungen und Entdeckungen verdienten; wobei er, der sich in
seinen Hauptwerken der lateinischen und franzosischen Sprache bediente,
mehr als Vertreter der universalen Gelehrtenrepublik denn einer spezifisch
deutschen Kultur betrachtet wurde — nicht anders als Pufendorf, der
Vorldaufer Grotius’, und andere Minner der Wissenschaft. Jene «res-
publica literaria» wurde damals von Mencken und seinen in Leipzig
erscheinenden Acta eruditorum verkérpert, an denen, neben Leibniz,
Thomasius, Carpzovius, Cellarius mitarbeiteten und die von unseren
Gelehrten so hoch geschitzt wurden.

Von einer deutschen Philosophieschule im eigentlichen Sinne lief} sich
dann im folgenden Jahrhundert sprechen, einer Schule, die weniger be-
deutend und populir und mehr akademisch als die franzésische und eng-
lische mit ihrer starken werbenden Wirkung im Ausland, im Gefolge von
Leibniz entstanden war. Immerhin schien sie schitzbar und beachtens-
wert, zumal in 1threm Schulhaupt Christian Wolff, dessen Abhandlungen
in Italien nachgedruckt und zum Teil iibersetzt wurden. Aus dieser Schule
ist, iiber verschiedene Vermittler, das Wort «Asthetik » und der Begniff
einer philosophischen Wissenschaft vom dichterischen und kiinstlerischen
Schaffen nach Italien gelangt, wihrend durch Mengs und Mendelssohn
das Nachdenken iiber das Wesen des Schénen und der Kunst, durch
Winckelmann die Erforschung ihrer Geschichte — beides zuerst in Italien
gepflegt — neu angeregt wurde; und zwar Hand in Hand mit einem klassi-
schen oder klassizistischen Ideal, das ebenfalls in Italien seine Vorlaufer
und die ihm gemifle Sinnesart vorfand. In der zweiten Halfte dieses Jahr-
hunderts begann das Vorurteil gegen die deutsche Barbarei zu schwinden:
erst in engeren, dann n weiteren Kreisen sagte und wiederholte man, dass
die Poesie in Deutschland sich vervollkommne und nunmehr mit Gessner
und Wieland, Klopstock und Lessing wiirdige Werke hervorgebracht
habe. Halb bestiirzt, halb lichelnd sah Gasparre Gozzi «die gottlichen

2) Siehe die Richtigstellung in meiner Filosofia di G. B. Vico, 2. Auflage, Bari 1922.

859



huldreichen Schwestern », die Musen, einst Bewohnerinnen des grie-
chischen und italienischen Bodens, sich aufmachen und den Parnass nach
« Deutschlands kalten schneeichten Alpen » verpflanzen, und seine sprode
Sprache mit Wohlklang umkleiden. Um jene Zeit erschien in Italien, in
franzosischen und italienischen Ubersetzungen, gierig verschlungen,
Freund und Vertrauter aller gefiihlvollen, schmachtenden jungen Herzen
das erste Buch, das als so recht bezeichnend fiir deutsches Geistesleben
gelten konnte: Goethes Werther. Er war eine Offenbarung : Offenbarung
einer Gefiihls- und Gedankenwelt, deren Dolmetsch Deutschland war und
die zum Herzen der Italiener sprach, etwas in thnen erweckend, das bisher
wie verschlossen und stumm gewesen war und nun mit leidenschaft-
lichem Ungestiim hervorbrach.

Doch erst mit Restauration und Romantik trat Deutschland, das indes
eine grofle Dichtung und gréflere Philosophie aus sich heraus geschaffen
hatte, wahrhaft als wirksame geistige Kraft in die italienische Kultur ein:
im gleichen Zeitpunkt also, da der Gegensatz zwischen Italien und Oster-
reich und der politische und militdrische Kampf, der ein Jahrhundert lang
zwischen dem italienischen Volke und jenem deutschen Staate ausgefoch-
ten werden sollte, erst richtig anhob. Bis dahin niamlich war die éster-
reichische Herrschaft in Italien kaum als feindlicher Druck empfunden,
sondern fast als Element des Gleichgewichts betrachtet worden, besonders
von seiten der Kénige von Neapel und Sizilien gegeniiber den ehrgeizigen
Plinen der Kénige von Sardinien. Erst mit der Restauration und dem
Scheitern der Hoffnungen auf eine italienische Einheit, die wahrend der
Napoleonischen Kriege mehrfach aufgetaucht und nie begraben worden
waren, nach der « Schmach des verratenen Eides » und mehr noch, seit
Osterreich die einzelnen italienischen Staaten in sein Regierungssystem
hineinzuziehen suchte und intervenierte, um die Verfassungskampfe in
Neapel und Piemont zu unterdriicken, erst da enthiillte sich dieser poli-
tische Gegensatz in seiner ganzen Schirfe, erst da entziindete sich der
Hass der Italiener gegen die « Deutschen », das heifit, gegen die dsterrei-
chische Herrschaft und Politik. Aber gerade damals begriifiten die lom-
bardischen Liberalen oder Carbonari die Stael und ihren Schlegel - «gleich-
sam als Verbindungsglied», wie Silvio Pellico sich ausdriickt, «zwischen
den Hiuptern der deutschen und der italienischen Literatur » — nahmen
die Lehren der deutschen Romantik willig auf, fingen an, deutsche Lite-
raturwerke zu iibersetzen und als Muster einer natiirlichen und zeit-
gemiBen Poesie hinzustellen; und nicht nur Goethe und Schiller, auch
kleinere Dichter wie Biirger und Uhland wurden damals so den italie-

860



nischen Lesern teuer. Dies Interesse wuchs und erweiterte sich noch in
den folgenden Jahren, geférdert durch die Vermittlung der franzésischen
Literatur, die damals gleichfalls auf das deutsche Beispiel eingestellt war.
Es war auch immer das Werk der Liberalen und Halbliberalen, denn die
Klerikalen und Konservativen iibersetzten gewshnlich reaktionire Biicher,
wie die politischen Schriften Karl Ludwig von Hallers oder hochstens
Erziehungs- und Erbauungsbiichlein des katholischen Deutschland und
die Erzihlungen des Kanonikus Schmidt, spiter etwa noch die Romane
der bekehrten und moralisch gewordenen Grifin Hahn-Hahn. Selbst die
osterreichische Reglerung begiinstigte lieber die konventionelle und aka-
demische einheimische Literatur mit ithren formalen Zinkereien, als die
aus Deutschland kommende, wie die bekannten Fille der Proposta von
Monti und der Biblioteca italiana beweisen. Auch Heinrich Heine wurde
erstmalig von einem nach Piemont gefliichteten neapolitanischen Libe-
ralen in italienische Verse gebracht.

Mit ungeduldiger Begierde suchte man die neue deutsche Philosophie,
drang miihsam 1n sie ein, auch hier zuerst mit Hilfe der popularisierenden
franzosischen Vermittlung, besonders Cousins und seiner Schule, bald
jedoch auch auf direktem Wege, durch das Erlernen der Sprache jener
Philosophen. Kant und Fichte, Schelling und Hegel samt ithren Nach-
folgern, Erklirern und Kritikern werden studiert und erértert: und wie-
derum studieren und erortern sie vornehmlich die Liberalen, die Ver-
fechter der nationalen Unabhingigkeit, die Osterreich-Hasser. Im Kerker
von Castel dell”’ Ovo in Neapel iibersetzte De Sanctis die Hegelsche Logik
und die Literaturgeschichte des Hegelianers Rosenkranz; hier bringt er
den zweiten Teil des Faust in italienische Verse. Im Zuchthaus von Santo
Stefano iibertragt Silvio Spaventa die Phdnomenologie und ein sprach-
philosophisches Werk von Becker, wihrend in der Verbannung sein
Bruder Bertrande das Hegelsche System darstellt und verteidigt und auf
die italienische Geistesgeschichte anzuwenden sucht. Passerini, als Fliicht-
ling in der Schweiz lebend, iibersetzt eine halbe Bibliothek an deutschen
Biichern. Und in der Geschichtswissenschaft sind es gerade die Apostel der
nationalen Unabhingigkeit und die unversshnlichen Bekampfer Oster-
reichs, wie Cesare Balbo, welche die Hochschitzung deutscher Geschichts-
schreibung und Philologie begriinden.

Nicht, dass diese Dichtung und Philosophie, Geschichte und Asthetik
nicht bisweilen Widerspruch hervorrief, der sich, wie natiirlich, in An-
griffen gegen die deutsche « Unklarheit und Verschwommenbheit », den
«nordischen Wahnsinn », die «teutonische Uberhebung » Luft machte.

861



Wer aber das Wesen dieser Gegnerschaft betrachtet und die Minner,
die sie bildeten, wer von den Redensarten absieht, die nicht mehr Wert
haben, als alle von iibler Laune und Empfindlichkeit eingegebenen Worte,
mit deren Hilfe man aus Tradition und Phantasie alles zusammentrigt,
was den Gegner reizen und krinken kann, der sieht, dass sie besonderen
Motiven entsprang, bald lsblichen, bald tadelnswerten, aber immer be-
sonderen: ein Widerstand gegen alles Neue bei den Alten oder auf alte Art
Erzogenen, wie Monti, der gegen die «audace scuola boreale » zu Feld
zieht, weil sie 1hn seines Arsenals mythologischer Zierstiicke zu berauben
drohte, oder wie Romagnosi, der gegen das Hegelsche System losschlug,
oder wie die Gelehrten, die ihre lateinische und franzosische Bildung nicht
durch die germanische erginzen mochten oder sich gegen so revolutionire
Geschichtsauffassungen striaubten, wie etwa die sprachliche Verwandt-
schaft der Germanen mit den Griechen und Italikern oder gar mit Indern
und Persern. Sie wehrten sich gegen die Zumutung, dass man den Texten
und Denkmalen mit einer sorgfaltigeren Kritik zu Leibe gehen miisse als
mit der, die sie bis dahin gewohnt gewesen waren. Zu diesem Widerwillen
gesellte sich noch die ernstere Sorge um die Erhaltung der Religion und
die wirksame Abwehr desProtestantismus, von dem man in der deutschen
Philosophie und Geschichtsschreibung einen Hauch spiirte, so dass man
vor ihren letzten Konsequenzen zuriickschreckte. Dazu kamen, wie gesagt,
auch lsbliche, wenn auch einseitige Motive: eine begriindete Zuriick-
haltung des in Italien noch so lebendigen klassischen Kunstgefiihls gegen-
itber einer Dichtung, die, oft verworren und triib, mehr leidenschaftlich
als kiinstlerisch und siegreich poetisch genannt werden darf; eine dhnliche
Verwahrung des italienischen Geistes, der nicht die Tiefe scheut, doch
Klarheit und Ubersichtlichkeit in den Ideen und threr Darstellung liebt,
gegeniiber dem, was den Werken der deutschen Philosophie an Phan-
tastischem und Kiinstlichem, Schwerfilligem und Pedantischem beige-
mischt ist; eine begreifliche Abneigung und damit verbundene Auflehnung
gegen die nationalistische und ethnische Uberhebung, von der zwar ein
Goethe fre1 war, nicht aber so manche seiner deutschen Zeitgenossen:
nicht Philosophen vom Schlage Hegels, wenn sie deutschen Geist und
Freiheit gleichsetzten und das deutsche Zeitalter als das letzte und voll-
kommenste der menschlichen Kultur hinstellten; und nicht die Historiker,
wenn sie in der Geschichte des Mittelalters und der Neuzeit den einst
«Barbaren » genannten Vélkern die wichtigste, ja ausschlieBliche Be-
deutung beimaflen und einen Unterschied zwischen jungen und kriftigen
Vélkern einerseits und entarteten, alt und unfruchtbar gewordenen

862



anderseits, wie den ltalienern oder den Romanen ﬁberhaupt machten;
wenn sie schliesslich nicht nur fiir italienische Tradition, sondern auch
fiir italienische, ja dariiber hinaus fiir romische Poesie, fiir Virgil mangeln-
des Verstindnis bewiesen.

Trotz diesen gelegentlichen Widerstinden und gerechtfertigten Ein-
winden hat die deutsche Kultur in Italien eifrige und oft warme und be-
geisterte Aufnahme gefunden und eine hochst segensreiche Wirkung aus-
geiibt, die man vergessen, die man aus Mangel an Aufmerksamkeit und
Urteilsvermogen iibersehen oder in uniiberlegter Leidenschaft ableugnen
kann, die sich aber jedem unwiderstehlich aufdringt, der die Geschichte
unserer Vergangenheit vorurteilslos verfolgt. Diese Kultur hat unsere
besten Traditionen neu belebt und uns in unserm Streben nach Moder-
nisierung und Aufstieg zum vollen europiischen Leben unterstiitzt. In der
Philosophie hat sie Bruno, Campanella und Vico mit Kant und Hegel, in
der Philologie Muratori mit Pertz und die Rerum italicarum scriptores mit
den Monumenta Germaniae historica verkniipft. In der Archiologie das
Werk der italienischen Humanisten fortgesetzt und das der zeitgenéssi-
schen Forscher, wie Borghesi und De Rossi, verstindnisvoll begleitet. In
der Sprachwissenschaft Ascoli und andern die Hand gereicht, die jene
Studien von der Enge und dem Vorurteil der alten Grammatiker befreiten.
Kurz, sie hat auf allen Gebieten veraltete Methoden weggefegt und zu-
kunftstrichtige, bei uns oft verkannte oder unterdriickte zur Geltung ge-
bracht. Die italienische Kunstkritik, die dank Foscolo und den Seinen die
psychologische Richtung eingeschlagen hatte und die alten willkiirlichen
Maf3stibe der festen Regeln und Muster ihrer Autoritit entkleidete, sah
sich gefordert durch die neue Art der Problemstellung, die Schlegel und
die deutsche Asthetik und Literaturwissenschaft anwendete. Von nun an
ragten Dante und Ariost, Tasso und Rafael und Michelangelo gegen ganz
andere Hintergiiinde auf, als man sie bisher gesehen hatte. Sie atmeten so-
zusagen eine frelere, frischere Luft: ohne die vorausgegangene deutsche
Kritik wire das literaturgeschichtliche und kritische Lebenswerk eines
De Sanctis nicht zu erklaren. Und selbst der italienischen Dichtung, von
Manzoni bis Carducci, wird frisches Blut durch das Viele zugefiihrt, das
diese Groflen von Goethe, Platen und Heine zu lernen verstanden, chne
darum ihre Originalitit einzubiiflen. Man darf behaupten, dass auch die
Mingel der deutschen Bildung, ihre Haarspalterei und Kleinkriamerei, ihr
Miihsames und Pedantisches, fiir uns nicht ohne Nutzen gewesen 1st: der
italienische Geist bedurfte einer solchen Zucht, um sie dann abzuschiitteln,
sobald er sie entbehren konnte, wie es Wesen und Zweck jeder Zucht ist.

-

863



So wurde also jener « Kosmopolitismus des Kopfes » verwirklicht, den
Alessandro Poerio sich zum Ziel gesetzt hatte, und den kein Volk damals
besser zu vermitteln imstande war, als das deutsche, das eine zugleich
historische und universale Philosophie begriindet, den Begrift der «Welt-
literatur» gefasst und eine Poesie gesungen hatte, in der sich das Ringen
und die Ideale der neuen Zeit widerspiegelten : Fausts Streben nach einem
Leben in Tatigkeit und hoher Freudigkeit. Aber jener « Kosmopolitismus
des Kopfes » war nicht ohne Beziehung zum «Patriotismus des Herzens».
Beide gingen vielmehr Hand in Hand und bildeten und veredelten sich
wechselseitig. Der italienische Patriotismus des Risorgimento war nicht
engstirnig und ungerecht aggressiv: er, der kaum geboren, den Fremden
mit dem Vers Niccolinis zurief: « Ripassin 1'Alpe e tornerem fratelli »,
und dessen Held der durch und durch italienische und allmenschliche
Garibaldi war; er, der 1821 Manzoni seine Kriegshymne gegen die Uster-
reicher Theodor Kérner widmen liefi, « ein heiliger Name fiir alle Vélker,
die ein Vaterland zu schiitzen oder zu befreien kimpfen », und Giuseppe
Giusti seinen Sant’ Ambrogio eingab; er, der immer bestrebt war, den
Gegner, den er mit der Waffe und der Politik bekimpfte, nur am Kérper
zu verwunden und nicht in der Seele zu krinken. Daher der ritterliche
Charakter, den die italienischen Kiampfe des Risorgimento an sich tragen
und den ein franzésischer Legitimist, der Graf Georges de Pimodan, her-
vorhebt. Stets bereit, sein Schwert in den Dienst der Reaktion zu stellen,
hatte er 1848 in den 6sterreichischen Reihen gegen [talien gefochten, 1860
das pipstliche Heer gegen die italienische Befrelungsarmee gefiihrt und
bei Castelfidardo den Tod gefunden. In seinen Kriegserinnerungen ver-
gleicht er gelegentlich den italienischen Krieg mit dem gegen Ungarn,
den er auch mitgemacht hatte, und als Edelmann von gutem Schlag kann
er nicht umhin, den verhassten italienischen Patrioten und Liberalen ein
wenig Anerkennung und Sympathie zu zollen.?)

Und da das Gefiihl, das die ltaliener damals zur deutschen Kultur
hinfiihrte, ernst und edel war, ist in thm keine Spur von « Servilismus »,
der sich, wenn iiberhaupt héchstens dann und wann in der folgenden
Periode bemerkbar macht, als das nunmehr staatlich geeinte Deutschland
mit den Siegen von 1866 und 1870 den Gipfel seiner Macht erreicht hatte
und das europiische Leben beherrschte, obwohl es vielleicht gerade da-
mals kulturell zu sinken begann oder doch an schépferischem Genie und
an Weite der Empfindung dem Deutschland des Idealismus und der

1) « La guerre d’Italie était un duel élégant entre gens courtois et bien €élevés . . .» (Souvenirs
des campagnes d'Italie et de Hongrie par le Cte. G. de Pimadan, Paris 1851, p. 64).

864



Romantik unterlegen war. Nach 1870 haben wir den allerdings vereinzelten
Fall eines italienischen Schriftstellers, Montefredini, der, germanischer
als die fanatischsten Alldeutschen, den traurigen Verfall der italienischen
und der ganzen romanischen Rasse verachtete und ihren baldigen Unter-
gang prophezeite. Die Weltherrschaft kime dem jungen deutschen Volke
zu — obwohl es doch, beil niherem Zusehen, wenigstens so alt war wie
sein erster Nationalheld, Hermann der Cherusker. Doch von solchen
Extravaganzen abgesehen, gab es allerdings um jene Zeit in der aka-
demischen und Professorenwelt einen gewissen Servilismus gegeniiber der
deutschen Wissenschaft, eine Uberschétzung threr mittelméiﬁigsten Werke
und ein Ubersehen und Vernachlassigen der italienischen, eine Einseitig-
keit der Bildung, ein unkritisches, blindes Folgen auf jedem Wege, den die
deutsche Gelehrsamkeit einschlug, und der oft genug eine blofle Sackgasse
oder eine lingst betretene und als ungangbar aufgegebene Strafle war.
Anderseits 1ist nicht minder wahr, dass die 1talienische Kultur, sobald sie
neu gekriftigt war und etwas Eigenes zu sagen hatte, zwar die deutsche
Kultur zu achten fortfuhr, aber auch sich und ihrer Heimat Achtung
erzwang.

Wie konnte nur diese zugleich weitherzige und wiirdige Gesinnung
sich seither verlieren und der Abneigung und Schmihung all dessen Platz
machen, was auf dem Gebiet der Kultur deutschen Stempel trigt? Wie
konnte der letzte Krieg so ginzlich bar jener «ritterlichen Emptindung»
erscheinen, die noch 1848 zwischen Italienern und Osterreichern bestand ?
Und wie kommt es, dass auch nach dem Krieg und Sieg die Feindseligkeit
nicht aufhért? Da sich das Gleiche in allen Teilen Europas und der Welt
gezeigt hat, so wird schon durch die Allgemeinheit des Falles bewiesen,
dass es sich um keine spezifisch italienische Erscheinung handelt, und dass
die Ursache in einer ebenso allgemeinen Tatsache gesucht werden muss —
vielleicht im Industrialismus, der in allen Erdteilen den Nationalismus
schiirt und die geistigen, idealen und sittlichen Werte mit Harte und Ver-
achtung behandelt, stets geneigt, Philosophie und Dichtung und alle
andern Schopfungen des Geistes bekehren oder zu seinen Werkzeugen
umbiegen zu wollen, als wiren sie eben solche Erfindungen im Dienst der
Industrie, wie die chemischen und mechanischen. Doch auch in chrono-
logischer Reihenfo]ge 1st diese Erscheinung nicht in erster Linie italie-
nisch: ist doch bekanntlich der Nationalismus in Italien ein Einfuhr-
produkt aus den industriell vorgeschrittenen Lindern England, Frank-
reich und vor allem Deutschland, das ihn in seiner Neigung zur Theorie
und Systematik mit Dogmen ausstattete und durch tendenziose Geschichts-

865



und Rassenkonstruktionen stirkte. Der Mythus der ¢ remnen Rasse », des
«jungen Volkes », der «auserwihlten Nation » hat sich dann gegen das-
selbe Deutschland gewandt, das ithn unvorsichtig geschaffen hatte, und
es leidet darunter und hat auch uns in den gleichen Leidenskreis hinein-
gezogen.

Doch es kann nicht meine Absicht sein, dies Problem heutigen Lebens
zu erortern. Ich wollte nur, wie ich es getan habe, eine wenig beachtete
Seite der italienischen Bewegung des Risorgimento beleuchten. Aus dem
Gesagten mag jeder die Lehre ziehen, die thm die richtigste scheint;
welche Mahnung ich selbst, gemif} meinen Idealen und meinen Traumen,
meinen Befiirchtungen und meinen Hoffnungen daraus ableite, ist hier
nicht die Frage.



	Deutsche Kultur in Italien im Zeitalter des Risorgimento

