
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 9

Artikel: Deutsche Kultur in Italien im Zeitalter des Risorgimento

Autor: Croce, Benedetto / Mitzky, Dora

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Deutsche Kultur in Italien im Zeitalter des
Risorgimento1)

Aus einer akademischen Rede von Benedetto Croce

Autorisierte Übersetzung von Dora Mitzky

Ein italienischer Dichter und Literat, der sein ganzes Leben lang die
Österreicher, oder wie man damals sagte, die « tedeschi », die Beherrscher
Italiens, glühend verabscheute; der zweimal, 1821 und 1848, die Waffen

gegen sie ergriff und der im Kampf gegen sie fiel; der, als Christ sterbend,
dennoch den « Feinden Italiens » nicht zu vergeben vermochte : dieser
Alessandro Poerio wollte 1825 eine Reise nach Deutschland unternehmen,

um Goethe persönlich kennenzulernen und sich von deutscher Bildung,
deutscher Wissenschaft und Kultur zu nähren; er hatte sich von ihnen
den höchsten Begriff gemacht. Und aus Deutschland schrieb er, Zweck
seiner Reise sei : « zum Kosmopolitismus des Kopfes zu gelangen, da das

Herz ja dem Patriotismus gehöre. »2)

Diese Worte erscheinen mir wie ein Symbol für die Einstellung, welche
die Männer des italienischen Risorgimento der deutschen Kultur gegenüber

einnahmen, der sie Sinn und Seele in dem selben Augenblick
erschlossen, in dem sie von patriotischer Leidenschaft glühten und sich

kraftvoll gegen den Fremden, der sich auf ihrem Boden zum Herren
gemacht hatte, erhoben. Sie liebten, bewunderten, erforschten diese Kultur,
suchten sie ins eigne Blut und in eigne Kraft umzusetzen. Und mir scheint

es zeitgemäß, diesen Zug ihres geistigen Lebens ins Licht zu rücken, weil

er unter den edelsten ist, ja dazu beiträgt, den tiefinnerlichen Adel der
nationalen Erhebung Italiens fühlen und begreifen zu lassen.

Rufen wir uns kurz die Geschichte der Beziehungen zwischen Italien
und dem deutschen Geist zurück; die ältesten Zeiten und das Mittelalter,
wo von nationalen Kulturen und ihrem wechselseitigen Aufeinanderwirken

noch nicht eigentlich die Rede sein kann, lassen wir außer acht.
Ihre Erörterung wäre jedenfalls auch verwickelt und besäße nicht die
Bedeutung für uns, welche die seit dem 16. Jahrhundert auf dem gemeinsamen

Mutterboden des Humanismus und der Renaissance zwischen den

verschiedenen europäischen Nationen entstandenen kulturellen Beziehungen

besitzen. Wenn Italien noch im Cinquecento auf dem Gebiet der

*) Mit der liebenswürdigen Erlaubnis des Autors bringen wir die für unsere Zeitschrift
bestimmte Ubersetzung des Vortrags, der nur in einem italienischen Privatdruck erschien.

2) Siehe seine von mir herausgegebene Schrift Viaggio in Germania (Florenz, Le Monnier, 1917)
und das auf ihn bezügliche Kapitel in meinem Buch Una famiglia di patrioti (Bari, Laterza, 1919)

Neue Schweizer Rundschau. XIX. Jahrg. Heft 9 (1. Sept. 1926)

857



Philosophie und Literatur viel gab und wenig empfing - Einiges aus
Frankreich und Spanien, und nur in wenigen Sonderfällen aus Deutschland

und Holland -, so erfolgte damals auf religiösem Gebiet (und also

mittelbar auch auf dem philosophisch-sittlichen) eine erste große
Einwirkung des deutschen Geistes durch die Reformation. Ihr strenger
Begriff von der Rechtfertigung durch den Glauben gewann auch in Italien
einzelne Persönlichkeiten und kleinere Kreise von Reformatoren und
Reformierten, und weckte neuen religiösen und spekulativen Eifer,
verbunden mit einer Reinheit der Bestrebungen und Gefühle, die bald
verdrängt oder erstickt wurde; immerhin blieb die Saat nicht unfruchtbar:
waren es doch wieder Italiener, die, um Freiheit und Uberzeugung zu
retten, die Alpen überschritten und an den mannigfachen Entwicklungen
des Protestantismus mitarbeiteten. Sie brachten ihm die spezifischen

Geistesanlagen und Tugenden ihrer Heimat zu : vor allem jene verwegene
Klarheit des radikalen Denkens, die dem modernen Rationalismus den

Weg bahnte. Andrerseits trägt das Konzil von Trient und die katholische

Gegenreformation, die sich vor, auf und nach ihm vollzog, die positiven
wie die negativen Kennzeichen der deutschen Reformation an der Stirn.

Auf alle Fälle fuhr auch nach der Reaktion Deutschland fort, die
mannigfache Wirksamkeit der Italiener in sich aufzunehmen : die der Künstler,

der Literaten, der Techniker, ganz abgesehen vom Eifer der Jesuiten,
die der römischen Kirche einen großen Teil des Landes zurückgewannen
und ihre Institutionen dort einbürgerten. Aber Italien forderte nichts im
Austausch oder hatte wenig zu fordern. Selbst der schöpferische Sturm
der Reformation, der bei uns unübersteigliche Schranken und Hindernisse

gefunden hatte, ließ nun dort nach; und sonst besaß Deutschland noch
keine Kulturerzeugnisse, die es über seine Grenzen hätte schicken können :

weder eine Dichtung, noch eine Literatur, noch eine Philosophie, die stark
und eigenartig genug gewesen wären, um Gegenstand der Belehrung und
der Nachahmung zu werden, ja nicht einmal eine eigentliche wissenschaftliche

Schule, die selbst wieder hätte Schule machen mögen. Hie und da

stößt man auf den Namen eines Forschers oder Gelehrten, der mit
italienischen Wissenschaftlern in Verbindung stand, wie Schoppius und
Gronovius, bisweilen auf deutsche Verse, die als exotische Seltsamkeit in
italienischen Büchern auftauchen, oder auf ein paar Notizen über deutsche

Dichter wie Opitz, Andreas Gryphius, Paul Fleming, die freilich nur dem
Namen nach dafür bekannt sind, dass sie die italienische Form des Sonetts

in Deutschland eingeführt haben1) oder über die schlesische Dichterschule

*) Z. B. bei Redi, Poesie, ed. Barbera, Anmerkung zu S. 354.

858



überhaupt, von der Vico spricht, wobei ihm ein sonderbarer Irrtum
untergelaufen ist1). Erst gegen Ende des 17. Jahrhunderts gewinnt ein
deutscher Name, der eines Mathematikers, Philosophen und Polyhistors
auch in Italien Klang: Leibniz war in seiner vielseitigen Tätigkeit auch

mit italienischen Gelehrten, wie Grandi, Marchetti, Conti und mit
Historikern, wie Muratori, in Briefwechsel getreten und genoss bei uns in
wissenschaftlichen Kreisen das hohe Ansehen, das seine Infinitesimalrechnung,
der metaphysische Scharfsinn seiner Monadenlehre und seine übrigen
Ideen, Forschungen und Entdeckungen verdienten; wobei er, der sich in
seinen Hauptwerken der lateinischen und französischen Sprache bediente,
mehr als Vertreter der universalen Gelehrtenrepublik denn einer spezifisch
deutschen Kultur betrachtet wurde — nicht anders als Pufendorf, der
Vorläufer Grotius', und andere Männer der Wissenschaft. Jene « res-

publica literaria » wurde damals von Mencken und seinen in Leipzig
erscheinenden Acta eruditorum verkörpert, an denen, neben Leibniz,
Thomasius, Carpzovius, Cellarius mitarbeiteten und die von unseren
Gelehrten so hoch geschätzt wurden.

Von einer deutschen Philosophieschule im eigentlichen Sinne ließ sich
dann im folgenden Jahrhundert sprechen, einer Schule, die weniger
bedeutend und populär und mehr akademisch als die französische und
englische mit ihrer starken werbenden Wirkung im Ausland, im Gefolge von
Leibniz entstanden war. Immerhin schien sie schätzbar und beachtenswert,

zumal in ihrem Schulhaupt Christian Wolff, dessen Abhandlungen
in Italien nachgedruckt und zum Teil übersetzt wurden. Aus dieser Schule

ist, über verschiedene Vermittler, das Wort « Ästhetik » und der Begriff
einer philosophischen Wissenschaft vom dichterischen und künstlerischen
Schaffen nach Italien gelangt, während durch Mengs und Mendelssohn
das Nachdenken über das Wesen des Schönen und der Kunst, durch
Winckelmann die Erforschung ihrer Geschichte - beides zuerst in Italien
gepflegt - neu angeregt wurde ; und zwar Hand in Hand mit einem klassischen

oder klassizistischen Ideal, das ebenfalls in Italien seine Vorläufer
und die ihm gemäße Sinnesart vorfand. In der zweiten Hälfte dieses

Jahrhunderts begann das Vorurteil gegen die deutsche Barbarei zu schwinden :

erst in engeren, dann in weiteren Kreisen sagte und wiederholte man, dass

die Poesie in Deutschland sich vervollkommne und nunmehr mit Gessner

und Wieland, Klopstock und Lessing würdige Werke hervorgebracht
habe. Halb bestürzt, halb lächelnd sah Gasparre Gozzi « die göttlichen

2) Siehe die Richtigstellung in meiner Filosofia di G.B. Vico, 2. Auflage, Bari 1922.

859



huldreichen Schwestern », die Musen, einst Bewohnerinnen des

griechischen und italienischen Bodens, sich aufmachen und den Parnass nach
« Deutschlands kalten schneeichten Alpen » verpflanzen, und seine spröde
Sprache mit Wohlklang umkleiden. Um jene Zeit erschien in Italien, in
französischen und italienischen Ubersetzungen, gierig verschlungen,
Freund und Vertrauter aller gefühlvollen, schmachtenden jungen Herzen
das erste Buch, das als so recht bezeichnend für deutsches Geistesleben

gelten konnte : Goethes Werther. Er war eine Offenbarung : Offenbarung
einer Gefühls- und Gedankenwelt, deren Dolmetsch Deutschland war und
die zum Herzen der Italiener sprach, etwas in ihnen erweckend, das bisher
wie verschlossen und stumm gewesen war und nun mit leidenschaftlichem

Ungestüm hervorbrach.
Doch erst mit Restauration und Romantik trat Deutschland, das indes

eine große Dichtung und größere Philosophie aus sich heraus geschaffen

hatte, wahrhaft als wirksame geistige Kraft in die italienische Kultur ein :

im gleichen Zeitpunkt also, da der Gegensatz zwischen Italien und Österreich

und der politische und militärische Kampf, der ein Jahrhundert lang
zwischen dem italienischen Volke und jenem deutschen Staate ausgefoch-

ten werden sollte, erst richtig anhob. Bis dahin nämlich war die
österreichische Herrschaft in Italien kaum als feindlicher Druck empfunden,
sondern fast als Element des Gleichgewichts betrachtet worden, besonders

von seiten der Könige von Neapel und Sizilien gegenüber den ehrgeizigen
Plänen der Könige von Sardinien. Erst mit der Restauration und dem
Scheitern der Hoffnungen auf eine italienische Einheit, die während der

Napoleonischen Kriege mehrfach aufgetaucht und nie begraben worden

waren, nach der « Schmach des verratenen Eides » und mehr noch, seit
Osterreich die einzelnen italienischen Staaten in sein Regierungssystem
hineinzuziehen suchte und intervenierte, um die Verfassungskämpfe in
Neapel und Piémont zu unterdrücken, erst da enthüllte sich dieser
politische Gegensatz in seiner ganzen Schärfe, erst da entzündete sich der
Hass der Italiener gegen die « Deutschen », das heißt, gegen die österreichische

Herrschaft und Politik. Aber gerade damals begrüßten die
lombardischen Liberalen oder Carbonari die Stael und ihren Schlegel - « gleichsam

als Verbindungsglied», wie Silvio Pellico sich ausdrückt, «zwischen

den Häuptern der deutschen und der italienischen Literatur » - nahmen
die Lehren der deutschen Romantik willig auf, fingen an, deutsche
Literaturwerke zu übersetzen und als Muster einer natürlichen und
zeitgemäßen Poesie hinzustellen; und nicht nur Goethe und Schiller, auch
kleinere Dichter wie Bürger und Uhland wurden damals so den italie-

860



nischen Lesern teuer. Dies Interesse wuchs und erweiterte sich noch in
den folgenden Jahren, gefördert durch die Vermittlung der französischen

Literatur, die damals gleichfalls auf das deutsche Beispiel eingestellt war.
Es war auch immer das Werk der Liberalen und Halbliberalen, denn die
Klerikalen und Konservativen übersetzten gewöhnlich reaktionäre Bücher,
wie die politischen Schriften Karl Ludwig von Hallers oder höchstens

Erziehungs- und Erbauungsbüchlein des katholischen Deutschland und
die Erzählungen des Kanonikus Schmidt, später etwa noch die Romane
der bekehrten und moralisch gewordenen Gräfin Hahn-Hahn. Selbst die
österreichische Regierung begünstigte lieber die konventionelle und
akademische einheimische Literatur mit ihren formalen Zänkereien, als die

aus Deutschland kommende, wie die bekannten Fälle der Proposta von
Monti und der Biblioteca italiana beweisen. Auch Heinrich Heine wurde
erstmalig von einem nach Piémont geflüchteten neapolitanischen Liberalen

in italienische Verse gebracht.
Mit ungeduldiger Begierde suchte man die neue deutsche Philosophie,

drang mühsam in sie ein, auch hier zuerst mit Hilfe der popularisierenden
französischen Vermittlung, besonders Cousins und seiner Schule, bald

jedoch auch auf direktem Wege, durch das Erlernen der Sprache jener
Philosophen. Kant und Fichte, Schelling und Hegel samt ihren
Nachfolgern, Erklärern und Kritikern werden studiert und erörtert: und
wiederum studieren und erörtern sie vornehmlich die Liberalen, die
Verfechter der nationalen Unabhängigkeit, die Österreich-Hasser. Im Kerker

von Castel dell ' Ovo in Neapel übersetzte De Sanctis die Hegeische Logik
und die Literaturgeschichte des Hegelianers Rosenkranz; hier bringt er
den zweiten Teil des Faust in italienische Verse. Im Zuchthaus von Santo
Stefano überträgt Silvio Spaventa die Phänomenologie und ein
sprachphilosophisches Werk von Becker, während in der Verbannung sein

Bruder Bertrande das Hegeische System darstellt und verteidigt und auf
die italienische Geistesgeschichte anzuwenden sucht. Passerini, als Flüchtling

in der Schweiz lebend, übersetzt eine halbe Bibliothek an deutschen

Büchern. Und in der Geschichtswissenschaft sind es gerade die Apostel der
nationalen Unabhängigkeit und die unversöhnlichen Bekämpfer
Österreichs, wie Cesare Balbo, welche die Hochschätzung deutscher Geschichtsschreibung

und Philologie begründen.
Nicht, dass diese Dichtung und Philosophie, Geschichte und Ästhetik

nicht bisweilen Widerspruch hervorrief, der sich, wie natürlich, in
Angriffen gegen die deutsche « Unklarheit und Verschwommenheit », den
« nordischen Wahnsinn », die « teutonische Uberhebung » Luft machte.

861



Wer aber das Wesen dieser Gegnerschaft betrachtet und die Männer,
die sie bildeten, wer von den Redensarten absieht, die nicht mehr Wert
haben, als alle von übler Laune und Empfindlichkeit eingegebenen Worte,
mit deren Hilfe man aus Tradition und Phantasie alles zusammenträgt,
was den Gegner reizen und kränken kann, der sieht, dass sie besonderen
Motiven entsprang, bald löblichen, bald tadelnswerten, aber immer
besonderen : ein Widerstand gegen alles Neue bei den Alten oder auf alte Art
Erzogenen, wie Monti, der gegen die « audace scuola boreale » zu Feld
zieht, weil sie ihn seines Arsenals mythologischer Zierstücke zu berauben
drohte, oder wie Romagnosi, der gegen das Hegeische System losschlug,
oder wie die Gelehrten, die ihre lateinische und französische Bildung nicht
durch die germanische ergänzen mochten oder sich gegen so revolutionäre
Geschichtsauffassungen sträubten, wie etwa die sprachliche Verwandtschaft

der Germanen mit den Griechen und Italikern oder gar mit Indern
und Persern. Sie wehrten sich gegen die Zumutung, dass man den Texten
und Denkmalen mit einer sorgfältigeren Kritik zu Leibe gehen müsse als

mit der, die sie bis dahin gewohnt gewesen waren. Zu diesem Widerwillen
gesellte sich noch die ernstere Sorge um die Erhaltung der Religion und
die wirksame Abwehr des Protestantismus, von dem man in der deutschen

Philosophie und Geschichtsschreibung einen Hauch spürte, so dass man
vor ihren letzten Konsequenzen zurückschreckte. Dazu kamen, wie gesagt,
auch löbliche, wenn auch einseitige Motive: eine begründete Zurückhaltung

des in Italien noch so lebendigen klassischen Kunstgefühls gegenüber

einer Dichtung, die, oft verworren und trüb, mehr leidenschaftlich
als künstlerisch und siegreich poetisch genannt werden darf; eine ähnliche

Verwahrung des italienischen Geistes, der nicht die Tiefe scheut, doch
Klarheit und Übersichtlichkeit in den Ideen und ihrer Darstellung liebt,
gegenüber dem, was den Werken der deutschen Philosophie an
Phantastischem und Künstlichem, Schwerfälligem und Pedantischem
beigemischt ist; eine begreifliche Abneigung und damit verbundene Auflehnung
gegen die nationalistische und ethnische Uberhebung, von der zwar ein
Goethe frei war, nicht aber so manche seiner deutschen Zeitgenossen:
nicht Philosophen vom Schlage Hegels, wenn sie deutschen Geist und
Freiheit gleichsetzten und das deutsche Zeitalter als das letzte und
vollkommenste der menschlichen Kultur hinstellten; und nicht die Historiker,
wenn sie in der Geschichte des Mittelalters und der Neuzeit den einst
« Barbaren » genannten Völkern die wichtigste, ja ausschließliche
Bedeutung beimaßen und einen Unterschied zwischen jungen und kräftigen
Völkern einerseits und entarteten, alt und unfruchtbar gewordenen

862



anderseits, wie den Italienern oder den Romanen überhaupt machten;

wenn sie schliesslich nicht nur für italienische Tradition, sondern auch

für italienische, ja darüber hinaus für römische Poesie, für Virgil mangelndes

Verständnis bewiesen.

Trotz diesen gelegentlichen Widerständen und gerechtfertigten
Einwänden hat die deutsche Kultur in Italien eifrige und oft warme und
begeisterte Aufnahme gefunden und eine höchst segensreiche Wirkung
ausgeübt, die man vergessen, die man aus Mangel an Aufmerksamkeit und
Urteilsvermögen übersehen oder in unüberlegter Leidenschaft ableugnen
kann, die sich aber jedem unwiderstehlich aufdrängt, der die Geschichte

unserer Vergangenheit vorurteilslos verfolgt. Diese Kultur hat unsere
besten Traditionen neu belebt und uns in unserm Streben nach
Modernisierung und Aufstieg zum vollen europäischen Leben unterstützt. In der

Philosophie hat sie Bruno, Campanella und Vico mit Kant und Hegel, in
der Philologie Muratori mit Pertz und die Rerum italicarum scriptores mit
den Monumenta Germaniae historica verknüpft. In der Archäologie das

Werk der italienischen Humanisten fortgesetzt und das der zeitgenössischen

Forscher, wie Borghesi und De Rossi, verständnisvoll begleitet. In
der Sprachwissenschaft Ascoli und andern die Hand gereicht, die jene
Studien von der Enge und dem Vorurteil der alten Grammatiker befreiten.

Kurz, sie hat auf allen Gebieten veraltete Methoden weggefegt und
zukunftsträchtige, bei uns oft verkannte oder unterdrückte zur Geltung
gebracht. Die italienische Kunstkritik, die dank Foscolo und den Seinen die

psychologische Richtung eingeschlagen hatte und die alten willkürlichen
Maßstäbe der festen Regeln und Muster ihrer Autorität entkleidete, sah

sich gefördert durch die neue Art der Problemstellung, die Schlegel und
die deutsche Ästhetik und Literaturwissenschaft anwendete. Von nun an

ragten Dante und Ariost, Tasso und Rafael und Michelangelo gegen ganz
andere Hintergiünde auf, als man sie bisher gesehen hatte. Sie atmeten

sozusagen eine freiere, frischere Luft: ohne die vorausgegangene deutsche

Kritik wäre das literaturgeschichtliche und kritische Lebenswerk eines

De Sanctis nicht zu erklären. Und selbst der italienischen Dichtung, von
Manzoni bis Carducci, wird frisches Blut durch das Viele zugeführt, das

diese Großen von Goethe, Platen und Heine zu lernen verstanden, ohne

darum ihre Originalität einzubüßen. Man darf behaupten, dass auch die

Mängel der deutschen Bildung, ihre Haarspalterei und Kleinkrämerei, ihr
Mühsames und Pedantisches, für uns nicht ohne Nutzen gewesen ist : der
italienische Geist bedurfte einer solchen Zucht, um sie dann abzuschütteln,
sobald er sie entbehren konnte, wie es Wesen und Zweck jeder Zucht ist.

863



So wurde also jener « Kosmopolitismus des Kopfes » verwirklicht, den
Alessandro Poerio sich zum Ziel gesetzt hatte, und den kein Volk damals
besser zu vermitteln imstande war, als das deutsche, das eine zugleich
historische und universale Philosophie begründet, den Begriff der
«Weltliteratur» gefasst und eine Poesie gesungen hatte, in der sich das Ringen
und die Ideale der neuen Zeit widerspiegelten : Fausts Streben nach einem
Leben in Tätigkeit und hoher Freudigkeit. Aber jener « Kosmopolitismus
des Kopfes » war nicht ohne Beziehung zum «Patriotismus des Herzens».

Beide gingen vielmehr Hand in Hand und bildeten und veredelten sich

wechselseitig. Der italienische Patriotismus des Risorgimento war nicht
engstirnig und ungerecht aggressiv : er, der kaum geboren, den Fremden
mit dem Vers Niccolinis zurief : « Ripassin 1 'Alpe e tornerem fratelli »,

und dessen Held der durch und durch italienische und allmenschliche
Garibaldi war; er, der 1821 Manzoni seine Kriegshymne gegen die Oster-
reicher Theodor Körner widmen ließ, « ein heiliger Name für alle Völker,
die ein Vaterland zu schützen oder zu befreien kämpfen », und Giuseppe
Giusti seinen Sant' Ambrogio eingab; er, der immer bestrebt war, den

Gegner, den er mit der Waffe und der Politik bekämpfte, nur am Körper
zu verwunden und nicht in der Seele zu kränken. Daher der ritterliche
Charakter, den die italienischen Kämpfe des Risorgimento an sich tragen
und den ein französischer Legitimist, der Graf Georges de Pimodan,
hervorhebt. Stets bereit, sein Schwert in den Dienst der Reaktion zu stellen,
hatte er 1848 in den österreichischen Reihen gegen Italien gefochten, 1860

das päpstliche Heer gegen die italienische Befreiungsarmee geführt und
bei Castelfidardo den Tod gefunden. In seinen Kriegserinnerungen
vergleicht er gelegentlich den italienischen Krieg mit dem gegen Ungarn,
den er auch mitgemacht hatte, und als Edelmann von gutem Schlag kann

er nicht umhin, den verhassten italienischen Patrioten und Liberalen ein

wenig Anerkennung und Sympathie zu zollen.1)
Und da das Gefühl, das die Italiener damals zur deutschen Kultur

hinführte, ernst und edel war, ist in ihm keine Spur von « Servilismus »,

der sich, wenn überhaupt höchstens dann und wann in der folgenden
Periode bemerkbar macht, als das nunmehr staatlich geeinte Deutschland
mit den Siegen von 1866 und 1870 den Gipfel seiner Macht erreicht hatte
und das europäische Leben beherrschte, obwohl es vielleicht gerade
damals kulturell zu sinken begann oder doch an schöpferischem Genie und
an Weite der Empfindung dem Deutschland des Idealismus und der

*) « La guerre d'Italie était un duel élégant entre gens courtois et bien élevés ...» (Souvenirs
des campagnes d'Italie et de Hongrie par le Cte. G. de Pimadan, Paris 1851, p. 64).

864



Romantik unterlegen war. Nach 1870 haben wir den allerdings vereinzelten
Fall eines italienischen Schriftstellers, Montefredini, der, germanischer
als die fanatischsten Alldeutschen, den traurigen Verfall der italienischen
und der ganzen romanischen Rasse verachtete und ihren baldigen Untergang

prophezeite. Die Weltherrschaft käme dem jungen deutschen Volke

zu - obwohl es doch, bei näherem Zusehen, wenigstens so alt war wie
sein erster Nationalheld, Hermann der Cherusker. Doch von solchen

Extravaganzen abgesehen, gab es allerdings um jene Zeit in der
akademischen und Professorenwelt einen gewissen Servilismus gegenüber der
deutschen Wissenschaft, eine Uberschätzung ihrer mittelmäßigsten Werke
und ein Ubersehen und Vernachlässigen der italienischen, eine Einseitigkeit

der Bildung, ein unkritisches, blindes Folgen auf jedem Wege, den die
deutsche Gelehrsamkeit einschlug, und der oft genug eine bloße Sackgasse

oder eine längst betretene und als ungangbar aufgegebene Straße war.
Anderseits ist nicht minder wahr, dass die italienische Kultur, sobald sie

neu gekräftigt war und etwas Eigenes zu sagen hatte, zwar die deutsche

Kultur zu achten fortfuhr, aber auch sich und ihrer Heimat Achtung

erzwang.
Wie konnte nur diese zugleich weitherzige und würdige Gesinnung

sich seither verlieren und der Abneigung und Schmähung all dessen Platz

machen, was auf dem Gebiet der Kultur deutschen Stempel trägt? Wie
konnte der letzte Krieg so gänzlich bar jener « ritterlichen Empfindung»
erscheinen, die noch 1848 zwischen Italienern und Österreichern bestand?
Und wie kommt es, dass auch nach dem Krieg und Sieg die Feindseligkeit
nicht aufhört? Da sich das Gleiche in allen Teilen Europas und der Welt
gezeigt hat, so wird schon durch die Allgemeinheit des Falles bewiesen,
dass es sich um keine spezifisch italienische Erscheinung handelt, und dass

die Ursache in einer ebenso allgemeinen Tatsache gesucht werden muss -
vielleicht im Industrialisme, der in allen Erdteilen den Nationalismus
schürt und die geistigen, idealen und sittlichen Werte mit Härte und
Verachtung behandelt, stets geneigt, Philosophie und Dichtung und alle
andern Schöpfungen des Geistes bekehren oder zu seinen Werkzeugen
umbiegen zu wollen, als wären sie eben solche Erfindungen im Dienst der
Industrie, wie die chemischen und mechanischen. Doch auch in
chronologischer Reihenfolge ist diese Erscheinung nicht in erster Linie
italienisch: ist doch bekanntlich der Nationalismus in Italien ein Einfuhrprodukt

aus den industriell vorgeschrittenen Ländern England, Frankreich

und vor allem Deutschland, das ihn in seiner Neigung zur Theorie
und Systematik mit Dogmen ausstattete und durch tendenziöse Geschichts-

865



und Rassenkonstruktionen stärkte. Der Mythus der «reinen Rasse », des

« jungen Volkes », der « auserwählten Nation » hat sich dann gegen
dasselbe Deutschland gewandt, das ihn unvorsichtig geschaffen hatte, und

es leidet darunter und hat auch uns in den gleichen Leidenskreis

hineingezogen.

Doch es kann nicht meine Absicht sein, dies Problem heutigen Lebens

zu erörtern. Ich wollte nur, wie ich es getan habe, eine wenig beachtete

Seite der italienischen Bewegung des Risorgimento beleuchten. Aus dem

Gesagten mag jeder die Lehre ziehen, die ihm die richtigste scheint;
welche Mahnung ich selbst, gemäß meinen Idealen und meinen Träumen,
meinen Befürchtungen und meinen Hoffnungen daraus ableite, ist hier
nicht die Frage.

866


	Deutsche Kultur in Italien im Zeitalter des Risorgimento

