Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 8

Artikel: Unwissenschaftliche Geschichte
Autor: Linfert, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760021

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UnWissenSChaftlic}le GeSChiChte
(Bemerkungen zu einem Buch)

Von Carl Linfert

I

Es wird nichts anderes daraus werden, als dass man anmaflend aus-
sieht und diesen Schein auf sich nehmen muss, wenn man im Sinn der
Uberschrift einen selten oder aber ohne Grund anerkannten Wert um-
schreiben will. Vielleicht werde ich vor denjenigen von dem Schein frei,
denen es gelingt, mit mehr als fachlicher Feinfiihligkeit eine historische
Untersuchung aufzufassen, — die auf den ersten Blick gar nicht dazu auf-
fordert. Genaue Griinde, die mich sichern kénnten, wiirden eine umfing-
liche Besprechung fordern; ich will aber nur bis an das Gehér derer kom-
men, die ein Distanzgefiihl zu jener von Richtig oder Falsch unabhin-
gigen, echten geistigen Gréfie haben. Denn die Distanz wirklicher geistiger
Personen erst wird durch sich selbst die ganz besonderen Mafistibe zu
greifen vermogen, die den Geist im hohen Sinne an solchen fast zu einer
Gemeinde abgeschlossenen Personen ermessen lassen.

Wie koénnte man bei geisteswissenschaftlichen Forschungen das Recht
haben, unwissenschaftlich zu sein? Man wird es (in einem naiven Sinn)
nie haben. Aber man muss hier an die Erschiitterungen mancher Einzel-
Geisteswissenschaften denken, sobald die Frage nach ihrem « Grund »
kam. Die Philosophie fragte so, fand eine geistige Unniitzlichkeit in der
Gesetzfindung fiir die bloflen « Tatsachen », solange man nicht die geistige
Bedeutung der « Lage » dieser Verhalte suchte. Auszufiihren, was hiermit
an Wertsetzung durch Wertfithlen gefordert war, konnte Gelegenheit fiir
Schwirmer werden. Aber schlimmer war, dass Wissenschaftler, deren
ganze Perspektive die Akribie der Tatsachen war, anfingen, thre Ma-
terialien etwa unter der Rubrik « Weltbild» herzugruppieren, ohne sich
doch inPhilosophen zu verwandeln. So also war erst recht die Absperrung
von der symbolischen, richtenden Bedeutung, die fiir die jeweilige Gegen-
wart eine Einzelwissenschaft wohl haben kann, vollstindig geworden.
Der Versuch aber, mit einer Philosophie des Menschen als eines Glaubens-
Wesens iiber die Einzelwissenschaften zu kommen, um sie zu gebrauchen
= zwar ehrlich zu gebrauchen, aber ohne deren Freude am bloflen « Fak-
tum», war nur noch mehr erschwert. Das « Glaubenswesen» aber war als
Mensch wie als Veranstaltung zur Mode geworden. Wie sollte man mitten
In der gern gezeigten Sehnsucht nach Religion und dem hinderlichen

803



Gedanken an die Fruchtlosigkeit, diese Illusion vergangener Religions-
vollkommenheit mit einer geistig unférmlichen Gegenwart zu kom-
binieren, das geistig Helfende treffen! Wie sollte man an die hier liegende
entgegen den gewohnten Fragen wohl gréflere aber ungreifbare Arbeit
fir den Geist herankommen? Davon zu schreiben, kénnte gefihrlich
werden und dem Versuchenden die eindringliche Sprache versagen; man
sihe vielleicht ein verfriihtes « Bekenntnis » entstehen, voll geistig ungliick-
licher oder schiefer Forderungen. Aber der Weg selbst wird nie ohne solche
Verwirrungen sein kénnen. Das Schwierigste ist, dass er bis zum Ende
verborgen gehalten, oder besser gesagt: ertragen werden muss. Ohne
Hilfe mit Nebendingen und ohne die erprobende Beruhigung durch kri-
tische Teilleistungen. Einem solchen Sucher droht unbedingte Bitter-
keit; aber immer wird er eher die Uberlegung: wie bleibe ich in meiner
Vereinzelung? erfiillen miissen, als dass er gleich nach der Art und Weise
eines respektablen Ausdrucks seiner Gedanken sucht. Derartiges namlich
ist nicht diskutierend auszumachen. Die Vereinzelung aber ist geistig und
besteht nur darin, geduldig zu warten, bis sich die Ergebnisse einer einzel-
wissenschaftlichen Disziplin restlos umstellen lassen zu einem aufler-
wissenschaftlichen Sinn. Das ist sowohl Vermeidung dilettantischer Pro-
gramme wie Zuriickdringung der Wissenschaft. Denn der Geist findet
auf diese Weise Relativierungen in seiner bisherigen nur-wissenschaft-
lichen Leistungs- und Existenzform und durch diesen Anblick die spe-
ziellere geistige Aufgabe einer neuen Absolutheit, die die Wissenschaft
nicht mehr fiir sich will, da sie selbst in der entdeckten Relation liegt.
Wissenschaft bleibt eben, was sie 1st, und kann nie durch Weiterentwick-
lung ihrer selbst zu Philosophie oder Metaphysik werden. Was sollte sie
auch sagen kénnen, wenn es des Materials genug ist und es um den Sinn
des Hergangs geht?

I
Man wird ein Unbekannter bleiben. Man wird auch das Wichtige, das

man schlieBlich zu sagen versucht, immer noch als Unbekannter sagen-
Es muss schwierig oder unangenehm sein, denn kaum einer tut so etwas.
Hugo Ball war unbekannt; aber endlich konnte man an seinem Byzan-
tinischen Christentum nicht mehr vorbeisehen. Er hatte lingst seine vom
Krieg geformte und ganz ins Wesentliche geschirfte Kritik der deutschen
Intelligenz geschrieben. 1924 erschien sie neu als Die Folgen der Refor-
mation, nur im Stoff gekiirzt, geistig aber bis ins letzte erhalten und be-
statigt. SchlieBlich sprach sogar davon die Kritik: sie war unwillig, oft

804



héchst erregt und, wenn es eben ging, « wiirdigte » man im Umkreis der
blof literarischen Qualititen.

Aber gerade der Sinn dieser Sprachform ist wichtig. Es gibt
weder offene Forderung, noch Frechheit «zwingender» Beweise.
Deshalb liegt Balls Form in der rhetorischen Ruhe. Alles Diskutable
1st vorher erledigt. Er kennt nun allenfalls noch die Anklage. Eine
Antwort auf vermutliche Einwiinde gibt er nicht. Sie wiirde nur auf Miss-
verstandnisse eingehen. Denn es ist doch genug geschehen: wenn er des
Gegners eigne Denkmittel benutzt und in seiner Sprache spricht, um
thm den Boden unter den Fiilen wegzuziehen. Von dieser Art Beweis,
einer sehr entschiedenen geistigen Wirklichkeit, ist noch in jenem Buch,
das (wie ein Kritiker im Hochland sagt) die literatenhafte « Unreife » des
Reformationsbuches abgelegt haben soll, im Byzantinischen Christentum,
nicht nur in Anwendung, sondern berichtend als von einer christlichen
Beweisart die Rede (S. 98 f. und 119). Aber das wird literarisch als geist-
reich genommen und die aus dem besonderen Verhiltnis zum Sprachgeist
aufsteigende Verlebendigung des historisch starren Religiésen nicht ge-
merkt. Wie ja iiberhaupt die « Wirklichkeit » eines solchen Buchs unbe-
wusst verkannt und es (im Neuen Merkur) mit treffendem Irrtum «drei
Heiligenlegenden » statt « -leben » genannt wurde. Nun hat man in diesem
Buch « Liebesfiille » gefunden und wundert sich bei dem anderen iiber
das niedrige Streitschriftenniveau. Mit riicksichtsloser,.von der eigenen
Simplizitit genommener Vertraulichkeit erklirt man den «Widerspruch »
durch verschiedene Hohe der Reife und glaubt die endlich erreichte
« Warme » der Heiligenleben als gliickliche Verbindung von wissenschaft-
licher Vornehmheit mit Menschlichkeit recht gut gedeutet zu haben. Die
Sache ist schwieriger. In beiden Biichern namlich liegt ein ernster Hass.
Weshalb will man ihn im fritheren als falsch und wie einen deplacierten
Affekt zu iibergehen suchen, im andern aber hinter den prompt empfun-
denen « Herrlichkeiten » nicht mehr bemerken! Man hitte erkennen
miissen, dass ein Mensch mit einer solchen Sprache weder zu jemand
Bestimmtem redet, noch zu jemand Unbestimmtem, d. h. zu einem Pu-
blikum. Denn Ball weif}, dass bei dem heutigen Zustand der geistig be-
schéftigten Welt, die sehr héufig etwas in der Luft Liegendes nur heuch-
lerisch aufnimmt, gerade das Notwendigste versteckt gesagt werden muss.
Deshalb ist diese Sprache so hart, weil die gutwilligen Selbsttiuschungen
der « Begeisterten » meist gar nicht als solche begreiflich zu machen sind.
Man sehe die metaphysischen, liturgischen und derlei « Interessen» —
wo werden sie anders gehandhabt wie jede Fingerspitzenangelegenheit!

805



Aber wo vermag der Anschein nicht zugleich das genaue Gegenteil zu
« beweisen »!

111

Krass und kurz: das Buch geht gegen jene besinnunghindernde « Gut-
willigkeit », die ein besonders undurchdringliches Reich von Tauschungen
ist. Das Schreckliche liegt darin, dass die meisten Umbruchspunkte zu
geistigen Neuformungen — der Vélker wie der Einzelmenschen — atemlos
als gliickverheiflender Anbruch und selten kritisch genommen werden.
Geschieht dasselbe auch noch von einer betrachtenden spiteren Zeit, so
wird die unbewusste Verlogenheit wohl unvermeidlich. Die vier Aufsitze
Balls decken eine Reihe solcher Tauschungen auf und nennen auch die
gleichzeitigen, aber machtlos gebliebenen Gegenerscheinungen. Die erste:
wie Luther den Geist der Reformation, in der die Umwilzung zur Gerech-
tigkeit liegen konnte, selbst umbog und gerade die nicht mehr irdische
Macht iiber den ¢ personlichen », den religissen Menschen (und um so
willkiirlicher jede andere Macht) den Landesfiirsten zu verwalten gab.
So rebellierte er schlieflich engherzig und mit immer weniger Blick fiir
das Volk. Deshalb musste er Thomas Miinzer, der die Freiheit hitte
geben kénnen, missverstehen und verfolgen. Diese Unwahrhaftigkeit brach
herein und Freiheit wurde nicht gefunden. Aber dafiir entstand Preuflen.
Leise Flucht aus dessen grundsitzlicher Roheit und schlaffe Bliite des
Verhaltnisdrucks wurde hoch benannt als «intelligible Freiheit ». Geist
wurde immer mehr zum Anwalt des preufischen Staats und nannte sich
absolute Geschichtsphilosophie. Gerade fiir ihre kleinsten Dinge suchte
sich die Person vom Machthaber helfen zu lassen: Hegel. Kam es aber
zum Verfassen der Werke, sah man sich zum « objektiven Geist » werden,
so dachte man, wie auch die geistfette und ungenaue, laue Mitwelt, nicht
mehr an die sozialen und die charakterologischen Zufilligkeiten und
Schwichen, die das Geistige verderben. Wenige sprachen dagegen; wie
Kierkegaard und Baader — der sogar offen an Hegel — in Hinsicht zwar
auf Schelling, den versteckten Hegel — von jenem Teufel der eitlen Ver-
zweiflung schrieb, die, selbst dem Unrecht entkommen, sich mit kiinst-
lichem Optimismus maskierte, mit Vernunft die Welt und sogar die Absur-
ditat erklarte und die ¢reinsten»Preuflenziele aus der « Weltseele» kommen
sah. Baaders Anspielungen in jener absoluten Sprache, die an keinen Ein-
zelnen gerichtet scheint, haben nicht gewirkt. (Selbst noch die heutigen
modischen Neuausgaben vermégen das Wesentliche an 1thm schlecht zu
zeigen.) Sogar bis in den Sozialismus hinein geht der Irrtum, dass prote-

806



stantische Philosophie sichere Grundlage fiir eine soziale Neuordnung
sein kénne. Man denke daran, was Marx von der Verjudung des « prak-
tischen Christen » schreibt. — Das alles also gehért zum Stoff des Buchs.
Die eigentlichen Werte der daran geiibten wissenschaftlich begriindeten
Deutung will ich gar nicht erst zu beweisen anfangen; ein Beispiel: die
Korrelation der reformatorischen Bildfeindschaft und des abstrakten
kanonlosen Denkens. Sehen wir zur Verdeutlichung den Gedanken von
der einen Seite der Kunst an, so bleibt das Phinomen; aber der An-
satz liegt tiefer vergraben: schon die Gotik hat an wesentlichen Punkten
den «Umweg» iiber das Symbolische verloren. Sinnvoll blieb nur dies:
ste hat durch ein hybrides dynamisch-architektonisches Vermengen der
sinnlichen und unsinnlichen Sphéren die Baukunst zu einer Unwahrheit
gemacht und gerade durch die «Vergeistigung der Materie» jenes «Bild»
(vielleicht Welt-Bild) zerstért, das in der Baukunst liegen und erscheinen
kann. Anzudeuten, wie die gleiche leerlaufende Verselbstindigung der
¢rationalen» Ordnungen sich in den gotischen Metaphysikformen findet,
liegt auf dem Wege zur allgemeinen Erfassung dieser wuchernden Ab-
lésung an allen Geistformen und ist nicht vergessen.

IV

Eine solche Art Aburteilung der eignen Zeit « Bekenntnisschrift » zu
nennen, sagt nicht viel. In 1hr eine Maximensammlung des beruhigten,
klugen Mannes zu sehen, die nicht « wirken », sondern stillgelegter ge-
schliffener Wert sein soll, in Wirklichkeit aber zynische quietistische
Geistauflerung, oder wie oft gesagt wird: « Weisheit », wire, muss Ver-
falschung genannt werden. Balls Hass gegen die «geistige » Phrase im
Kriege, sein Misstrauen gegen die eigene Literatenumgebung sprechen
dagegen. Personlich-wissenschaftliche Neigung erklirt noch weniger. Was
also ist der Grund des Buchs? Wie gesagt: es wirkt unduldsam. Aber es
geschah in 1thm etwas lange Unmagliches. Die dufleren Bedingungen des
geistigen Erlebens werden untersucht. Damit gewinnt es einen rein gei-
stigen Zweck. Es vermag zu sagen, warum wieder ernst nach Religion
gesucht und gerade das plstzlich lachhaft wird. Das «Ganze » war nicht
da, wodurch versuchte Regenerationen erst Wert bekimen. Eine histo-
rische Zerrissenheit, verkleidet durch « Hochsinn», Absolutheiten und
den deutschen philosophischen « Idealismus», konnte nicht gespiirt
werden. Hier aber lagen die Wege zur Heuchelei, hier lag auch die oft
unerfiillte Forderung an die Geister, sich selbst zu « versuchen » und die

807



ethische Berechtigung der GeistiauBlerungen, zu denen nur die Veran-
lagung dringte, zu priifen. Deshalb fragt Ball nach mehr als nur «ob-
jektivem Geist », namlich nach den unwahrhaftigen Verzerrungen der
Person, wenn sie die priifende Qual meiden wollte. Er greift nur an jene
scheinbaren «Privatsachen », die als die gefilschten Traditionen uns in
unserer Gegenwart (und nicht irgendeine Art von « Forschung ») hindern.
Das ist nicht banal. Denn mit den sentimental-religiésen « Rettungsver-
suchen » der Gegenwart ist es nichts. Eine « Erneuerung » von daher gibt
es nicht. Es geht um wirkliche Geistesgegenwart, nicht um kiinstliche
Gemeinschaftsbetriebe, die jeder heutgewordenen Teufelei ausweichen
miissen. Denn sie werden von jeder solchen an geschichtlichem Er-
scheinungsrecht erstaunlich iibertroffen. Ganz abgesehen davon, dass
sie durch keine ununterbrochene Tradition, sondern nur durch zufillige
Traditionsblitze dahinfristen. Und deshalb liegt hier der polemische
Grund des Buches: es will nichts, was Religion und Reinigung des Lebens
werden kénnte, von der vorbereitungslosen arrangierbaren «Begeisterung»
erwarten. Also: der Grund ist polemisch. Kénnte er es nicht sein? Weif}
man aber jetzt, dass das « Ende» eines solchen Buches nicht mehr der
Streit sein kann? Jedenfalls: der Wissenschaftler wird es nicht wissen.
Wie namlich sollte er durch solchen Grund zu einem Buch bewogen
werden? Ehe er an ihn denken kann, wird er 1hn schon als einen Un-
sinn verdenken und verdichtigen.

808



	Unwissenschaftliche Geschichte

