
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 8

Artikel: Unwissenschaftliche Geschichte

Autor: Linfert, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unwissenschaftliche Geschichte
(Bemerkungen zu einem Buch)

Von Carl Linfert

I

Es wird nichts anderes daraus werden, als dass man anmaßend
aussieht und diesen Schein auf sich nehmen muss, wenn man im Sinn der
Uberschrift einen selten oder aber ohne Grund anerkannten Wert
umschreiben will. Vielleicht werde ich vor denjenigen von dem Schein frei,
denen es gelingt, mit mehr als fachlicher Feinfühhgkeit eine historische
Untersuchung aufzufassen, - die auf den ersten Blick gar nicht dazu
auffordert. Genaue Gründe, die mich sichern könnten, würden eine umfängliche

Besprechung fordern; ich will aber nur bis an das Gehör derer kommen,

die ein Distanzgefühl zu jener von Richtig oder Falsch unabhängigen,

echten geistigen Größe haben. Denn die Distanz wirklicher geistiger
Personen erst wird durch sich selbst die ganz besonderen Maßstäbe zu
greifen vermögen, die den Geist im hohen Sinne an solchen fast zu einer
Gemeinde abgeschlossenen Personen ermessen lassen.

Wie könnte man bei geisteswissenschaftlichen Forschungen das Recht
haben, unwissenschaftlich zu sein? Man wird es (in einem naiven Sinn)
nie haben. Aber man muss hier an die Erschütterungen mancher Einzel-
Geisteswissenschaften denken, sobald die Frage nach ihrem « Grund »

kam. Die Philosophie fragte so, fand eine geistige Unnützlichkeit in der

Gesetzfindung für die bloßen « Tatsachen », solange man nicht die geistige

Bedeutung der « Lage » dieser Verhalte suchte. Auszuführen, was hiermit
an Wertsetzung durch Wertfühlen gefordert war, konnte Gelegenheit für
Schwärmer werden. Aber schlimmer war, dass Wissenschaftler, deren

ganze Perspektive die Akribie der Tatsachen war, anfingen, ihre
Materialien etwa unter der Rubrik «Weltbild» herzugruppieren, ohne sich
doch in Philosophen zu verwandeln. So also war erst recht die Absperrung
von der symbolischen, richtenden Bedeutung, die für die jeweilige Gegenwart

eine Einzelwissenschaft wohl haben kann, vollständig geworden.
Der Versuch aber, mit einer Philosophie des Menschen als eines Glaubens-
Wesens über die Einzelwissenschaften zu kommen, um sie zu gebrauchen
"" zwar ehrlich zu gebrauchen, aber ohne deren Freude am bloßen «Faktum»,

war nur noch mehr erschwert. Das «Glaubenswesen» aber war als

Mensch wie als Veranstaltung zur Mode geworden. Wie sollte man mitten
m der gern gezeigten Sehnsucht nach Religion und dem hinderlichen

803



Gedanken an die Fruchtlosigkeit, diese Illusion vergangener Religions-
vollkommenheit mit einer geistig unförmlichen Gegenwart zu
kombinieren, das geistig Helfende treffen! Wie sollte man an die hier hegende

entgegen den gewohnten Fragen wohl größere aber ungreifbare Arbeit
für den Geist herankommen? Davon zu schreiben, könnte gefährlich
werden und dem Versuchenden die eindringliche Sprache versagen; man
sähe vielleicht ein verfrühtes « Bekenntnis » entstehen, voll geistig unglücklicher

oder schiefer Forderungen. Aber der Weg selbst wird nie ohne solche

Verwirrungen sein können. Das Schwierigste ist, dass er bis zum Ende

verborgen gehalten, oder besser gesagt: ertragen werden muss. Ohne
Hilfe mit Nebendingen und ohne die erprobende Beruhigung durch
kritische Teilleistungen. Einem solchen Sucher droht unbedingte Bitterkeit;

aber immer wird er eher die Überlegung: wie bleibe ich in meiner

Vereinzelung? erfüllen müssen, als dass er gleich nach der Art und Weise

eines respektablen Ausdrucks seiner Gedanken sucht. Derartiges nämlich
ist nicht diskutierend auszumachen. Die Vereinzelung aber ist geistig und
besteht nur darin, geduldig zu warten, bis sich die Ergebnisse einer
einzelwissenschaftlichen Disziplin restlos umstellen lassen zu einem
außerwissenschaftlichen Sinn. Das ist sowohl Vermeidung dilettantischer

Programme wie Zurückdrängung der Wissenschaft. Denn der Geist findet
auf diese Weise Relativierungen in seiner bisherigen nur-wissenschaft-
lichen Leistungs- und Existenzform und durch diesen Anblick die
speziellere geistige Aufgabe einer neuen Absolutheit, die die Wissenschaft

nicht mehr für sich will, da sie selbst in der entdeckten Relation liegt.
Wissenschaft bleibt eben, was sie ist, und kann nie durch Weiterentwicklung

ihrer selbst zu Philosophie oder Metaphysik werden. Was sollte sie

auch sagen können, wenn es des Materials genug ist und es um den Sinn
des Hergangs geht?

II
Man wird ein Unbekannter bleiben. Man wird auch das Wichtige, das

man schließlich zu sagen versucht, immer noch als Unbekannter sagen.
Es muss schwierig oder unangenehm sein, denn kaum einer tut so etwas.

Hugo Ball war unbekannt; aber endlich konnte man an seinem
Byzantinischen Christentum nicht mehr vorbeisehen. Er hatte längst seine vom

Krieg geformte und ganz ins Wesentliche geschärfte Kritik, der deutschen

Intelligenz geschrieben. 1924 erschien sie neu als Die Folgen der

Reformation, nur im Stoff gekürzt, geistig aber bis ins letzte erhalten und
bestätigt. Schließlich sprach sogar davon die Kritik: sie war unwillig, oft

804



höchst erregt und, wenn es eben ging, « würdigte » man im Umkreis der
bloß literarischen Qualitäten.

Aber gerade der Sinn dieser Sprachform ist wichtig. Es gibt
weder offene Forderung, noch Frechheit « zwingender » Beweise.
Deshalb liegt Balls Form in der rhetorischen Ruhe. Alles Diskutable
'st vorher erledigt. Er kennt nun allenfalls noch die Anklage. Eine
Antwort auf vermutliche Einwände gibt er nicht. Sie würde nur auf Miss-
Verständnisse eingehen. Denn es ist doch genug geschehen : wenn er des

Gegners eigne Denkmittel benutzt und in seiner Sprache spricht, um
ihm den Boden unter den Füßen wegzuziehen. Von dieser Art Beweis,

einer sehr entschiedenen geistigen Wirklichkeit, ist noch in jenem Buch,
das (wie ein Kritiker im Hochland sagt) die hteratenhafte « Unreife » des

Reformationsbuches abgelegt haben soll, im Byzantinischen Christentum,
nicht nur in Anwendung, sondern berichtend als von einer christlichen
Beweisart die Rede (S. 98 f. und 119). Aber das wird literarisch als geistreich

genommen und die aus dem besonderen Verhältnis zum Spiachgeist
aufsteigende Verlebendigung des historisch starren Religiösen nicht
gemerkt. Wie ja überhaupt die «Wirklichkeit» eines solchen Buchs unbe-
Wusst verkannt und es (im Neuen Merkur) mit treffendem Irrtum « drei
Heiligen legenden » statt « -leben » genannt wurde. Nun hat man in diesem
Buch « Liebesfülle » gefunden und wundert sich bei dem anderen über
das niedrige Streitschriftenniveau. Mit rücksichtsloser,. von der eigenen
Simplizität genommener Vertraulichkeit erklärt man den «Widerspruch »

durch verschiedene Höhe der Reife und glaubt die endlich erreichte
« Wärme » der Heiligenleben als glückliche Verbindung von wissenschaftlicher

Vornehmheit mit Menschlichkeit recht gut gedeutet zu haben. Die
Sache ist schwieriger. In beiden Büchern nämlich liegt ein ernster Hass.

Weshalb will man ihn im früheren als falsch und wie einen deplacierten
Affekt zu übergehen suchen, im andern aber hinter den prompt empfundenen

« Herrlichkeiten » nicht mehr bemerken Man hätte erkennen

müssen, dass ein Mensch mit einer solchen Sprache weder zu jemand
Bestimmtem redet, noch zu jemand Unbestimmtem, d. h. zu einem
Publikum. Denn Ball weiß, dass bei dem heutigen Zustand der geistig
beschäftigten Welt, die sehr häufig etwas in der Luft Liegendes nur heuchlerisch

aufnimmt, gerade das Notwendigste versteckt gesagt werden muss.
Deshalb ist diese Sprache so hart, weil die gutwilligen Selbsttäuschungen
der « Begeisterten » meist gar nicht als solche begreiflich zu machen sind.
Man sehe die metaphysischen, liturgischen und derlei « Interessen » -
Wo werden sie anders gehandhabt wie jede Fingerspitzenangelegenheit!

805



Aber wo vermag der Anschein nicht zugleich das genaue Gegenteil zu
« beweisen »

III
Krass und kurz : das Buch geht gegen jene besinnunghindernde «

Gutwilligkeit », die ein besonders undurchdringliches Reich von Täuschungen
ist. Das Schreckliche liegt darin, dass die meisten Umbruchspunkte zu

geistigen Neuformungen - der Völker wie der Einzelmenschen - atemlos
als glückverheißender Anbruch und selten kritisch genommen werden.
Geschieht dasselbe auch noch von einer betrachtenden späteren Zeit, so

wird die unbewusste Verlogenheit wohl unvermeidlich. Die vier Aufsätze
Balls decken eine Reihe solcher Täuschungen auf und nennen auch die

gleichzeitigen, aber machtlos gebliebenen Gegenerscheinungen. Die erste:
wie Luther den Geist der Reformation, in der die Umwälzung zur Gerechtigkeit

liegen konnte, selbst umbog und gerade die nicht mehr irdische
Macht über den « persönlichen », den religiösen Menschen (und um so

willkürlicher jede andere Macht) den Landesfürsten zu verwalten gab.
So rebellierte er schließlich engherzig und mit immer weniger Blick für
das Volk. Deshalb musste er Thomas Münzer, der die Freiheit hätte
geben können, missverstehen und verfolgen. Diese UnWahrhaftigkeit brach
herein und Freiheit wurde nicht gefunden. Aber dafür entstand Preußen.
Leise Flucht aus dessen grundsätzlicher Roheit und schlaffe Blüte des

Verhältnisdrucks wurde hoch benannt als « intelligible Freiheit ». Geist
wurde immer mehr zum Anwalt des preußischen Staats und nannte sich
absolute Geschichtsphilosophie. Gerade für ihre kleinsten Dinge suchte
sich die Person vom Machthaber helfen zu lassen: Hegel. Kam es aber

zum Verfassen der Werke, sah man sich zum « objektiven Geist » werden,

so dachte man, wie auch die geistfette Und ungenaue, laue Mitwelt, nicht
mehr an die sozialen und die charakterologischen Zufälligkeiten und
Schwächen, die das Geistige verderben. Wenige sprachen dagegen; wie

Kierkegaard und Baader - der sogar offen an Hegel - in Hinsicht zwar
auf Schelling, den versteckten Hegel - von jenem Teufel der eitlen
Verzweiflung schrieb, die, selbst dem Unrecht entkommen, sich mit
künstlichem Optimismus maskierte, mit Vernunft die Welt und sogar die Absurdität

erklärte und die «reinsten »Preußenziele aus der «Weltseele» kommen
sah. Baaders Anspielungen in jener absoluten Sprache, die an keinen
Einzelnen gerichtet scheint, haben nicht gewirkt. (Selbst noch die heutigen
modischen Neuausgaben vermögen das Wesentliche an ihm schlecht zu
zeigen.) Sogar bis in den Sozialismus hinein geht der Irrtum, dass prote-

806



stantische Philosophie sichere Grundlage für eine soziale Neuordnung
sein könne. Man denke daran, was Marx von der Verjudung des «

praktischen Christen » schreibt. - Das alles also gehört zum Stoff des Buchs.
Die eigentlichen Werte der daran geübten wissenschaftlich begründeten
Deutung will ich gar nicht erst zu beweisen anfangen; ein Beispiel: die
Korrelation der reformatorischen Bildfeindschaft und des abstrakten
kanonlosen Denkens. Sehen wir zur Verdeutlichung den Gedanken von
der einen Seite der Kunst an, so bleibt das Phänomen; aber der Ansatz

liegt tiefer vergraben : schon die Gotik hat an wesentlichen Punkten
den «Umweg» über das Symbolische verloren. Sinnvoll blieb nur dies:
sie hat durch ein hybrides dynamisch-architektonisches Vermengen der
sinnlichen und unsinnlichen Sphären die Baukunst zu einer Unwahrheit
gemacht und gerade durch die «Vergeistigung der Materie» jenes «Bild»
(vielleicht Welt-Bild) zerstört, das in der Baukunst liegen und erscheinen
kann. Anzudeuten, wie die gleiche leerlaufende Verselbständigung der
« rationalen » Ordnungen sich in den gotischen Metaphysikformen findet,
liegt auf dem Wege zur allgemeinen Erfassung dieser wuchernden
Ablösung an allen Geistformen und ist nicht vergessen.

IV

Eine solche Art Aburteilung der eignen Zeit « Bekenntnisschrift » zu
nennen, sagt nicht viel. In ihr eine Maximensammlung des beruhigten,
klugen Mannes zu sehen, die nicht « wirken », sondern stillgelegter
geschliffener Wert sein soll, in Wirklichkeit aber zynische quietistische
Geistäußerung, oder wie oft gesagt wird : « Weisheit », wäre, muss
Verfälschung genannt werden. Balls Hass gegen die « geistige » Phrase im

Kriege, sein Misstrauen gegen die eigene Literatenumgebung sprechen
dagegen. Persönlich-wissenschaftliche Neigung erklärt noch weniger. Was
also ist der Grund des Buchs? Wie gesagt: es wirkt unduldsam. Aber es

geschah in ihm etwas lange Unmögliches. Die äußeren Bedingungen des

geistigen Erlebens werden untersucht. Damit gewinnt es einen rem
geistigen Zweck. Es vermag zu sagen, warum wieder ernst nach Religion
gesucht und gerade das plötzlich lachhaft wird. Das «Ganze» war nicht
da, wodurch versuchte Regenerationen erst Wert bekämen. Eine
historische Zerrissenheit, verkleidet durch « Hochsinn », Absolutheiten und
den deutschen philosophischen « Idealismus », konnte nicht gespürt
werden. Hier aber lagen die Wege zur Heuchelei, hier lag auch die oft
unerfüllte Forderung an die Geister, sich selbst zu « versuchen » und die

807



ethische Berechtigung der Geistäußerungen, zu denen nur die Veranlagung

drängte, zu prüfen. Deshalb fragt Ball nach mehr als nur «

objektivem Geist », nämlich nach den unwahrhaftigen Verzerrungen der
Person, wenn sie die prüfende Qual meiden wollte. Er greift nur an jene
scheinbaren «Privatsachen», die als die gefälschten Traditionen uns in

unserer Gegenwart (und nicht irgendeine Art von « Forschung ») hindern.
Das ist nicht banal. Denn mit den sentimental-religiösen « Rettungsversuchen

» der Gegenwart ist es nichts. Eine « Erneuerung » von daher gibt
es nicht. Es geht um wirkliche Geistesgegenwart, nicht um künstliche
Gemeinschaftsbetriebe, die jeder heutgeWordenen Teufelei ausweichen

müssen. Denn sie werden von jeder solchen an geschichtlichem
Erscheinungsrecht erstaunlich übertroffen. Ganz abgesehen davon, dass

sie durch keine ununterbrochene Tradition, sondern nur durch zufällige
Traditionsblitze dahinfristen. Und deshalb liegt hier der polemische
Grund des Buches : es will nichts, was Religion und Reinigung des Lebens
werden könnte, von der vorbereitungslosen arrangierbaren « Begeisterung »

erwarten. Also: der Grund ist polemisch. Könnte er es nicht sein? Weiß

man aber jetzt, dass das « Ende » eines solchen Buches nicht mehr der
Streit sein kann? Jedenfalls: der Wissenschaftler wird es nicht wissen.

Wie nämlich sollte er durch solchen Grund zu einem Buch bewogen
werden? Ehe er an ihn denken kann, wird er ihn schon als einen
Unsinn verdenken und verdächtigen.

808


	Unwissenschaftliche Geschichte

