Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 8

Artikel: Vorsehung und Vorbestimmung bei den Reformatoren
Autor: Marti, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760018

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vorsehung und Vorherbestimmung bei den
Reformatoren

Von Paul Marti

Die Lehre von der Vorherbestimmung des Menschen zum Heil oder
zum Verderben wird weithin als besonders originaler Zug im geistigen
Bilde Calvins mit mehr oder weniger Entsetzen angestaunt. Man tut
Calvin aber Unrecht, wenn man ithm den Vorwurf von Hirte und Grau-
samkeit macht und dabel meint, man sei in solcher Ablehnung gedeckt
durch die beiden andern Groflen der Reformation, den «gemiitvollen
Luther » und den «schon aufgeklirteren Zwingli ». Denn ein niheres
Bekanntwerden mit diesen beiden andern bereitet uns die Uberraschung
und vielleicht sogar Enttauschung, dass so ziemlich alles, was der Genfer
Reformator in dieser Sache lehrte, bei ithnen auch zu finden ist.

Freilich duBern sich Luther und Zwingli mehr zufillig zur Frage der
Pridestination. Aber wo der Anlass dazu gegeben ist, bricht ihre Uber-
zeugung, personlich erwihlt zu sein und es mit einer Welt zu tun zu haben,
wo es nach Gottes ewigem Ratschluss eine Verdammnis gibt, wie ein ver-
borgenes Feuer plstzlich mit hellem Schein aus der Tiefe ihres Herzens
und Glaubens empor. Dieses Diamonische, das bei thnen blof3 hie und da
aufblitzt und dann michtig fasziniert, ist aber bei Calvin sozusagen immer
sichtbar; und es gibt seinem Charakter nun den Zug jener furchtbaren
Entschlossenheit und Unheimlichkeit, der viele abstofBt. Auf Hohe-
punkten der Polemik und der Verkiindigung lassen uns Luther und Zwingli
einen Blick in ithr Bewusstsein von der Erwihlung tun, und wir spiiren
dann, dass wir hier vor einem Ursprung ihrer Kraft, Sicherheit und Auto-
ritit stehen. Bei Calvin aber sind wir jederzeit darauf gefasst, auf die Vor-
herbestimmung, Erwihlung und Verwerfung gewiesen zu werden; das
Erlebnis ist mehr an die Oberfliche getreten, gedanklich verarbeitet, zer-
gliedert und an einen weithin sichtbaren Ort in einer einheitlichen Lehre
gestellt. Er 1st nicht nur religiose Person, die unter dem Zwange der Pra-
destination redet und handelt, sondern mehr als die beiden andern Theo-
loge, dem das Erlebnis zur Lehre, zum Dogma wird.

Dieser vorlaufige Eindruck soll nun im Folgenden vertieft werden;
aber indem versucht wird, der Reihe nach die Stellung eines jeden zur
Priidestination zu skizzieren, werden wir bei aller dufleren Gleichheit der
Aussagen doch den Reichtum und die Verschiedenartigkeit der drei groflen
Reformatoren gewahren. Und wenn neueste Theologen (Barth, Brunner,

773



Gogarten) auf das iibereinstimmende Zeugnis der Reformatoren in der
¢« letzten Gipfelmoglichkeit der Pradestination » hinweisen, so soll hier
gezeigt werden, wie wenig diese Ubereinstimmung im Grunde besagt.?)

I

Luther wurde durch Erasmus zu einer klaren Stellungnahme in dieser
Frage gezwungen. Wie eine Ahnung von dem Zwiste, der zwer Jahre
spiter losbrechen sollte, mutet eine Stelle in der Vorrede zum Romerbrief
an (1522). Hier wird zwar nicht direkt von der Vorherbestimmung ge-
sprochen, sondern blof} von der «ewigen Vorsehung Gottes, daher es
urspriinglich fliefit, wer glauben oder nicht glauben soll, von Siinden
los oder nicht los werden kann.» Doch werden die Leser des Rémer-
briefes ermahnt, nicht wie die freveln und hochfahrenden Geister hier
oben beim Abgrund der géttlichen Vorsehung anzuheben. Der Mensch,
seine Siinde und seine Erlosung, steht im Mittelpunkt aller Interessen.
Erst der erléste Mensch ist imstande, 1n ein richtiges Verhaltnis zur Vor-
sehung zu kommen. Fiir andere ist sie ein « Abgrund », fiir ithn aber
«tréstlich». « Ohne Leiden, Kreuz und Todesnéte kann man die Vor-
sehung nicht ohne Schaden und heimlichen Zorn wider Gott handeln. »
So ist das Thema aus piadagogischen Griinden heikel. Es beriihrt ein
Letztes. Wohl wirkt Luther aus diesem Geheimnis heraus; aber er fingt
mit gutem Grunde nicht damit an, es offenbar zu machen. Ganz von
selber wird sich dem dieses Letzte erschlieflen, der von der Siinde zur
Gnade gekommen ist.

Wie nun aber der Streit mit Erasmus losbricht, ist von solcher Zuriick-
haltung nichts mehr zu merken. Erasmus hatte den Angriffspunkt auf
Luther so gewihlt, dass er sich vor den gebildeten Humanisten maéglichst
wenig mit dem Katholizismus kompromittierte. So hat er seiner Ansicht
nach den Streit auf dem Gebiet der Moralphilosophie begonnen und
Luther in der Frage des freien Willens in die Enge zu treiben versucht.
Aber da traf er ihn gerade an einer religios empfindlichen Stelle. Luthers
Gegenschrift wird zu einem der eindrucksvollsten Zeugnisse seines
Glaubens.

Mit schéner Leidenschaft zeigt Luther immer wieder, dass es sich in
der Frage der Willensfreiheit fiir thn nicht um eine sophistische Spitz-

1) Zitiert wird fiir Luther namentlich De servo arbitrio, d. h. «Vom verknechteten Willen » in
der Ubersetzung von LiC.Otto Scheei; fiir Zwingli vertraue ich mich hier der Auswahl von Finsler,
Kohler und Riiegg an; trotzdem mir nur fiir Calvin der lateinische Urtext der Institutio vom Jahre
1559 zur Verfiigung steht, so hoffe ich doch, die Studie werde den Umgang mit denQuellen nicht
zu sehr vermissen lassen.

774



findigkeit handelt, sondern um das Entweder — Oder des Glaubens. Wenn
er auch dem kiihlen Erasmus deutlich zu verstehen gibt, dass er die eigent-
lich in Frage stehenden Interessen gar nicht versteht, so weif} er ihm doch
zu danken, dass er ithn gerade hier angegriffen hat. « Du allein ... hast
mir nicht zugesetzt mit jenen fremden Sachen iiber das Papsttum, das
Fegfeuer, den Ablass und dhnliche Dinge, die vielmehr Possen als Sachen
sind, mit denen bisher fast alle vergeblich auf mich Jagd gemacht haben.
Du einzig und allein hast den Nerv der Sache gesehen und das Messer
an die Kehle gesetzt. Dafiir danke ich dir von Herzen. »

Aber was ist nun dieser Nerv der Sache? Lassen wir Luther selbst
reden.

« Der freie Wille ist an und fiir sich bei allen Menschen das Reich des
Satans.» «Der menschliche Wille ist zwischen beide gestellt wie ein
Reittier. Wenn Gott sich darauf setzt, will er und geht er, wohin Gott
will. Hat der Satan sich darauf gesetzt, so will er und geht er, wohin Satan
will. Und es steht nicht in seinem Gutdiinken, zu dem einen oder andern
dieser beiden zu laufen oder den einen oder andern zu suchen; sondern
sie selbst streiten darum, ithn zu gewinnen und zu besitzen. »

Gott ist allein freier Wille. Seine Macht ist grenzenlos, notwendig
wirkt er darum auch 1m Bésen. Auch die bésen Werkzeuge dienen seiner
Ehre. Warum er sie nicht sndert und sie bewegt, ist sein Geheimnis.
«Fiir seinen Willen kann man keine Ursache und keinen Grund angeben,
die thm wie eine Regel und Meflschnur vorgeschrieben werden kénnten;
denn nichts ist thm gleich oder héher als er, sondern sein Wille ist eben
die Regel fiir alles. » Fiir Gott gibt es kein Sollen, nur fiir das von seinem
schlechtweg freilen Willen abhingige Geschopt.

Was Luther zu solchen Gedankengiingen bewegt, ist nun nicht etwa
ein Interesse an der alten scholastischen Frage, ob Gott ein Sein, ein
«esse » sel oder Wille, ein ¢ velle». Derartiges Schwitzen und Spinti-
sieren liegt ihm fern. Er redet von seiner eigenen Erfahrung aus: er war
geknechtet, nun ist er aus Gnaden und ohne sein Zutun durch den Glauben
frei gemacht worden; und ein Reflex dieses Erlebnisses ist sein Wort,
dass die Auserwihlten glauben werden, die iibrigen aber zugrunde gehen.
Die Aussagen iiber den absoluten und souverinen Willen Gottes erheben
sich deutlich erst iiber der Erfahrung von der Vergeblichkeit aller mensch-
lichen sittlichen Bemiithungen. Aber andererseits erhalt Luther nun auch
einen Gottesbegriff, der dem der « Werkheiligen » religiés weit iiberlegen
1st. Er hat Gottesfurcht. Gott ist es, der alles in allem wirkt, in geheimnis-
voller Erhabenheit erwahlt und verwirft, Leben und Tod austeilt, wann

775



und wo er will. Weil Luther in der « Verzweiflung von Grund auf » an
allem menschlichen Wesen die beseligende Erfahrung gemacht hat, dass
Gott gerade den reuigen Siinder, der an sich selbst verzweifelt, annimmt,
ist sein Interesse an der Pridestination ein so entscheidendes.

Demgegeniiber vermag nun die verniinftige Uberlegung nichts, dass
ein bloBes Stiitzen auf die gerechisprechende Gnade sittlich gefihrlich
sein miisse. Luther antwortet vielmehr auf die Frage, wer sich da noch
einer Besserung befleiffigen méchte: « Kein Mensch, und keiner wird
es auch kénnen; denn um deine Verbesserer, die den Geist nicht haben,
kiimmert sich Gott nicht, da sie Heuchler sind. Es werden aber die Aus-
erwihlten und Frommen durch den heiligen Geist gebessert; die iibrigen
gehen ungebessert zugrunde. »

Fiir Luther fithrt der Weg der Ethik immer tiefer in die Verlorenheit
hinein. Sie fordert immer Freiheit und Willen. Aber «die Siinde haftet
keineswegs an der Haut oder an den Haaren, sondern gerade an der Ver-
nunft und am Willen.» Es ist ein heilloses Missverstindnis des gottlosen
Menschen, wenn er aus dem «Du sollst » des Gesetzes die Folgerung
zieht, er kénne auch, wenn er wolle. Das Gesetz hat nur den Sinn, die
menschliche Freiheit vollstindig ad absurdum zu fiihren und auf Gottes
Gnade und Willen aufmerksam zu machen. Wo es mehr will, da kann
Luther (wie etwa im Galaterbriet) sagen: « Hért ihr, Junker Gesetz, ihr
untersteht euch zu viel und wollt im Gewissen herrschen, dasselbige um
der Siinde willen anklagen, dem Herzen seine Freude, die es durch den
Glauben an Christus hat, wegnehmen und mich in Verzweiflung dringen,
dass ich sollte verloren werden. Das gebiihrt euch nicht, und ihr habt
dazu kein Recht. Darum so gedenke und bleibe aut deinem Mist und in
deinem Stall, herrsche und blaue dich mit dem alten Esel, dem Fleische,
und lass mir das Gewissen zufrieden. »

Die Ethik ist also ein vorbereitendes Stadium des Glaubens. Hat sie
sich in dieser Strenge ausgewirkt, den Menschen hineingetrieben in eine
«Verzweiflung von Grund auf», dann vollzieht sich ein mystischer
Ubergang, ein Bruch , ein Sprung. «Wer gar nicht daran zweifelt, dass
alles am Willen Gottes hinge, der verzweifelt vollig an sich selbst, wahlt
nichts aus, sondern erwartet den Gott, der da wirkt; der ist am nichsten
der Gnade, dass er gerettet wird.»

Aber jenseits dieses Bruches, iiber den der Glaube hinweghilft, finden
wir doch nicht die Frage gelost, welche sich aus dem Diesseits der Ver-
nunft und Sittlichkeit erhebt: ob Gott nicht ungerecht sei, der sich der
einen ohne ihr Verdienst erbarme, und andere, die ebenso wenig Willens-

776



fretheit besifen, verwerfe? Aber LuthersEHeilsverlangen ergreift leiden-
schaftlich die von auflen her kommende Verheiflung und lisst sich durch
kein Dreinreden der immanenten Vernunft irre machen. Er hat selber
Gott als erwihlende Gnade erfahren, darum preist er seine Giite, ob auch
andere unter seinem Zorn stehen, seine Gerechtigkeit, die sich durch sou-
verdnen Freispruch einigen mitteilt, obschon vom Menschen aus gesehen
diese Auswahl ungerecht ist. Der Glaube widersteht allem Argernis und
bewahrt in Ehrfurcht Distanz vor den Geheimnissen des gottlichen
Willens.

Das 1st denn auch Luthers immer wiederkehrende Antwort auf alle
verniinftigen Bedenken gegen die Pridestination: Sie ist als Mysterium
zu verehren. Gott kann nicht vor die Schranken des Justinianischen Ge-
setzes gezogen werden, er darf mehr, als was die Ethik des Aristoteles
verschreibt. Speziell von der Verwerfung bezeugt der Reformator: « Ich
selbst habe mehr als einmal daran Anstof} genommen, bis in die Tiefe
und den Abgrund der Verzweiflung, so dass ich wiinschte, niemals als
Mensch geschaffen zu sein, ehe ich wusste, wie heilsam jene Verzweiflung
und wie nahe der Gnade sie sei.» Wenn er auch jetzt noch empfindlich
durch die Einwiirfe der Vernunft gestort wird, so gilt doch die Gewissheit
des Glaubens, das «Licht der Gnade», dessen Geheimnisse einmal im
« Lichte der Herrlichkeit» entritselt werden. Gilt der freie Wille, gilt
nicht die Gnade und die Erwahlung allein, so ist keine Heilsgewissheit
mehr méglich. Um diese ist es thm aber zu tun, fiir sie gibt er Vernunft
und Freiheit gerne dahin; in Kraft dieser Gewissheit vermag er das Ab-
surde zu ertragen, das im Gedanken an die Pradestination liegt. « Ich
bekenne von mir, dass ich, wenn es méglich wire, nicht méchte, dass mir
ein freier Wille gegeben werde, oder etwas in meiner Hand gelassen wiirde,
womit ich nach dem Heile streben kénnte.. Denn welches Werk voll-
bracht wire, immer bliebe der unruhige Zweifel, ob es Gott gefalle oder
ob er noch mehr fordere, wie es die Erfahrung aller Werkheiligen beweist
und wie ich zu meinem groffen Ungliick in so vielen Jahren zur Geniige
gelernt habe. »

Dies eben ist das Verbrechen des Unglaubens, dass der Mensch an
Gottes Huld zweifelt. Aber darin muss jeder notwendig stecken bleiben,
der das Heil im Geringsten von menschlicher Freiheit abhingig machen
will. Nur im Verzicht darauf und im Clauben an Gottes Huld liegen
Erlésung und Friede. Aber auch Verzichten und Glauben sind nicht des
Menschen Werk. « Da jetzt Gott mein Heil aus meinem Willen fort-
genommen und in seinen Willen aufgenommen hat, ... bin ich ruhig

44t



und gewiss, dass er treu 1st und mir n cht liigen wird, auch miachtig und
stark ist, dass kein Teufel, keine Widrigkeiten 1thn werden iiberwiltigen
und mich ihm werden entreiflen kénnen. »

So zeigt sich Luthers Eigenart gerade in der Frage der Erwihlung,
deren deutlich herausgearbeitete Gegenseite die Verwerfung ist. Das
Problem stellt und beantwortet sich aus persénlicher Erfahrung heraus.
Es ist fiir thn keine Nebenfrage, in der man in guten Treuen verschieden
denken kann. ¢« Der heilige Geist ist kein Skeptiker.» Luther ist seiner
ganzen Anlage nach nicht imstande, mit dem feinen Erasmus einen Ge-
lehrtenstreit iiber eine dreifache Art des Willens, die Schwiergkeit einer
Entscheidung iiber die Pridestination und dergleichen auszufechten.
Hinter solcher Feinheit wittert er etwas mehr als Gelehrsamkeit, namlich
ein Unberiihrtsein von der Sache, die fiir thn die Sache ist. Diese Sache
aber ist die Erlésung, deren wir teilhaftig werden durch den Glauben an
das, was Gott in seiner Treue fiir uns getan hat.

11

Es 1st nicht dasselbe, wenn Luther davor warnt, nicht wie die « freveln
und hochfahrenden Geister » den Verstand zum « Abgrund géttlicher
Vorsehung » zu erheben, wie wenn Zwingli einem befreundeten Pfarrer
schreibt: «Pass auf, bring das (von der Vorherbestimmung) nur vor-
sichtig und fromm vors Volk; nur wenige kommen zur Héhe eines solchen
Verstiandnisses. » Luther warnt als Glaubender vor der Vernunft, die das
Geheimnis nicht ehren kann, Zwingl als Verstindiger vor dem Unver-
stand, der die erhabene Weisheit nicht einsieht und verkehrt auffasst.

Denn Zwingli hat ein fast naiv zu nennendes Vertrauen darauf, dass
der menschliche Verstand wenigstens die Notwendigkeit der Vorher-
bestimmung mit logischen Schliissen aus Gottes Wesen ableiten kénne.
Zwar muss auch er bei der negativen Seite der Pridestination, der Ver-
werfung der durch Gottes Ratschluss allein Verdammten, bekennen,
dass hier ein Geheimnis walte. Aber den unangenehmen Frager fertigt
er beinahe mit launigem Spott ab: « Warum dich Gott nicht gut mache,
darum musst du ihn fragen; ich bin nicht in seinem Rat gesessen. » Oder
gar derb: « Kein Nachtgeschirr spricht: Warum hast du mich nicht zu
einem Trinkgeschirr gemacht?»

Aber 1hn charakterisiert doch die Vorliebe, mit dem Schiff und den
Segeln seiner Gedanken «das gewaltige Meer dieser wunderbar hohen
Dinge » zu durchfahren. Er hofft, mit Vernunftgriinden die — freilich fiir

778



hn unerschiitterliche — Grundlage der biblischen Wahrheit erhirten und
kliren zu konnen. Wir méchten diesen Zug an thm nicht vermissen. Mit
seiner Wiirdigung der Antike ist dies doch etwas vom besten, was er aus
dem Humanismus seiner Friihzeit hiniibergenommen hat. Das alte Ver-
trauen der Scholastik auf die Verniinftigkeit und Beweisbarkeit der Offen-
barungswahrheit regt sich nun in viel stirkerem Mafle. Zusammen mit
dem mystischen Spiritualismus vom «innern Wort » pocht dieser philo-
sophische Zug von innen her an die Mauern des Dogmas, leise zwar und
seiner geistesgeschichtlichen Bestimmung unbewusst, einmal diese Mau-
ern durchbrechen und stiirzen zu miissen. Wenn Zwingli auch die Ehre
genieft, in deutlichem Zusammenhang mit der Aufkliarung zu stehen, so
hat doch nicht er, sondern Luther gefiihlt, dass es sich in solchem Speku-
lieren um eine Gefahr fiir die « Offenbarung » handelte. Er macht Zwingli
den Vorwurf des reinen Heidentums. Ohne Arg, vollig naiv antwortet
der Ziircher: « Was verschligt's tibrigens, das Géttliche und Religiose
philosophisch zu nennen? Man miisste sich denn nicht scheuen, die
Wahrheit verhasst zu machen, wenn man sie den Philosophen tiberlasst,
ohne zu bedenken, dass die Wahrheit immer vom heiligen Geiste stammt.»
Den hellen und bewussten Zwingli in dieser Weise auf Wegen wandern
zu sehen, deren Ende er nicht absah, den klaren und niichternen Mann
schon unbewusst im Geiste jenes spitern Jahrhunderts, das sich stolz die
Zeit der Aufkldrung nannte, risonnieren zu héren, sein Streben, in blofer
Analyse und Synthese von Vernunftbegriffen die Tiefen Gottes und der
Welt zu erfassen: das ist fiir uns Spétere nicht nur ein reizvolles, sondern
ein ergreifendes, zuweilen sogar rithrendes Schauspiel.

Darum interessiert uns an Zwinglis Priadestinationslehre die eigentiim-
liche Methode, sie aus einem reinen Vernunftdenken abzuleiten, seine
kiihle, iiberlegene Klarheit, die Ruhe, in der er vom leidenschaftlich be-
wegten Luther absticht. Aber trotz seinem lehrhaftenTon, das, was so
wunderbar und erhaben ist, auch in seinem einfachen So-sein-miissen
darzustellen, fithlen wir die religiose Warme und Tiefe, die hinter seiner
Darstellung als das eigentlich Treibende steht. Der oberste Verstand hat
jaalle Haare gezahlt auf unserem Haupte, kein Sperling fallt zu Boden ohne
die Vorsehung des Vaters. Das ist fiir ihn der sichere Harnisch, in dem
er ganz getrost unter Christi Fahnen dient. « Die Vorsehung ordnet alles
an, nicht nur Esau, keine Pflanze im Meer, kein Unkraut im Garten,
keine Miicke in der Luft lebt oder stirbt ohne sie.» Wer glaubt, ist von
Gott erwihlt, vorherbestimmt zum Glauben; er kann nicht aus der Gnade
herausfallen; wer nicht glaubt, der ist verworfen durch Gottes freie Wahl,

779



aber er 1st doch in allem Tun von Gott getrieben, auch beim Verbrechen,
sogar beim Vatermord.

Zwingli leitet in seiner gedachtnismiflig wiedergegebenen und er-
weiterten Marburgerpredigt (Zusammenkunft mit Luther 1529) die Vor-
sehung, oder, wie er nachher préziser sagt, die Vorherbestimmung, aus
dem ontologischen und kosmologischen Gottesbegriff ab.

Aus dem Begriff des « Guten und Einen», des «hochsten Seins»,
folgert er in langen und griindlichen Ausfiithrungen, « dass die Vorsehung
notwendig ist und alles bewegt und anordnet.» Vorwirts und riickwirts
wird der ontologische Zirkelschluss vollzogen, bis es wieder heifit: « So
glaube ich, steht es fest: es gibt eine Vorsehung und muss sie geben. »
Noch genauer wird die Vorsehung vom Begriff der Weisheit unterschie-
den, indem diese mehr die géttliche Potenz in sich fasst, Vorsehung aber
das Handeln dieser Kratt bedeutet. « Wir definieren also: Vorsehung ist
die dauernde und unverinderliche Regierung und Leitung aller Dinge. »

Auch indem Zwingli den Weg des kosmologischen Gottesbeweises
geht, muss er auf die letzte Ursache stoflen, welche die Erde und die
Sterne aus dem Nichts geschaffen hat. Alles Vergingliche und Begrenzte
weist zuriick auf «jenen ersten Beweger und Urheber aller Dinge, Gott
und Vater ». Direkt spinozistisch werden die Begriffe des ersten Seins
und des Unbegrenzten dialektisch verwendet. « Da es nur ein einziges
Unbegrenztes gibt, kann es aufler diesem nichts geben..., es muss
zweifellos hinsichtlich des Seins und der Existenz alles Gottheit sein, denn
diese ist das Sein aller Dinge.» Mit schéner Weitherzigkeit anerkennt
hier unser christlicher Theosophe den Ausdruck «natura» bei Plinius
an, der mit diesem Namen die Alles treibende, einende und trennende
Gottheit gemeint habe und diese Bezeichnung nur darum nicht wibhlte,
well sie durch die Vielgotterei seiner Zeit kompromittiert gewesen sel.

Und nun wird der Philosophe zum Prediger. Das helle, blendende
Licht der Wahrheit giefit sich aus iiber die Schépfung. Zwinglis frommer
Sinn vereinigt sich mit einer entziickenden Beobachtungsgabe. « Nicht
nur der Mensch ist géttlichen Geschlechts, sondern alle Kreatur. » Maus
und Igel verkiindigen durch ihre Gestalt und ihr Tun die Vorsehung.
Wie in Erinnerung an seine Jugendzeit, da er hoch oben im Toggenburg
am Fuf} des Altmann und Séntis irgendwo versteckt auf der Lauer lag,
wird das Tun des Murmeltiers und des Eichhérnchens mit anschaulicher
Behaglichkeit geschildert. Aber nicht nur diese geringen Tiere, sondern
die ganze Natur, Erde, Tau, Regen, die stumpfe, rohe und trige Masse
der Berge selbst, lassen die Gegenwart der gottlichen Kraft spiiren, durch

780



die sie sind. So 1st Zwingli vom kosmologischen unversehens zum teleo-
logischen Gottesbeweis iibergeglitten.

Zusammenfassend schlieBt er die drei ersten Kapitel der erwiihnten
Schrift, der wir gefolgt sind, mit dem Satze: « Es gibt keinen Zufall und
kein Ungefihr. »

Bevor wir nun zeigen, wie der Begriff der Vorsehung sich folgerichtig
fir Zwingli zuspitzt in den der Priidestination, mag durch einen vom
Ziircher selbst deutlich zum Ausdruck gebrachten Gegensatz zu den
Wittenbergern noch genauer auf die Stimmung hingewiesen sein, welche
der Vorsehungsglaube fiir unsern Reformator in sich schliefit und um
sich verbreitet.

Gerade wegen seiner philosophischen, stark intellektuell imprignierten
Haltung nimmt Zwingli eine ruhigere, abgeklirtere Stellung ein zum
Gesetz und zur Siinde als Luther. Denn diese werden bestindig auch
unter der Vorsehung gesehen. Dabei wird das Gesetz in erster Linie
positiv gewertet. Er kann nicht « wie gewisse hervorragende Manner » -
gemeint sind die Wittenberger — blofl vom Schrecken, Verdammen und
Richten des Gesetzes reden. Es ist ja seinem Wesen nach « Anlage, Wille,
Natur Gottes selbst.» Durch Kundtun seines Willens legt Gott den
Anfang zur Gotteserkenntnis. « Leitung durch die Vorsehung und Er-
ziechung durch das Gesetz sind nicht zwei verschiedene Dinge. » Die Vor-
sechung gibt das Gesetz, damit es den Menschen regiere.

Aber diese Wiirdigung geht noch weiter. Wenn Luther von der Werk-
gerechtigkeit ausgegangen ist und in qualvollem Ringen erkannte, dass
dieser Weg fiir thn ungangbar war, so geht Zwingli deutlich vom Gottes-
begriff aus, von der Vorsehung, und er hat damit einen Standort ge-
wonnen, von dem aus er sozusagen Gott hinter die Kulissen schaut.
Luther steht vor dem Gesetz, das ithn von der Gnade und Seligkeit trennt.
Zwingli ist der héchsten Giite, Macht, Weisheit von Anfang theoretisch
gewiss und begreift, wie sich dieselbe dem Menschen iiber den Weg des
Gesetzes — mag’s auch ein Umweg sein — erzeigen musste. Das Gesetz
muss ja sein, sogar Gewalt, Ungerechtigkeit, Siinde miissen sein. Wie am
Bittern das Siifle erkannt wird, so an der Gewalt die Milde, an der Schuld
die Unschuld. Engel und Mensch kénnen die Gerechtigkeit nur erkennen
an threm Gegensatz. « Im Augenblick der Ubertretung schauten sie der
Gerechtigkeit ins Antlitz. »

Auch hier geht Zwingli auf Pfaden, die in der deutschen Philosophie
erst spiter von Jakob Bohme und Schelling wieder betreten wurden.
Diese Verwandtschaft mit den Mystikern und Theosophen ist nicht

781



verwunderlich, wenn man bedenkt, wie Zwingli immer wieder:« in der Be-
trachtung der Gottheit, die gleichsam die sicherste Burg der Religion ist»,
sich zu vertiefen sucht und von da aus seine Probleme lést. So ruht denn
gerade iiber der von Luther so schmerzvoll und heftig empfundenen
Frage des Gesetzes bei Zwingli ein versshnender, milder Glanz: Es muss
alles so sein, auch da ist Weisheit zu bewundern. Diese Stimmung fufit
aber auf seinem Vorsehungsglauben.

Wir wundern uns nun nicht mehr, wenn der Ziircher Reformator die
Pridestination wie Luther in schirfster Form verkiindigt. « Die Pri-
destination ist die freile Bestimmung Gottes iiber uns ohne Riicksicht
auf gute und bose Taten.» Sie ist ein freier, durch nichts weiteres be-
stimmter Vorsatz des allwaltenden Willens, der niemand verantwortlich
ist. Die Erwihlten sind Exempel von Gottes Giite, die andern der Ge-
rechtigkeit. Keine mittelbare Ursache, wie die menschliche Freiheit eine
ist, kann den Beschluss Gottes umstoflien. Wie bei Luther ist der Glaube
eine reine Gabe. Die Erwihlung oder Verwerfung ist der Realgrund
alles andern.

Der Glaubige hat fiir sich selbst die Gewissheit der Erwihlung. «Ihre
Erwihlung ist nicht nur Gott bekannt, sondern den Erwihlten selber
auch. » Aber fern 1st Zwingli nun allem plumpen Zihlen des auserwihlten
Volkes. Auch nicht ein Gliubiger darf iiber einen andern das Verdam-
mungsurteil fillen. Es gilt nicht das kategorische : Wer nicht glaubt, ist
verdammt. Vielmehr das bis ans duflerste Ende hypothetische: «Wer
hért, was es um den Glauben ist und unglaubig bleibt und unglaubig
stirbt, den kénnten wir vielleicht zu den Verdammten werfen.» So zeigt
sich beim humanistischen Zwingli auch ein edler, humaner Zug. Und
nicht schéner hitte er seine Aussagen iiber die Erwiahlung schlieflen
kénnen, als er es mit jener bekannten Schilderung in seinem Schwanen-
gesang tat, da neben den Heiligen des alten und neuen Bundes, allen
guten und frommen Seelen, auch Sokrates, Herkules, Theseus, Cato,
und wie sie alle heiflen, mit Christus im Reiche Gottes zu Tische sitzen.

II1

Fiir Calvin ist ebenso wie fiir Zwingli die Lehre von der gottlichen
Vorsehung die allgemeinere Voraussetzung der Pridestination. Der ge-
samte Weltlauf wird aus dem machtvollen « quia ita vult » Gottes ab-
geleitet. Immer wieder betont Calvin, dass Gott Wille ist, schaffender
und sorgender Wille. Von diesem Willen weill er sich iiberall sicher

782



geleitet, auch da, wo Not und Kampf zu bestehen sind, selbst wenn der
Untergang droht. « Von der Vorsehung Gottes nichts zu wissen, ist der
elendeste Zustand, der sich denken lisst; sie zu kennen, ist das hochste
Gliick. » Energisch wendet er sich aber gegen «die Verleumdung », der
Vorsehungsglaube habe etwas mit dem Fatum der heidnischen Stoiker
zu tun. Gliick, Zufall, Schicksal sind Worte, die ein Christ nicht aner-
kennt; denn die Weltordnung wird nicht durch blinde naturhafte Ge-
walten geschaffen, sondern durch Gottes Willen, durch eine Personlich-
keit. Immer wird nun von Calvin betont, dass der Vorsehungsglaube
nicht blof} ein Quietiv fiir den Menschen ist, sondern eine Kraft fiir den,
der von der Vorsehung als Werkzeug ausersehen ist und durch den sie
wirkt.

Schon in Calvins Ausfithrungen iiber die Providenz, einem der schén-
sten Teile seiner groflen Dogmatik, fallt nun aber das Wort : « Als Haupt-
punkt dieser Ausfithrungen sei festgehalten: da der Wille Gottes aller
Dinge Ursache genannt wird, so habe ich seine Vorsehung als Lenkerin
in allen Plinen und Werken der Menschen statuiert, so dass er nicht nur
in den Erwihlten, welche durch den hl. Geist geleitet werden, seine Macht
ausiibt, sondern auch die Verworfenen zwingt, ihm willfahrig zu sein.»

Aber erst da, wo am Schlusse des dritten Buches der Institutio iiber der
straffen und grof} gegliederten Architektonik der Calvinischen Gedanken
sich nun die Pridestinationslehre wie eine michtige Kuppel erhebt, wird
man sich so recht dessen bewusst, welche iiberragende Bedeutung sie fiir
den Genfer hat. Jetzt hat man nicht das Gefiihl, sie wélbe sich als not-
wendiger Abschluss iiber dem gewaltigen Bau, sondern von der krénenden
Kuppel aus erscheinen nun Hohe und Festigkeit der tragenden Pfeiler
und Mauern bestimmt. Weil Calvin ein so zentrales Interesse hat an der
Pridestination, spricht er vorher dem Menschen schneidend jegliche
Freiheit ab, und darum wird auch die Freiheit Gottes gesteigert bis zur
Willkiir. In der Tat erhilt erst hier die Lehre iiber Gottes Wesen und
Eigenschaften ihre endgiiltige Fassung, indem die Attribute der Gerech-
tigkeit und Gnade deutlich dem souveranen Willen untergeordnet werden.

Es wire nun eine wohl durchzufiihrende, aber an dieser Stelle undank-
bare Aufgabe, im Einzelnen zu zeigen, wie in Calvins breiter Darlegung
der Pridestinationslehre die wesentlichen' Gedanken Luthers und Zwinglis
aufgehoben und systematisch verarbeitet sind. Das reformatorische Ver-
standnis der Schrift und Augustins bringen ja ganz von selber diese Uber-
einstimmung zustande. Es wire auch ungerecht, wenn wir Calvin
das tiefere religiose Interesse, welches bei den zwei andern Reformatoren

783



aufgedeckt wurde, nicht auch zugestinden. Auch hinter den beiden
klassischen Formeln Calvins steht Luthers Heilsgewissheit und Zwinglis
mannliche Tapferkeit, « unter dem Banner Christi zu dienen ». Sie hétten
die Sache ganz gleich fassen konnen.

« Wir nennen Vorherbestimmung den ewigen Beschluss Gottes, nach
welchem er bel sich festgesetzt hat, was er von einem jeden Menschen
geschehen lassen wollte; denn sie werden nicht zur gleichen Bestimmung
geschaffen, sondern den einen wird das ewige Leben, den andern die
ewige Verdammung zuvorgeordnet. »

« Wir sagen, was also die Schrift klar zeigt, dass Gott durch einen
ewigen und unabinderlichen Beschluss einmal bestimmt habe, welche er
einmal zum Heile annehmen wollte, und welche er dagegen dem Ver-
derben weihen wollte. »

Das Heil ist freilich allen Menschen angeboten, aber gleichwohl bleibt
die Schar der Auserwihlten klein. Die allgemeine Berufung hat nun fiir
die wirklich Erwahlten die tréstliche Bedeutung, dass keine Siinde zu
grof} ist, als dass sie nicht vergeben werden konnte. Bei den andern aber
verschirft sie das Gericht, weil sie trotz der allgemeinen Einladung sich
nicht zu Gott bekehren; und dies macht nun die Verwerfung erst recht
gerecht. Wir diirfen allerdings hier nicht weiter fragen, was das fiir eine
Gerechtigkeit sei, die den ausdriicklich und von vornherein zum Ver-
derben bestimmten Menschen erst noch schuldig werden lisst. Da es ein
Erwihlter ist, der redet, liegt auch nicht jene Trauer iiber den Beschluss
der « himmlischen Michte » in Calvins Ausfithrungen, wie sie im Harfner-
lied zum Ausdruck kommt:

Thr fithrt ins Leben uns hinein,

Thr lasst den Armen schuldig werden,
Dann iiberlasst ihr ihn der Pein ;
Denn alle Schuld richt sich auf Erden.

Eine eisige Kilte liegt iiber Calvins Ausfithrungen. Gott hat so" ge-
handelt, weil er so wollte. Uber seinem Willen gibt es kein Gesetz. Er
kann mit Schweigen seine Ankliger zu Paaren treiben.

Wir brauchen von der Wiirdigung Calvins, die wir ihm in dieser Sache
bereits zugestanden haben, nichts zuriickzunehmen; aber wir werden doch
das peinliche Gefiihl nicht los, dass er, der die Pradestination als letzter
der drei groflen Reformatoren am konsequentesten lehrt, von ihrer Harte
und Grausamkeit am wenigsten bewegt ist. Er gesteht etwa, dass es ein
« schrecklicher Beschluss » sei, aber fiir die, welche das decretum horribile
lastern, hat er die Schimpfnamen « Siue und Hunde » bereit. Auch Luther

784



und Zwingli ziehen sich bei den verniinftig-sittlichen Einwinden auf den
Willen und die Ehre Gottes zuriick; aber der Eindruck ist doch ein anderer.
Immer sind solche Urteile subjektiv, aber man wird doch unter dem Vor-
behalt, dass flieBende Uberginge stattfinden, etwa das Folgende sagen
kénnen :

Luther und Zwingli gehen von andern Gesichtspunkten aus und
werden, von eigenen und fremden Einreden gezwungen, auf die Pra-
destination gestoflen; Luther nach erfolgter Provokation und in ernstem
Unmut, Zwingli sogar mit dem sarkastischen Bild vom Trinkgefafl und
Nachtgeschirr, aber doch mit einem leisen Scherz. Fiir den Genfer ist
aber die Ehre Gottes der Ausgangspunkt und er fordert um ihretwillen
die Anerkennung des decretum horribile; in nichts zeigt sich Gottes Er-
habenheit und Freiheit wie eben im Geheimnis der Vorherbestimmung.

Calvin hat die Priadestinationslehre nach allen Seiten hin durchdacht,
nicht nur durchdacht, sondern auch durchlebt; er kennt nicht nur «ihren
Nutzen, sondern auch die dusserst siile Frucht»; aber er ist doch im-
stande, sie in systematischer Reithenfolge zu entwickeln und mit grofiter
Deutlichkeit steht sie vor ithm als Paradox. Dass er sich dabei nicht etwas
unbehaglich fiihlt, sondern zih daran festhilt, kennzeichnet 1hn als dog-
matischen Nachlaufer. Zwingli sprengt gewisse Harten der Lehre durch
seine Humanitit, z. B. in der Hoffnung, unter den Seligen auch fromme
Heiden zu tinden. Soweit kann Calvin nicht gehen. Gerade dieser Stein
des Anstofles, «dass bis zur Ankunft Christi ungefihr 4000 Jahre ver-
flossen, wihrend das Licht des Heils allen Heiden verborgen blieb, »
dass sie darum von ithm auf ewig ausgeschlossen sind, tiberspringt er mit
dem Satze, dass sie des Heiles nicht wiirdig waren. Dass aber andere,
die dessen auch nicht wert sind, gerettet werden, — « 1n dieser Verschieden-
heit zeigt sich eine wunderbare Tiefe des gottlichen Gerichts. »

So 1st es denn die Dunkelheit, das Numinose der Pridestination, in
der er beharren und ruhen will. Was fiir die menschliche Vernunft ohne
weiteres Ungerechtigkeit ist, das ist gottliche Gerechtigkeit, die eben
thr eigenes geheimnisvolles und unerforschliches Maf§ hat. Nicht das
Irrationale der Gnade, sondern eine irrationale Gerechtigkeit, die von
Menschen nur als Unrecht erkannt werden kann, entlockt ihm die Jubel-
rufe iiber das Erbarmen und die Tiefe der Weisheit Gottes, die der
Apostel Paulus dann findet, wenn das vorldufig verworfene Judenvolk
wieder eingebracht wird zum Heil. Es ist Epigonenlos, einen erst noch
gangbaren Weg weiter zu verfolgen, bis er klar und unbestreitbar als
Sackgasse endigt, und nun nicht umzukehren, sondern mit steifer

785



Zihigkeit im Absurden verweilend, aus der Not eine Tugend zu machen.
Calvin wird denn auch nicht miide, immer neu zu versichern und zu
fordern, dass der Mensch vor dem Geheimnis zu schweigen habe. Der
mit jedem ethischen Denken in Konflikt geratende Ausdruck fiir die Ehre
Cottes, die Pridestination, wird mit dem Nebel des « gelehrten Nicht-
wissens » umgeben. Wie die scharfe Felskante iiberm Wolkenmeer ragt
das empor, was an der ganzen Sache geoffenbart ist. Wie tief der undurch-
dringliche Abgrund ist, der auf allen Seiten zu gihnen scheint, das weif3
Calvin nicht; aber er deutet es mit schaudernder und ehrfurchtsvoller
Gebirde an, wenn er Ausdriicke wie «geheimer Ratschluss Gottes »,
¢ unergriindliche Verwerfung », «unerforschliche Erwihlung», «unbe-
greifliche Vorherbestimmung » anhautt.

&

Der weitere Verlauf der Dogmengeschichte hat nun freilich nach
heftigen Widerstinden auf reformierter Seite dazu gezwungen, dass man
die Verschanzung hinter das « Geheimnis » aufgeben musste. Ein solcher
Regress ins Numinose ist ja nie auf die Dauer méglich, wenn man nicht
auf dem hochragenden, von der Vernunft zwar direkt unangreifbaren
Felsenhorst geistig ausgehungert und von allem tapfern Denken isoliert
werden will. Aber besser als dieses Los ist es ja, endlich wieder hinab-
zusteigen ins Tal und — um noch einmal an den Harfner und an Mignon
zu erinnern — als Maultier im Nebel seinen Weg zu suchen. Diese Not-
wendigkeit zwingt sich allen auf, die aus der Hohe des Geheimnisses
und des geoffenbarten Paradoxes herab verkiindigen, sobald die Zeit
an ihnen vorbeigeschritten ist und ihre eigenen stirksten Argumente
sich gegen sie selber kehren. Auch die Vertreter der Pradestinationslehre
haben es erfahren miissen, dass die entriisteten Ausrufe Calvins, die
Weltmenschen, die sein Lieblingsdogma nicht annihmen, zweifelten
iiberhaupt an allen christlichen Wahrheiten, keinen oder nur einen
schlechten Eindruck machten. Denn tatsachlich ist es so gekommen, dass
gerade die zwel Beispiele, mit denen Calvin hier argumentiert, zugunsten
seiner Gegner ausgeschlagen haben: die Frage der Trinitit und der fiir
Calvin gefihrliche und lasterliche Zweifel daran, dass die Welt im Jahre
4000 vor dem Kommen des Erlésers geschaffen worden sei.

Unsere Pflicht aber ist es, ob der veralteten Hiille die grofien positiven
Werte nicht zu vergessen, welche fiir Luther, Zwingli und ausdriicklich
auch fiir Calvin im Glauben an die Vorherbestimmung lebendig waren.
Denn was sie bewog, auch hier wieder den grofiten Kirchenlehrer des

786



Altertums, Augustin, hervorzugraben, war ja nicht bloB scholastische
Uberlegung oder eine gefihrliche, boshafte Schrulle, sondern die ganz
personliche Heilsgewissheit, die Erfahrung von der Gnade und ihrer
Kraft zur Uberwindung und Umgestaltung der Welt, wie sie ihnen vor
allem an Paulus aufgegangen war. Ubersieht man dies, so kann man viel-
leicht durch gehérige Abstriche links und rechts eine annehmbare, un-
gefihrliche, jedenfalls aber auch langweilige Wiederbelebung des Pra-
destinationsdogmas zustande bringen. Das hat Schleiermacher getan. Er
lieB die anstsBige Verwerfung der Gottlosen fallen und zeigte, wie Gott
bestéindig aus der Gesamtmasse des Menschengeschlechtes, das in Siinde
liegt, die neue Kreatur hervorruft. Aber nicht die Auffiillung alter Be-
griffe mit neuemn Gehalt ist das Schénste an seiner Darstellung der alten
Lehre; das Positivste ist vielmehr seine Kritik, indem er in edler Huma-
nitat auf das Mitgefiihl hinweist, welches in der Erinnerung an die Ver-
lorenheit anderer keine Ruhe findet und eine Seligkeit blof fiir einen
Teil der Menschen ausschlieft.

Unser Zeitalter zeigt wie auf andern Gebieten auch in der Theologie
Restaurationsgeliiste. Um die matte Halbheit Schleiermachers in unserer
Frage zu vermeiden und etwas Robustes in die Welt zu setzen, nach dem
tiberall so grofies Verlangen herrscht, hat man auch hier neuerdings
Kritik, Vernunft, «sentimentale Humanitit» und dergleichen beiseite
geschoben, um zur ¢reinen Sachlichkeit » der Reformatoren zuriick-
zukehren. Mit einiger dialektischen Gewandtheit und ein paar handfesten
Umdeutungen lisst sich das gewiss machen, sogar so, dass man einige
Verwunderung erregt und nicht wenig Staub aufwirbelt. Es heifit jetzt,
alles was hebriisch, griechisch und lateinisch iiber den verworfenen Esau
und den erwihlten Jakob geschrieben steht, stimme; nur sei Jakob zu-
gleich Esau und der Verworfene zugleich der Erwihlte. Doch diirfte es
sich bei solcher Auffrischung eher um eine «Posse, als um die Sache »
handeln; und mit Recht wird man auch von der Theologie verlangen,
dass sie einmal aufhére mit dem stillschweigenden und geistreichen
Umdeuten alter Formeln.

Wertvoll aber ist der von Schleiermacher geduflerte kritische Gedanke,
dass das Mitgefiihl die ganze Menschheit von oben nach unten verbindet.
Wenn einer verloren ist, so ist auch bei allen andern kein Heil maglich.
Das miissen wir entschlossen und bis zuletzt als ethische Forderung
aufrecht halten. Gerade in der Verfolgung dieser sittlichen Kritik finden
wir dann vielleicht den Anschluss an die Quellen des Trostes und der
Kraft, die ehemals in den Kanilen des Pridestinationsdogmas fluteten.

787



Da machte der einzelne die Erfahrung, wie er personlich in der Welt des
Todes und der Siinde berufen wird, wie ihm ein Werk aufgetragen, ithm
Menschen aufs Gewissen gelegt werden, wie er aber auch geschiitzt wird
und sich in Versuchungen, in Miidigkeit und Riickfillen immer wieder
erheben darf.

Dafiir sind die Reformatoren — und hier geben wir unbedenklich und
freudig Calvin und seinen Hugenotten den Vortritt — die am nachsten
liegenden Beispiele. Immer stehen sie da als ein grofles Schauspell, weil
sie von der Gewissheit getragen wurden, dass Gottes Gnade auf sie per-
sonlich gerichtet war und durch sie Heil schaffen wollte. « Ich habe dich
erwihlet, du bist mein.» «Ihr habt mich nicht erwihlet, sondern ich
habe euch erwihlet.» Dahinter steckt vielleicht eine anthropomorphe
Vorstellung von Gott; aber ist sie nur recht kraftig, so hat sie gewiss ihr
Recht. Denn Gott ist nicht eine abstrakte Norm und keine Quintessenz,
sondern ethischer Wille, rettende, suchende Person; und er bildet Willen
und schafft Personen «nach seinem Bilde ».

Diese lebendige und immer auferbauende Tatsache durchstrahlt
schlieBlich auch die starr und fremd anmutende Dogmatik der drei grofien
Reformatoren, in welcher die Lehre von der Vorherbestimmung einen
zum Teil iiberragenden Platz einnimmt.

788



	Vorsehung und Vorbestimmung bei den Reformatoren

