
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 8

Artikel: Vorsehung und Vorbestimmung bei den Reformatoren

Autor: Marti, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vorsehung und Vorherbestimmung bei den
Reformatoren

Von Paul Marti

Die Lehre von der Vorherbestimmung des Menschen zum Heil oder

zum Verderben wird weithin als besonders originaler Zug im geistigen
Bilde Calvins mit mehr oder weniger Entsetzen angestaunt. Man tut
Calvin aber Unrecht, wenn man ihm den Vorwurf von Härte und
Grausamkeit macht und dabei meint, man sei in solcher Ablehnung gedeckt
durch die beiden andern Großen der Reformation, den « gemütvollen
Luther » und den « schon aufgeklärteren Zwingli ». Denn ein näheres

Bekanntwerden mit diesen beiden andern bereitet uns die Überraschung
und vielleicht sogar Enttäuschung, dass so ziemlich alles, was der Genfer
Reformator in dieser Sache lehrte, bei ihnen auch zu finden ist.

Freilich äußern sich Luther und Zwingli mehr zufällig zur Frage der
Prädestination. Aber wo der Anlass dazu gegeben ist, bricht ihre
Uberzeugung, persönlich erwählt zu sein und es mit einer Welt zu tun zu haben,

wo es nach Gottes ewigem Ratschluss eine Verdammnis gibt, wie ein
verborgenes Feuer plötzlich mit hellem Schein aus der Tiefe ihres Herzens
und Glaubens empor. Dieses Dämonische, das bei ihnen bloß hie und da

aufblitzt und dann mächtig fasziniert, ist aber bei Calvin sozusagen immer
sichtbar; und es gibt seinem Charakter nun den Zug jener furchtbaren
Entschlossenheit und Unheimlichkeit, der viele abstößt. Auf
Höhepunkten der Polemik und der Verkündigung lassen uns Luther und Zwingli
einen Blick in ihr Bewusstsein von der Erwählung tun, und wir spüren
dann, dass wir hiei vor einem Ursprung ihrer Kraft, Sicherheit und Autorität

stehen. Bei Calvin aber sind wir jederzeit darauf gefasst, auf die
Vorherbestimmung, Erwählung und Verwerfung gewiesen zu werden; das

Erlebnis ist mehr an die Oberfläche getreten, gedanklich verarbeitet,
zergliedert und an einen weithin sichtbaren Ort in einer einheitlichen Lehre
gestellt. Er ist nicht nur religiöse Person, die unter dem Zwange der
Prädestination redet und handelt, sondern mehr als die beiden andern Theologe,

dem das Erlebnis zur Lehre, zum Dogma wird.
Dieser vorläufige Eindruck soll nun im Folgenden vertieft werden;

aber indem versucht wird, der Reihe nach die Stellung eines jeden zur
Prädestination zu skizzieren, werden wir bei aller äußeren Gleichheit der
Aussagen doch den Reichtum und die Verschiedenartigkeit der drei großen
Reformatoren gewahren. Und wenn neueste Theologen (Barth, Brunner,

773



Gogarten) auf das übereinstimmende Zeugnis der Reformatoren in der
« letzten Gipfelmöglichkeit der Prädestination » hinweisen, so soll hier
gezeigt werden, wie wenig diese Ubereinstimmung im Grunde besagt.1)

I

Luther wurde durch Erasmus zu einer klaren Stellungnahme in dieser

Frage gezwungen. Wie eine Ahnung von dem Zwiste, der zwei Jahre

später losbrechen sollte, mutet eine Stelle in der Vorrede zum Römerbrief

an (1522). Hier wird zwar nicht direkt von der Vorherbestimmung
gesprochen, sondern bloß von der « ewigen Vorsehung Gottes, daher es

ursprünglich fließt, wer glauben oder nicht glauben soll, von Sünden
los oder nicht los werden kann. » Doch werden die Leser des Römerbriefes

ermahnt, nicht wie die freveln und hochfahrenden Geister hier
oben beim Abgrund der göttlichen Vorsehung anzuheben. Der Mensch,
seine Sünde und seine Erlösung, steht im Mittelpunkt aller Interessen.
Erst der erlöste Mensch ist imstande, in ein richtiges Verhältnis zur
Vorsehung zu kommen. Für andere ist sie ein « Abgrund », für ihn aber
« tröstlich ». « Ohne Leiden, Kreuz und Todesnöte kann man die
Vorsehung nicht ohne Schaden und heimlichen Zorn wider Gott handeln. »

So ist das Thema aus pädagogischen Gründen heikel. Es berührt ein
Letztes. Wohl wirkt Luther aus diesem Geheimnis heraus; aber er fängt
mit gutem Grunde nicht damit an, es offenbar zu machen. Ganz von
selber wird sich dem dieses Letzte erschließen, der von der Sünde zur
Gnade gekommen ist.

Wie nun aber der Streit mit Erasmus losbricht, ist von solcher Zurückhaltung

nichts mehr zu merken. Erasmus hatte den Angriffspunkt auf

Luther so gewählt, dass er sich vor den gebildeten Humanisten möglichst
wenig mit dem Katholizismus kompromittierte. So hat er seiner Ansicht
nach den Streit auf dem Gebiet der Moralphilosophie begonnen und
Luther in der Frage des freien Willens in die Enge zu treiben versucht.
Aber da traf er ihn gerade an einer religiös empfindlichen Stelle. Lutheis
Gegenschrift wird zu einem der eindrucksvollsten Zeugnisse seines

Glaubens.

Mit schöner Leidenschaft zeigt Luther immer wieder, dass es sich in
der Frage der Willensfreiheit für ihn nicht um eine sophistische Spitz-

*) Zitiert wird für Luther namentlich De servo arbitrio, d. h. «Vom verknechteten Willen »in
der Ubersetzung von Lic.Otto Scheel; für Zwingli vertraue ich mich hier der Auswahl von Finsler,
Köhler und Rüegg an; trotzdem mir nur für Calvin der lateinische Urtext der Institutio vom Jahre
1559 zur Verfügung steht, so hoffe ich doch, die Studie werde den Umgang mit denQuellen nicht
zu sehr vermissen lassen.

774



Bindigkeit handelt, sondern um das Entweder - Oder des Glaubens. Wenn
er auch dem kühlen Erasmus deutlich zu verstehen gibt, dass er die eigentlich

in Frage stehenden Interessen gar nicht versteht, so weiß er ihm doch
zu danken, dass er ihn gerade hier angegriffen hat. « Du allein hast

Wir nicht zugesetzt mit jenen fremden Sachen über das Papsttum, das

Fegfeuer, den Ablass und ähnliche Dinge, die vielmehr Possen als Sachen

sind, mit denen bisher fast alle vergeblich auf mich Jagd gemacht haben.
Du einzig und allein hast den Nerv der Sache gesehen und das Messer
an die Kehle gesetzt. Dafür danke ich dir von Herzen. »

Aber was ist nun dieser Nerv der Sache? Lassen wir Luther selbst
reden.

« Der freie Wille ist an und für sich bei allen Menschen das Reich des
Satans. » « Der menschliche Wille ist zwischen beide gestellt wie ein
Reittier. Wenn Gott sich darauf setzt, will er und geht er, wohin Gott
will. Hat der Satan sich darauf gesetzt, so will er und geht er, wohin Satan

will. Und es steht nicht in seinem Gutdünken, zu dem einen oder andern
dieser beiden zu laufen oder den einen oder andern zu suchen; sondern
sie selbst streiten darum, ihn zu gewinnen und zu besitzen. »

Gott ist allein freier Wille. Seine Macht ist grenzenlos, notwendig
wirkt er darum auch im Bösen. Auch die bösen Werkzeuge dienen seiner
Ehre. Warum er sie nicht ändert und sie bewegt, ist sein Geheimnis.
« Für seinen Willen kann man keine Ursache und keinen Grund angeben,
die ihm wie eine Regel und Meßschnur vorgeschrieben werden könnten;
denn nichts ist ihm gleich oder höher als er, sondern sein Wille ist eben
die Regel für alles. » Für Gott gibt es kein Sollen, nur für das von seinem

schlechtweg freien Willen abhängige Geschöpf.
Was Luther zu solchen Gedankengängen bewegt, ist nun nicht etwa

ein Interesse an der alten scholastischen Frage, ob Gott ein Sein, ein
« esse » sei oder Wille, ein « velle ». Derartiges Schwätzen und Spintisieren

liegt ihm fern. Er redet von seiner eigenen Erfahrung aus : er war
geknechtet, nun ist er aus Gnaden und ohne sein Zutun durch den Glauben
frei gemacht worden; und ein Reflex dieses Erlebnisses ist sein Wort,
dass die Auserwählten glauben werden, die übrigen aber zugrunde gehen.
Die Aussagen über den absoluten und souveränen Willen Gottes erheben
sich deutlich erst über der Erfahrung von der Vergeblichkeit aller menschlichen

sittlichen Bemühungen. Aber andererseits erhält Luther nun auch

einen Gottesbegriff, der dem der « Werkheiligen » religiös weit überlegen
!st. Er hat Gottesfurcht. Gott ist es, der alles in allem wirkt, in geheimnisvoller

Erhabenheit erwählt und verwirft, Leben und Tod austeilt, wann

775



und wo er will. Weil Luther in der « Verzweiflung von Grund auf •> an
allem menschlichen Wesen die beseligende Erfahrung gemacht hat, dass

Gott gerade den reuigen Sünder, der an sich selbst verzweifelt, annimmt,
ist sein Interesse an der Prädestination ein so entscheidendes.

Demgegenüber vermag nun die vernünftige Überlegung nichts, dass

ein bloßes Stützen auf die gerechtsprechende Gnade sittlich gefährlich
sein müsse. Luther antwortet vielmehr auf die Frage, wer sich da noch
einer Besserung befleißigen möchte: «Kein Mensch, und keiner wird
es auch können; denn um deine Verbesserer, die den Geist nicht haben,
kümmert sich Gott nicht, da sie Heuchler sind. Es werden aber die
Auserwählten und Frommen durch den heiligen Geist gebessert; die übrigen
gehen ungebessert zugrunde. »

Für Luther führt der Weg der Ethik immer tiefer in die Verlorenheit
hinein. Sie fordert immer Freiheit und Willen. Aber « die Sünde haftet
keineswegs an der Haut oder an den Haaren, sondern gerade an der
Vernunft und am Willen. » Es ist ein heilloses Missverständnis des gottlosen
Menschen, wenn er aus dem « Du sollst » des Gesetzes die Folgerung
zieht, er könne auch, wenn er wolle. Das Gesetz hat nur den Sinn, die
menschliche Freiheit vollständig ad absurdum zu führen und auf Gottes
Gnade und Willen aufmerksam zu machen. Wo es mehr will, da kann
Luther (wie etwa im Galaterbrief) sagen : « Hört ihr, Junker Gesetz, ihr
untersteht euch zu viel und wollt im Gewissen herrschen, dasselbige um
der Sünde willen anklagen, dem Herzen seine Freude, die es durch den
Glauben an Christus hat, wegnehmen und mich in Verzweiflung drängen,
dass ich sollte verloren werden. Das gebührt euch nicht, und ihr habt
dazu kein Recht. Darum so gedenke und bleibe auf deinem Mist und in
deinem Stall, herrsche und bläue dich mit dem alten Esel, dem Fleische,
und lass mir das Gewissen zufrieden. »

Die Ethik ist also ein vorbereitendes Stadium des Glaubens. Hat sie

sich in dieser Strenge ausgewirkt, den Menschen hineingetrieben in eine
« Verzweiflung von Grund auf », dann vollzieht sich ein mystischer
Ubergang, ein Bruch ein Sprung. «Wer gar nicht daran zweifelt, dass

alles am Willen Gottes hänge, der verzweifelt völlig an sich selbst, wählt
nichts aus, sondern erwartet den Gott, der da wirkt; der ist am nächsten
der Gnade, dass er gerettet wird. »

Aber jenseits dieses Bruches, über den der Glaube hinweghilft, finden
wir doch nicht die Frage gelöst, welche sich aus dem Diesseits der
Vernunft und Sittlichkeit erhebt: ob Gott nicht ungerecht sei, der sich der
einen ohne ihr Verdienst erbarme, und andere, die ebenso wenig Willens-

776



freiheit besäßen, verwerfe? Aber Luthers[HeilsverIangen ergreift
leidenschaftlich die von außen her kommende Verheißung und lässt sich durch
kein Dreinreden der immanenten Vernunft irre machen. Er hat selber
Gott als erwählende Gnade erfahren, darum preist er seine Güte, ob auch
andere unter seinem Zorn stehen, seine Gerechtigkeit, die sich durch
souveränen Freispruch einigen mitteilt, obschon vom Menschen aus gesehen
diese Auswahl ungerecht ist. Der Glaube widersteht allem Ärgernis und
bewahrt in Ehrfurcht Distanz vor den Geheimnissen des göttlichen
Willens.

Das ist denn auch Luthers immer wiederkehrende Antwort auf alle

vernünftigen Bedenken gegen die Prädestination : Sie ist als Mysterium
zu verehren. Gott kann nicht vor die Schranken des Justinianischen
Gesetzes gezogen werden, er darf mehr, als was die Ethik des Aristoteles
verschreibt. Speziell von der Verwerfung bezeugt der Reformator: « Ich
selbst habe mehr als einmal daran Anstoß genommen, bis in die Tiefe
und den Abgrund der Verzweiflung, so dass ich wünschte, niemals als

Mensch geschaffen zu sein, ehe ich wusste, wie heilsam jene Verzweiflung
und wie nahe der Gnade sie sei. » Wenn er auch jetzt noch empfindlich
durch die Einwürfe der Vernunft gestört wird, so gilt doch die Gewissheit
des Glaubens, das «Licht der Gnade», dessen Geheimnisse einmal im
« Lichte der Herrlichkeit » enträtselt werden. Gilt der freie Wille, gilt
nicht die Gnade und die Erwählung allein, so ist keine Heilsgewissheit
mehr möglich. Um diese ist es ihm aber zu tun, für sie gibt er Vernunft
und Freiheit gerne dahin; in Kraft dieser Gewissheit vermag er das

Absurde zu ertragen, das im Gedanken an die Prädestination liegt. « Ich
bekenne von mir, dass ich, wenn es möglich wäre, nicht möchte, dass mir
ein freier Wille gegeben werde, oder etwas in meiner Hand gelassen würde,
womit ich nach dem Heile streben könnte.. Denn welches Werk
vollbracht wäre, immer bliebe der unruhige Zweifel, ob es Gott gefalle oder
ob er noch mehr fordere, wie es die Erfahrung aller Werkheiligen beweist
und wie ich zu meinem großen Unglück in so vielen Jahren zur Genüge
gelernt habe. »

Dies eben ist das Verbrechen des Unglaubens, dass der Mensch an
Gottes Huld zweifelt. Aber darin muss jeder notwendig stecken bleiben,
der das Heil im Geringsten von menschlicher Freiheit abhängig machen

will. Nur im Verzicht darauf und im Glauben an Gottes Huld liegen
Erlösung und Friede. Aber auch Verzichten und Glauben sind nicht des

Menschen Werk. « Da jetzt Gott mein Heil aus meinem Willen
fortgenommen und in seinen Willen aufgenommen hat, bin ich ruhig

777



und gewiss, dass er treu ist und mir n cht lügen wird, auch mächtig und
stark ist, dass kein Teufel, keine Widrigkeiten ihn werden überwältigen
und mich ihm werden entreißen können. »

So zeigt sich Luthers Eigenart gerade in der Frage der Erwählung,
deren deutlich herausgearbeitete Gegenseite die Verwerfung ist. Das

Problem stellt und beantwortet sich aus persönlicher Erfahrung heraus.
Es ist für ihn keine Nebenfrage, in der man in guten Treuen verschieden

denken kann. « Der heilige Geist ist kein Skeptiker. » Luther ist seiner

ganzen Anlage nach nicht imstande, mit dem feinen Erasmus einen
Gelehrtenstreit über eine dreifache Art des Willens, die Schwiergkeit einer
Entscheidung über die Prädestination und dergleichen auszufechten.

Hinter solcher Feinheit wittert er etwas mehr als Gelehrsamkeit, nämlich
ein Unberührtsein von der Sache, die für ihn die Sache ist. Diese Sache

aber ist die Erlösung, deren wir teilhaftig werden durch den Glauben an
das, was Gott in seiner Treue für uns getan hat.

II

Es ist nicht dasselbe, wenn Luther davor warnt, nicht wie die « freveln
und hochfahrenden Geister » den Verstand zum « Abgrund göttlicher
Vorsehung » zu erheben, wie wenn Zwingli einem befreundeten Pfarrer
schreibt: «Pass auf, bring das (von der Vorherbestimmung) nur
vorsichtig und fromm vors Volk; nur wenige kommen zur Höhe eines solchen

Verständnisses. » Luther warnt als Glaubender vor der Vernunft, die das

Geheimnis nicht ehren kann, Zwingli als Verständiger vor dem Unverstand,

der die erhabene Weisheit nicht einsieht und verkehrt auffasst.
Denn Zwingli hat ein fast naiv zu nennendes Vertrauen darauf, dass

der menschliche Verstand wenigstens die Notwendigkeit der
Vorherbestimmung mit logischen Schlüssen aus Gottes Wesen ableiten könne.
Zwar muss auch er bei der negativen Seite der Prädestination, der
Verwerfung der durch Gottes Ratschluss allein Verdammten, bekennen,
dass hier ein Geheimnis walte. Aber den unangenehmen Frager fertigt
er beinahe mit launigem Spott ab : « Warum dich Gott nicht gut mache,
darum musst du ihn fragen; ich bin nicht in seinem Rat gesessen. » Oder

gar derb : « Kein Nachtgeschirr spricht : Warum hast du mich nicht zu
einem Trinkgeschirr gemacht? »

Aber ihn charakterisiert doch die Vorliebe, mit dem Schiff und den

Segeln seiner Gedanken «das gewaltige Meer dieser wunderbar hohen

Dinge » zu durchfahren. Er hofft, mit Vernunftgründen die - freilich für

778



Ihn unerschütterliche - Grundlage der biblischen Wahrheit erhärten und
klären zu können. Wir möchten diesen Zug an ihm nicht vermissen. Mit
seiner Würdigung der Antike ist dies doch etwas vom besten, was er aus
dem Humanismus seiner Frühzeit hinübergenommen hat. Das alte
Vertrauen der Scholastik auf die Vernünftigkeit und Beweisbarkeit der
Offenbarungswahrheit regt sich nun in viel stärkerem Maße. Zusammen mit
dem mystischen Spiritualismus vom « innern Wort » pocht dieser
philosophische Zug von innen her an die Mauern des Dogmas, leise zwar und

seiner geistesgeschichtlichen Bestimmung unbewusst, einmal diese Mauern

durchbrechen und stürzen zu müssen. Wenn Zwingli auch die Ehre
genießt, in deutlichem Zusammenhang mit der Aufklärung zu stehen, so
hat doch nicht er, sondern Luther gefühlt, dass es sich in solchem Spekulieren

um eine Gefahr für die « Offenbarung » handelte. Er macht Zwingli
den Vorwurf des reinen Heidentums. Ohne Arg, völlig naiv antwortet
der Zürcher: «Was verschlägt's übrigens, das Göttliche und Religiöse
philosophisch zu nennen? Man müsste sich denn nicht scheuen, die
Wahrheit verhasst zu machen, wenn man sie den Philosophen überlässt,
ohne zu bedenken, dass die Wahrheit immer vom heiligen Geiste stammt.»
Den hellen und bewussten Zwingli in dieser Weise auf Wegen wandern

zu sehen, deren Ende er nicht absah, den klaren und nüchternen Mann
schon unbewusst im Geiste jenes spätem Jahrhunderts, das sich stolz die
Zeit der Aufklärung nannte, räsonnieren zu hören, sein Streben, in bloßer
Analyse und Synthese von Vernunftbegriffen die Tiefen Gottes und der
Welt zu erfassen : das ist für uns Spätere nicht nur ein reizvolles, sondern

ein ergreifendes, zuweilen sogar rührendes Schauspiel.
Darum interessiert uns an Zwingiis Prädestinationslehre die eigentümliche

Methode, sie aus einem reinen Vernunftdenken abzuleiten, seine
kühle, überlegene Klarheit, die Ruhe, in der er vom leidenschaftlich

bewegten Luther absticht. Aber trotz seinem lehrhaftenTon, das, was so

wunderbar und erhaben ist, auch in seinem einfachen So-sein-müssen
darzustellen, fühlen wir die religiöse Wärme und Tiefe, die hinter seiner
Darstellung als das eigentlich Treibende steht. Der oberste Verstand hat

ja alle Haare gezählt auf unserem Haupte, kein Sperling fällt zu Boden ohne
die Vorsehung des Vaters. Das ist für ihn der sichere Harnisch, in dem

er ganz getrost unter Christi Fahnen dient. « Die Vorsehung ordnet alles

an, nicht nur Esau, keine Pflanze im Meer, kein Unkraut im Garten,
keine Mücke in der Luft lebt oder stirbt ohne sie. » Wer glaubt, ist von
Gott erwählt, vorherbestimmt zum Glauben; er kann nicht aus der Gnade

herausfallen; wer nicht glaubt, der ist verworfen durch Gottes freie Wahl,

779



aber er ist doch in allem Tun von Gott getrieben, auch beim Verbrechen,

sogar beim Vatermord.
Zwingli leitet in seiner gedächtnismäßig wiedergegebenen und

erweiterten Marburgerpredigt (Zusammenkunft mit Luther 1529) die
Vorsehung, oder, wie er nachher präziser sagt, die Vorherbestimmung, aus
dem ontologischen und kosmologisehen Gottesbegriff ab.

Aus dem Begriff des « Guten und Einen », des « höchsten Seins »,

folgert er in langen und gründlichen Ausführungen, « dass die Vorsehung
notwendig ist und alles bewegt und anordnet. » Vorwärts und rückwärts
wird der ontologische Zirkelschluss vollzogen, bis es wieder heißt : « So

glaube ich, steht es fest: es gibt eine Vorsehung und muss sie geben. »

Noch genauer wird die Vorsehung vom Begriff der Weisheit unterschieden,

indem diese mehr die göttliche Potenz in sich fasst, Vorsehung aber
das Handeln dieser Kraft bedeutet. « Wir definieren also : Vorsehung ist
die dauernde und unveränderliche Regierung und Leitung aller Dinge. »

Auch indem Zwingli den Weg des kosmologischen Gottesbeweises

geht, muss er auf die letzte Ursache stoßen, welche die Erde und die
Sterne aus dem Nichts geschaffen hat. Alles Vergängliche und Begrenzte
weist zurück auf « jenen ersten Beweger und Urheber aller Dinge, Gott
und Vater ». Direkt spinozistisch werden die Begriffe des ersten Seins

und des Unbegrenzten dialektisch verwendet. « Da es nur ein einziges
Unbegrenztes gibt, kann es außer diesem nichts geben..., es muss
zweifellos hinsichtlich des Seins und der Existenz alles Gottheit sein, denn
diese ist das Sein aller Dinge. » Mit schöner Weitherzigkeit anerkennt

hier unser christlicher Theosophe den Ausdruck « natura » bei Plinius

an, der mit diesem Namen die Alles treibende, einende und trennende
Gottheit gemeint habe und diese Bezeichnung nur darum nicht wählte,
weil sie durch die Vielgötterei seiner Zeit kompromittiert gewesen sei.

Und nun wird der Philosophe zum Prediger. Das helle, blendende

Licht der Wahrheit gießt sich aus über die Schöpfung. Zwingiis frommer
Sinn vereinigt sich mit einer entzückenden Beobachtungsgabe. « Nicht
nur der Mensch ist göttlichen Geschlechts, sondern alle Kreatur. » Maus
und Igel verkündigen durch ihre Gestalt und ihr Tun die Vorsehung.
Wie in Erinnerung an seine Jugendzeit, da er hoch oben im Toggenburg
am Fuß des Altmann und Säntis irgendwo versteckt auf der Lauer lag,
wird das Tun des Murmeltiers und des Eichhörnchens mit anschaulicher

Behaglichkeit geschildert. Aber nicht nur diese geringen Tiere, sondern
die ganze Natur, Erde, Tau, Regen, die stumpfe, rohe und träge Masse

der Berge selbst, lassen die Gegenwart der göttlichen Kraft spüren, durch

780



die sie sind. So ist Zwingli vom kosmologischen unversehens zum
teleologischen Gottesbeweis übergeglitten.

Zusammenfassend schließt er die drei ersten Kapitel der erwähnten
Schrift, der wir gefolgt sind, mit dem Satze : « Es gibt keinen Zufall und
kein Ungefähr. »

Bevor wir nun zeigen, wie der Begriff der Vorsehung sich folgerichtig
für Zwingli zuspitzt in den der Prädestination, mag durch einen vom
Zürcher selbst deutlich zum Ausdruck gebrachten Gegensatz zu den
Wittenbergern noch genauer auf die Stimmung hingewiesen sein, welche
der Vorsehungsglaube für unsern Reformator in sich schließt und um
sich verbreitet.

Gerade wegen seiner philosophischen, stark intellektuell imprägnierten
Haltung nimmt Zwingli eine ruhigere, abgeklärtere Stellung ein zum
Gesetz und zur Sünde als Luther. Denn diese werden beständig auch

unter der Vorsehung gesehen. Dabei wird das Gesetz in erster Linie
positiv gewertet. Er kann nicht « wie gewisse hervorragende Männer » -
gemeint sind die Wittenberger - bloß vom Schrecken, Verdammen und
Richten des Gesetzes reden. Es ist ja seinem Wesen nach « Anlage, Wille,
Natur Gottes selbst. » Durch Kundtun seines Willens legt Gott den
Anfang zur Gotteserkenntnis. « Leitung durch die Vorsehung und
Erziehung durch das Gesetz sind nicht zwei verschiedene Dinge. » Die
Vorsehung gibt das Gesetz, damit es den Menschen regiere.

Aber diese Würdigung geht noch weiter. Wenn Luther von der
Werkgerechtigkeit ausgegangen ist und in qualvollem Ringen erkannte, dass

dieser Weg für ihn ungangbar war, so geht Zwingli deutlich vom Gottesbegriff

aus, von der Vorsehung, und er hat damit einen Standort

gewonnen, von dem aus er sozusagen Gott hinter die Kulissen schaut.
Luther steht vor dem Gesetz, das ihn von der Gnade und Seligkeit trennt.
Zwingli ist der höchsten Güte, Macht, Weisheit von Anfang theoretisch
gewiss und begreift, wie sich dieselbe dem Menschen über den Weg des

Gesetzes - mag's auch ein Umweg sein - erzeigen musste. Das Gesetz

muss ja sein, sogar Gewalt, Ungerechtigkeit, Sünde müssen sein. Wie am
Bittern das Süße erkannt wird, so an der Gewalt die Milde, an der Schuld
die Unschuld. Engel und Mensch können die Gerechtigkeit nur erkennen

an ihrem Gegensatz. « Im Augenblick der Übertretung schauten sie der
Gerechtigkeit ins Antlitz. »

Auch hier geht Zwingli auf Pfaden, die in der deutschen Philosophie
erst später von Jakob Böhme und Schelling wieder betreten wurden.
Diese Verwandtschaft mit den Mystikern und Theosophen ist nicht

781



verwunderlich, wenn man bedenkt, wie Zwingli immer wieder^« in der
Betrachtung der Gottheit, die gleichsam die sicherste Burg der Religion ist»,
sich zu vertiefen sucht und von da aus seine Probleme löst. So ruht denn

gerade über der von Luther so schmerzvoll und heftig empfundenen
Fr age des Gesetzes bei Zwingli ein versöhnender, milder Glanz : Es muss
alles so sein, auch da ist Weisheit zu bewundern. Diese Stimmung fußt
aber auf seinem Vorsehungsglauben.

Wir wundern uns nun nicht mehr, wenn der Zürcher Reformator die
Prädestination wie Luther in schärfster Form verkündigt. « Die
Prädestination ist die freie Bestimmung Gottes über uns ohne Rücksicht
auf gute und böse Taten. » Sie ist ein freier, durch nichts weiteres
bestimmter Vorsatz des allwaltenden Willens, der niemand verantwortlich
ist. Die Erwählten sind Exempel von Gottes Güte, die andern der
Gerechtigkeit. Keine mittelbare Ursache, wie die menschliche Freiheit eine
ist, kann den Beschluss Gottes umstoßen. Wie bei Luther ist der Glaube
eine reine Gabe. Die Erwählung oder Verwerfung ist der Realgrund
alles andern.

Der Gläubige hat für sich selbst die Gewissheit der Erwählung. « Ihre
Erwählung ist nicht nur Gott bekannt, sondern den Erwählten selber
auch. » Aber fern ist Zwingli nun allem plumpen Zählen des auserwählten
Volkes. Auch nicht ein Gläubiger darf über einen andern das

Verdammungsurteil fällen. Es gilt nicht das kategorische: Wer nicht glaubt, ist
verdammt. Vielmehr das bis ans äußerste Ende hypothetische: «Wer

hört, was es um den Glauben ist und ungläubig bleibt und ungläubig
stirbt, den könnten wir vielleicht zu den Verdammten werfen. » So zeigt
sich beim humanistischen Zwingli auch ein edler, humaner Zug. Und
nicht schöner hätte er seine Aussagen über die Erwählung schließen

können, als er es mit jener bekannten Schilderung in seinem Schwanengesang

tat, da neben den Heiligen des alten und neuen Bundes, allen

guten und frommen Seelen, auch Sokrates, Herkules, Theseus, Cato,
und wie sie alle heißen, mit Christus im Reiche Gottes zu Tische sitzen.

III

Für Calvin ist ebenso wie für Zwingli die Lehre von der göttlichen
Vorsehung die allgemeinere Voraussetzung der Prädestination. Der
gesamte Weltlauf wird aus dem machtvollen « quia ita vult » Gottes
abgeleitet. Immer wieder betont Calvin, dass Gott Wille ist, schaffender
und sorgender Wille. Von diesem Willen weiß er sich überall sicher

782



geleitet, auch da, wo Not und Kampf zu bestehen sind, selbst wenn der
Untergang droht. « Von der Vorsehung Gottes nichts zu wissen, ist der
elendeste Zustand, der sich denken lässt; sie zu kennen, ist das höchste
Glück. » Energisch wendet er sich aber gegen « die Verleumdung », der
Vorsehungsglaube habe etwas mit dem Fatum der heidnischen Stoiker

zu tun. Glück, Zufall, Schicksal sind Worte, die ein Christ nicht
anerkennt; denn die Weltordnung wird nicht durch blinde naturhafte
Gewalten geschaffen, sondern durch Gottes Willen, durch eine Persönlichkeit.

Immer wird nun von Calvin betont, dass der Vorsehungsglaube
nicht bloß ein Quietiv für den Menschen ist, sondern eine Kraft für den,
der von der Vorsehung als Werkzeug ausersehen ist und durch den sie
wirkt.

Schon in Calvins Ausführungen über die Providenz, einem der schönsten

Teile seiner großen Dogmatik, fällt nun aber das Wort : « Als Hauptpunkt

dieser Ausführungen sei festgehalten: da der Wille Gottes aller

Dinge Ursache genannt wird, so habe ich seine Vorsehung als Lenkerin
in allen Plänen und Werken der Menschen statuiert, so dass er nicht nur
in den Erwählten, welche durch den hl. Geist geleitet werden, seine Macht
ausübt, sondern auch die Verworfenen zwingt, ihm willfährig zu sein. »

Aber erst da, wo am Schlüsse des dritten Buches der Institutio über der
straffen und groß gegliederten Architektonik der Calvinischen Gedanken
sich nun die Prädestinationslehre wie eine mächtige Kuppel erhebt, wird
man sich so recht dessen bewusst, welche überragende Bedeutung sie für
den Genfer hat. Jetzt hat man nicht das Gefühl, sie wölbe sich als

notwendiger Abschluss über dem gewaltigen Bau, sondern von der krönenden

Kuppel aus erscheinen nun Höhe und Festigkeit der tragenden Pfeiler
und Mauern bestimmt. Weil Calvin ein so zentrales Interesse hat an der
Prädestination, spricht er vorher dem Menschen schneidend jegliche
Freiheit ab, und darum wird auch die Freiheit Gottes gesteigert bis zur
Willkür. In der Tat erhält erst hier die Lehre über Gottes Wesen und
Eigenschaften ihre endgültige Fassung, indem die Attribute der Gerechtigkeit

und Gnade deutlich dem souveränen Willen untergeordnet werden.
Es wäre nun eine wohl durchzuführende, aber an dieser Stelle undankbare

Aufgabe, im Einzelnen zu zeigen, wie in Calvins breiter Darlegung
der Prädestinationslehre die wesentlichen' Gedanken Luthers und Zwingiis
aufgehoben und systematisch verarbeitet sind. Das reformatorische
Verständnis der Schrift und Augustins bringen ja ganz von selber diese

Ubereinstimmung zustande. Es wäre auch ungerecht, wenn wir Calvin
das tiefere religiöse Interesse, welches bei den zwei andern Reformatoren

783



aufgedeckt wurde, nicht auch zugeständen. Auch hinter den beiden
klassischen Formeln Calvins steht Luthers Heilsgewissheit und Zwingiis
männliche Tapferkeit, « unter dem Banner Christi zu dienen »>. Sie hätten
die Sache ganz gleich fassen können.

« Wir nennen Vorherbestimmung den ewigen Beschluss Gottes, nach
welchem er bei sich festgesetzt hat, was er von einem jeden Menschen

geschehen lassen wollte; denn sie werden nicht zur gleichen Bestimmung
geschaffen, sondern den einen wird das ewige Leben, den andern die
ewige Verdammung zuvorgeordnet. »

« Wir sagen, was also die Schrift klar zeigt, dass Gott durch einen

ewigen und unabänderlichen Beschluss einmal bestimmt habe, welche er
einmal zum Heile annehmen wollte, und welche er dagegen dem
Verderben weihen wollte. »

Das Heil ist freilich allen Menschen angeboten, aber gleichwohl bleibt
die Schar der Auserwählten klein. Die allgemeine Berufung hat nun für
die wirklich Erwählten die tröstliche Bedeutung, dass keine Sünde zu
groß ist, als dass sie nicht vergeben werden könnte. Bei den andern aber

verschärft sie das Gericht, weil sie trotz der allgemeinen Einladung sich
nicht zu Gott bekehren; und dies macht nun die Verwerfung erst recht
gerecht. Wir dürfen allerdings hier nicht weiter fragen, was das für eine

Gerechtigkeit sei, die den ausdrücklich und von vornherein zum
Verderben bestimmten Menschen erst noch schuldig werden lässt. Da es ein
Erwählter ist, der redet, liegt auch nicht jene Trauer über den Beschluss

der « himmlischen Mächte » in Calvins Ausführungen, wie sie im Harfnerlied

zum Ausdruck kommt :

Ihr führt ins Leben uns hinein,
Ihr Iasst den Armen schuldig werden,
Dann überlasst ihr ihn der Pein ;

Denn alle Schuld rächt sich auf Erden.

Eine eisige Kälte liegt über Calvins Ausführungen. Gott hat so^ge-

handelt, weil er so wollte. Uber seinem Willen gibt es kein Gesetz. Er
kann mit Schweigen seine Ankläger zu Paaren treiben.

Wir brauchen von der Würdigung Calvins, die wir ihm in dieser Sache

bereits zugestanden haben, nichts zurückzunehmen; aber wir werden doch
das peinliche Gefühl nicht los, dass er, der die Prädestination als letzter
der drei großen Reformatoren am konsequentesten lehrt, von ihrer Härte
und Grausamkeit am wenigsten bewegt ist. Er gesteht etwa, dass es ein
« schrecklicher Beschluss » sei, aber für die, welche das decretum horribile
lästern, hat er die Schimpfnamen « Säue und Hunde » bereit. Auch Luther

784



und Zwingli ziehen sich bei den vernünftig-sittlichen Einwänden auf den
Willen und die Ehre Gottes zurück; aber der Eindruck ist doch ein anderer.
Immer sind solche Urteile subjektiv, aber man wird doch unter dem
Vorbehalt, dass fließende Ubergänge stattfinden, etwa das Folgende sagen
können :

Luther und Zwingli gehen von andern Gesichtspunkten aus und
werden, von eigenen und fremden Einreden gezwungen, auf die
Prädestination gestoßen; Luther nach erfolgter Provokation und in ernstem
Unmut, Zwingli sogar mit dem sarkastischen Bild vom Trinkgefäß und
Nachtgeschirr, aber doch mit einem leisen Scherz. Für den Genfer ist
aber die Ehre Gottes der Ausgangspunkt und er fordert um ihretwillen
die Anerkennung des decretum horribile; in nichts zeigt sich Gottes
Erhabenheit und Freiheit wie eben im Geheimnis der Vorherbestimmung.

Calvin hat die Prädestinationslehre nach allen Seiten hin durchdacht,
nicht nur durchdacht, sondern auch durchlebt; er kennt nicht nur « ihren
Nutzen, sondern auch die äusserst süße Frucht »; aber er ist doch
imstande, sie in systematischer Reihenfolge zu entwickeln und mit größter
Deutlichkeit steht sie vor ihm als Paradox. Dass er sich dabei nicht etwas

unbehaglich fühlt, sondern zäh daran festhält, kennzeichnet ihn als

dogmatischen Nachläufer. Zwingli sprengt gewisse Härten der Lehre durch
seine Humanität, z. B. in der Hoffnung, unter den Seligen auch fromme
Heiden zu finden. Soweit kann Calvin nicht gehen. Gerade dieser Stein
des Anstoßes, « dass bis zur Ankunft Christi ungefähr 4000 Jahre
verflossen, während das Licht des Heils allen Heiden verborgen blieb, »

dass sie darum von ihm auf ewig ausgeschlossen sind, überspringt er mit
dem Satze, dass sie des Heiles nicht würdig waren. Dass aber andere,
die dessen auch nicht wert sind, gerettet werden, - « in dieser Verschiedenheit

zeigt sich eine wunderbare Tiefe des göttlichen Gerichts. »

So ist es denn die Dunkelheit, das Numinose der Prädestination, in
der er beharren und ruhen will. Was für die menschliche Vernunft ohne
weiteres Ungerechtigkeit ist, das ist göttliche Gerechtigkeit, die eben

ihr eigenes geheimnisvolles und unerforschliches Maß hat. Nicht das

Irrationale der Gnade, sondern eine irrationale Gerechtigkeit, die von
Menschen nur als Unrecht erkannt werden kann, entlockt ihm die Jubelrufe

über das Erbarmen und die Tiefe der Weisheit Gottes, die der

Apostel Paulus dann findet, wenn das vorläufig verworfene Judenvolk
wieder eingebracht wird zum Heil. Es ist Epigonenlos, einen erst noch

gangbaren Weg weiter zu verfolgen, bis er klar und unbestreitbar als

Sackgasse endigt, und nun nicht umzukehren, sondern mit steifer

785



Zähigkeit im Absurden verweilend, aus der Not eine Tugend zu machen.

Calvin wird denn auch nicht müde, immer neu zu versichern und zu
fordern, dass der Mensch vor dem Geheimnis zu schweigen habe. Der
mit jedem ethischen Denken in Konflikt geratende Ausdruck für die Ehre
Gottes, die Prädestination, wird mit dem Nebel des «gelehrten
Nichtwissens » umgeben. Wie die scharfe Felskante überm Wolkenmeer ragt
das empor, was an der ganzen Sache geoffenbart ist. Wie tief der
undurchdringliche Abgrund ist, der auf allen Seiten zu gähnen scheint, das weiß
Calvin nicht; aber er deutet es mit schaudernder und ehrfurchtsvoller
Gebärde an, wenn er Ausdrücke wie « geheimer Ratschluss Gottes »,

« unergründliche Verwerfung », « unerforschliche Erwählung », «

unbegreifliche Vorherbestjmmung » anhäuft.

*

Der weitere Verlauf der Dogmengeschichte hat nun freilich nach

heftigen Widerständen auf reformierter Seite dazu gezwungen, dass man
die Verschanzung hinter das « Geheimnis » aufgeben musste. Ein solcher

Regress ins Numinose ist ja nie auf die Dauer möglich, wenn man nicht
auf dem hochragenden, von der Vernunft zwar direkt unangreifbaren
Felsenhorst geistig ausgehungert und von allem tapfern Denken isoliert
werden will. Aber besser als dieses Los ist es ja, endlich wieder
hinabzusteigen ins Tal und - um noch einmal an den Harfner und an Mignon
zu erinnern - als Maultier im Nebel seinen Weg zu suchen. Diese
Notwendigkeit zwingt sich allen auf, die aus der Höhe des Geheimnisses

und des geoffenbarten Paradoxes herab verkündigen, sobald die Zeit
an ihnen vorbeigeschritten ist und ihre eigenen stärksten Argumente
sich gegen sie selber kehren. Auch die Vertreter der Prädestinationslehre
haben es erfahren müssen, dass die entrüsteten Ausrufe Calvins, die
Weltmenschen, die sein Lieblingsdogma nicht annähmen, zweifelten
überhaupt an allen christlichen Wahrheiten, keinen oder nur einen
schlechten Eindruck machten. Denn tatsächlich ist es so gekommen, dass

gerade die zwei Beispiele, mit denen Calvin hier argumentiert, zugunsten
seiner Gegner ausgeschlagen haben: die Frage der Tnnität und der für
Calvin gefährliche und lästerliche Zweifel daran, dass die Welt im Jahre
4000 vor dem Kommen des Erlösers geschaffen worden sei.

Unsere Pflicht aber ist es, ob der veralteten Hülle die großen positiven
Werte nicht zu vergessen, welche für Luther, Zwingli und ausdrücklich
auch für Calvin im Glauben an die Vorherbestimmung lebendig waren.
Denn was sie bewog, auch hier wieder den größten Kirchenlehrer des

786



Altertums, Augustin, hervorzugraben, war ja nicht bloß scholastische

Überlegung oder eine gefährliche, boshafte Schrulle, sondern die ganz
persönliche Heilsgewissheit, die Erfahrung von der Gnade und ihrer
Kraft zur Uberwindung und Umgestaltung der Welt, wie sie ihnen vor
allem an Paulus aufgegangen war. Ubersieht man dies, so kann man
vielleicht durch gehörige Abstriche links und rechts eine annehmbare,
ungefährliche, jedenfalls aber auch langweilige Wiederbelebung des

Prädestinationsdogmas zustande bringen. Das hat Schleiermacher getan. Er
ließ die anstößige Verwerfung der Gottlosen fallen und zeigte, wie Gott
beständig aus der Gesamtmasse des Menschengeschlechtes, das in Sünde
liegt, die neue Kreatur hervorruft. Aber nicht die Auffüllung alter
Begriffe mit neuem Gehalt ist das Schönste an seiner Darstellung der alten
Lehre; das Positivste ist vielmehr seine Kritik, indem er in edler Humanität

auf das Mitgefühl hinweist, welches in der Erinnerung an die
Verlorenheit anderer keine Ruhe findet und eine Seligkeit bloß für einen

Teil der Menschen ausschließt.
Unser Zeitalter zeigt wie auf andern Gebieten auch in der Theologie

Restaurationsgelüste. Um die matte Halbheit Schleiermachers in unserer
Frage zu vermeiden und etwas Robustes in die Welt zu setzen, nach dem
überall so großes Verlangen herrscht, hat man auch hier neuerdings
Kritik, Vernunft, « sentimentale Humanität » und dergleichen beiseite
geschoben, um zur « reinen Sachlichkeit » der Reformatoren
zurückzukehren. Mit einiger dialektischen Gewandtheit und ein paar handfesten

Umdeutungen lässt sich das gewiss machen, sogar so, dass man einige
Verwunderung erregt und nicht wenig Staub aufwirbelt. Es heißt jetzt,
alles was hebräisch, griechisch und lateinisch über den verworfenen Esau

und den erwählten Jakob geschrieben steht, stimme; nur sei Jakob
zugleich Esau und der Verworfene zugleich der Erwählte. Doch dürfte es

sich bei solcher Auffrischung eher um eine « Posse, als um die Sache »

handeln; und mit Recht wird man auch von der Theologie verlangen,
dass sie einmal aufhöre mit dem stillschweigenden und geistreichen
Umdeuten alter Formeln.

Wertvoll aber ist der von Schleiermacher geäußerte kritische Gedanke,
dass das Mitgefühl die ganze Menschheit von oben nach unten verbindet.
Wenn einer verloren ist, so ist auch bei allen andern kein Heil möglich.
Das müssen wir entschlossen und bis zuletzt als ethische Forderung
aufrecht halten. Gerade in der Verfolgung dieser sittlichen Kritik finden
wir dann vielleicht den Anschluss an die Quellen des Trostes und der

Kraft, die ehemals in den Kanälen des Prädestinationsdogmas fluteten.

787



Da machte der einzelne die Erfahrung, wie er persönlich in der Welt des

Todes und der Sünde berufen wird, wie ihm ein Werk aufgetragen, ihm
Menschen aufs Gewissen gelegt werden, wie er aber auch geschützt wird
und sich in Versuchungen, in Müdigkeit und Rückfällen immer wieder
erheben darf.

Dafür sind die Reformatoren - und hier geben wir unbedenklich und

freudig Calvin und seinen Hugenotten den Vortritt - die am nächsten

liegenden Beispiele. Immer stehen sie da als ein großes Schauspell, weil
sie von der Gewissheit getragen wurden, dass Gottes Gnade auf sie

persönlich gerichtet war und durch sie Heil schaffen wollte. « Ich habe dich
erwählet, du bist mein. » « Ihr habt mich nicht erwählet, sondern ich
habe euch erwählet. » Dahinter steckt vielleicht eine anthropomorphe
Vorstellung von Gott; aber ist sie nur recht kräftig, so hat sie gewiss ihr
Recht. Denn Gott ist nicht eine abstrakte Norm und keine Quintessenz,
sondern ethischer Wille, rettende, suchende Person; und er bildet Willen
und schafft Personen « nach seinem Bilde ».

Diese lebendige und immer auferbauende Tatsache durchstrahlt
schließlich auch die starr und fremd anmutende Dogmatik der drei großen
Reformatoren, in welcher die Lehre von der Vorherbestimmung einen

zum Teil überragenden Platz einnimmt.

/

788


	Vorsehung und Vorbestimmung bei den Reformatoren

