Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 7

Artikel: Die gegenwartige Kulturbedeutung einer theologischen Fakultat
Autor: Bernoulli, Carl Albrecht

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760006

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die gegenwirtige Kulturbedeutung einer
theologischen Fakultit

Von Carl Albrecht Bernoulli

Vor bald dreiflig Jahren wurde von einem theologischen Dozenten an
der Basler Universitit in einem besondern Buche nachgewiesen, dass die
wissenschaftliche Beschiftigung mit Religion auf zwei Schienen laufe,
einer dogmatisch gefiihlsméfligen und einer im letzten Grunde irgendwie
kiinstlerischen, was zu einer doppelten Methode fiihre, welche die Theo-
logie in ithrem nach auflen hin einheitlichen Bestande enthalte, eine Me-
thode, die kirchlich zu heiflen habe, und eine zweite Methode, die vom
Schriftprinzip unabhingig und dem religiosen Phanomen in seiner weite-
sten Erscheinung zugewendet vielleicht eben doch als die im engeren
Sinne wissenschaftliche anzusprechen sei. An jenem Buche wurde damals
ziemlich allgemein beanstandet — einmal dass es hinter das Ansehen des
Berliner Schulhauptes Adolf Harnack ein kleines, wahrhaft damals noch
recht schiichtern sich geberdendes Fragezeichen zu setzen wagte — und
sodann, dass es eine Entwicklung der Theologie ansagte, die sich zwangs-
laufig herausbilden miisse, als eine Abkehr von der Verpflichtung auf die
durch die Bibelkritik herauspriparierte sogenannte « geschichtliche Wahr-
heit ». Diese souveriane Gleichgiiltigkeit gegen die Ergebnisse der bibli-
schen Philologie und Historie, vor einem Menschenalter noch als dufler-
ste Ketzerel einer akademisch geaichten Gottesgelahrtheit verpont, ist
heute zum dernier cri der jiingsten und modernsten Theologie geworden
(ziemlich genau so, wie ich es in jenem von mir 1897 versffentlichten
Buche vorhergesagt habe). Es war wirklich nicht zu verkennen, wie sehr
zu allen Zeiten die protestantische Lehre zwar sich von der Forschung
mit derjenigen Zukost versehen lief3, die ihr fiir thren Tagesbedarf be-
kémmlich schien; aber die eigentliche Speise war immer und musste
bleiben die Schriftauslegung nach der Intuition des unmittelbaren Trost-
bediirfnisses. Sofern nun durch kritische Erlduterung dieses Trost-
bediirfnis gesichtet und gestirkt wurde, war solche Erliuterung stets
willkommen; aber jede Schmilerung der seelischen Speise, wie sie aus
Bibel und Glaubenslehre den evangelischen Christen sittigen, wird von
einer wirklich lebendigen protestantischen Kirche instinktiv abgewiesen,
sobald ihr Bediirfnis nach einem wankellosen Glauben durch den Druck
der Zeiten ins Steigen gerit. Diese schweren Zeiten sind nicht ausge-
blieben, und so hat auch die Wandlung des theologischen Interesses im

670



Sinne einer zunehmenden Missachtung der Forschung nicht auf sich
warten lassen. Es war das fiir jeden, der sich die Unbefangenheit zu wahren
verstand, unschwer vorauszusehen, und ich habe mit meiner damaligen
Ansage vollkommen recht behalten.

Die Kirche hat sich selbstindiger gemacht und ist dadurch gegen sich
selbst furchtloser und ehrlicher geworden. Sie macht sich doch jetzt
nichts mehr vor iiber die angebliche Unentbehrlichkeit der Kritik fiir
thren Glauben. Das ist eine Erleichterung, die sehr ihre Nachteile hat
(woriiber ich noch unten rede), aber eben eine solche elementare Not-
wendigkeit fiir das Fortbestehen des evangelischen Glaubens in einer
kirchlichen Form, dass iiber den Preis nicht zu feilschen war. Es ist ein
gebiirtiger Basler Theologe, wenn er auch hier weder studiert noch ge-
lehrt hat, mit dessen Namen diese energische Abschiittelung der kritischen
Fron und der entschlossene Durchbruch zuriick auf einen streng kirch-
lichen Boden verkniipft bleiben wird: Dr. Karl Barth, Professor der
Dogmatik an der Universitit zu Miinster in Westfalen. Er wird heute
unwidersprochen als der «einflussreichste Theologe Deutschlands » be-
zeichnet, ein Titel, den nun noch bei Lebzeiten Adolf von Harnack hat
an ihn verlieren miissen. Barth trat thm entgegen vor etwa fiinf Jahren
auf einem zu Harnacks Ehren von Hunderten seiner dankbaren Schweizer
Schiiler veranstalteten Theologentag in Aarau, und nach einer kurzen
Auseinandersetzung hinterher noch im Hause eines Theologen erfolgte
zu Basel die personliche Trennung. Damit traten aber auch zwei tragende
Prinzipien auseinander. Harnacks theologisches Schriftprinzip lautete:
der gliubige Christ soll nur fortfahren, seine Bibel zu lesen wie bisher,
denn auch der kritische Theologe vermége sie im Grunde nicht anders
zu lesen. Ohne vermutlich diese spezielle Formulierung zu beriicksich-
tigen, lehnte Barth nun diesen ganzen Standpunkt als unertriglich ab;
er erschien thm mit Recht viel zu halbschiirig und spielerisch, um ein
wirklich ernsthaftes Glaubensleben zu tragen. Er verwies deshalb die bis-
her geforderte Bindung an die laufende Kritik unter die konfessionellen
Allotria (oder « Adiaphora»), mit denen es jeder halten mége, wie ihn
diinke — dafiir schob er das Schriftprinzip und die Bindung an das Bibel-
wort aus dem Bereiche der kritischen Tagesergebnisse, die ja doch immer
schwanken, mit entschlossenem Stofle weg und riickte sie hiniiber auf
den festen Glaubensgrund der frommen Intuition, die fiir die frucht-
bringende Bibellektiire des Protestanten immer unter einem sehr ein-
f_aCllen, sehr naheliegenden Zeichen gestanden hat, entweder der persén-
lichen Furcht oder der perssnlichen Hoffnung. Die Reformation hat dem

671



Volk die Bibel in seiner eigenen Sprache in die Hand gelegt und 1hm ge-
sagt: Das ist das Buch der Siinde und der Gnade - siehe zu, ob dir daraus
der erziirnte oder der gniddige Gott entgegentritt! So stand und steht der
evangelische Glaube zu seiner Heiligen Schrift — und das ist natiirlich ein
vollig anderes Verhiltnis zum Bibelwort, als es der Religionsforscher
unterhilt, so ernste Absichten er mit senen Untersuchungen verfolgt;
und so sehr er selber unter metaphysischen Bediirfnissen und Einsichten
stehen mag, unter dem protestantischen Fundamentaldogma des Schrift-
prinzips — nur in ihr sei die Wahrheit, nur in ihr das Heil ! - steht er nicht
mehr. Dies mit véllig redlichem Sinne auf dem Erlebniswege erkannt und
diese Erkenntnis mannhaft in eine bekennende Tat umgesetzt zu haben,
ist Jenes Verdienst theologischer Wahrhaftigkeit, das den inzwischen ein-
getretenen grofien Erfolg der Barthschen Stellungnahme hinreichend er-
klirt und aufdeckt. Und um die Gegenprobe nicht zu iibersehen, ist zu
erwihnen, dass Barths entschlossene Riickkehr zu den reformatorischen
Glaubensprinzipien, wonach Gottes Wort unvermittelt zu dem empfing-
lichen Leser spreche, ohne Dazwischenrede der « Nérrin Vernunft», auch
auf katholischer Seite durchaus ernst genommen wird. Ein scharfsichtiger
Jesuitenpater hat offen in einer Rezension erklirt: Harnack sei nie eine
Gefahr fiir die romische Kirche gewesen, aber Karl Barth sei nun eine!

Wir haben indessen auch die Nachteile nicht zu verbergen, die ein
solches radikales Uberbordwerfen der kritischen Prinzipien zur Folge hat.
Es droht eine neue Orthodoxie Platz zu greifen, wenn dieser Standpunkt
systematisch ausgebaut und zu einer schulméfiigen Lehrposition erhoben
wird. Von diesem Schicksal ist diese neue Theologie, die sich anfinglich
recht revolutionir anliefl, heute schon unverkennbar erfasst. Die herz-
befreiende Vereinfachung, die zu sein sie versprach, kann offenbar nur
erreicht werden um den Zoll einer gleichzeitigen Erstarrung. Sie ist ge-
warnt worden. Ja mehr als das, die Gefiihle, mit denen die durch die auf-
strebende Schule Barths und seiner Gesinnungsgenossen etwas still-
gestellte und auf die Seite gedringte ehemalige Harnack-Theologie, um
die Kreise der um die Christliche Welt sich scharenden ¢modernen» Theo-
logen mit einem runden und persénlich gefarbten Ausdruck zu belegen,
die Entwicklung ihrer Gegenbewegung beobachtet, grenzen an Befrie-
digung und sind vielleicht sogar nicht allzuweit von Schadenfreude ent-
fernt. «Seht ihr, so geht’s », — hért man die alten, aus der wissenschaft-
lichen und ethischen Schulung Albrecht Ritschls hervorgegangenen Ge-
lehrten und Geistlichen sprechen, ¢«es fangt mit Aufbegehren an und
endet in Scholastik. Es ist der Sprung des gelenkigen Jongleurs iiber den

672



geraden, allseitig sichtbaren und von uns mit grofler Miihe und Uber-
legung hergestellten Weg der weisen Mitte, — jene unsere jungen Gegner
aber umtanzen uns erst auf der linken und nun auf der rechten Flanke,
fiirwahr kein Grund fiir uns, um von dem alten, geraden Mittelweg, der
uns vorgezeichnet ist, abzugehen.» In der Tat, der moderne Kurs einer
«Politik Gottes», wie man die Bewegung nicht nur der Barthschen,
sondern auch der mit thr mehr oder weniger verwandten Kutterschen,
Ragazschen, Albert Schweitzerschen, Tillichschen, Maurenbrecherschen
usw. Strémung kurzerhand bezeichnen kann, hat die Vorziige aber auch
gar sehr die Nachteile einer vorwiegend, wenn nicht ausschlief§lich, auf
das personliche Temperament gestellten Weltanschauung, wihrend in den
Bahnen der Christlichen Welt eine gewisse Stetigkeit des Kulturniveaus
gewihrleistet wird, das nicht sehr hoch zu liegen braucht, wenn es nur
nicht bestindig schwankt und zwischen den Extremen hin und her pen-
delt. Wichtiger als diese unverkennbaren und in gewisser Hinsicht sogar
uniiberbriickbaren Gegensitze zwischen den beiden ¢ modernen » Theo-
logien ist nun aber ihre trotz allem nicht zu leugnende Gemeinsamkeit
und ihr elementares Zusammengehoren, sobald man sie modernen gno-
stischen und chiliastischen Bestrebungen, als da sind anthroposophische
Christengemeinschaft, Ernste Bibelforscher, Christian Science usw.,
gegeniiberstellt. Bei diesen letzteren bekanntlich sehr riihrigen und erfolg-
reichen Religionsbildungen gibt die Selbsterlésung des Geistes auf dem
Wege des Willensaufwandes den Ausschlag, wihrend sowohl die «Har-
nackiden » als die « Barthianer » — wohlverstanden nur abkiirzende Aus-
driicke ohne ironischen Beigeschmack! — durchaus und im auszeichnenden
Sinne akademischen Charakter haben; beide suchen die Losung der
Religionsprobleme auf der Ebene humanistischer Bildung durchzufiihren
und rechnen es sich unbedingt zum Stolze an, T}\eologen zu heiflen. Im
Sinne und unter der Voraussetzung, dass mit der Zugehérigkeit zur
Theologie eine positive Kulturbetitigung zu verstehen sei, sind auch
die nachfolgenden Unterscheidungen zwischen der Schule Harnacks und
Barths angeboten. Ich hebe das hervor, obschon mir die duflerste Skepsis,
mit denen Franz Overbeck den Theologen Kulturechtheit ausdriicklich
abspricht, gewiss nicht fremd ist und ich in diesem unbarmherzigen
Zweifel auch den einzig méglichen Standpunkt erblicken miisste, sobald
durch theologischen Unverstand ein wissenschaftlicher Beurteiler der
religissen Erscheinungen in Geschichte und Psychologie, der auflerhalb
desSchriftprinzips und des dogmatischen Eingottglaubens, im iibrigen aber
unter einer ausgesprochen metaphysischen Einstellung den erforderlichen

673



Kenntnisausweis anbietet, seinen guten Willen verkannt und sich in
eine polemische Stellungnahme gedringt sihe. Hier sei indessen nun
vertrauensvoll der grofie Einfluss einer protestantischen Universitits-
theologie gerade auf den gegenwirtigen, von mannigfaltigen Gefahren
bedrohten Kulturverlauf zugegeben, und sei damit eingerdumt, dass diese
«moderne» Theologie in ihrer Gesamtheit (Harnackanhang, Barth-
anhang samt allen iibrigen) ein Anrecht darauf hat, von solchen, die sich
ithr nicht einzureithen vermochten, in ihren positiven Anspriichen ge-
wiirdigt zu werden. Daran soll es denn auch keineswegs fehlen; nur muss
man auch bei der Theologie ein nicht zu geringes MaB in der Kunst der
Selbsterkenntnis annehmen diirfen, wobei man auch mit vorliaufigen An-
sitzen dazu gerne vorlieb nimmt — denn niemand, sei es nun ein Indi-
vidualleib, sei es eine Korperschaft, fillt etwas schwerer als, gegeniiber
andern, die eigenen Grenzen einzugestehen. Und da ist nun zweifellos
der eigentlichen, bereits in einem historischen Sinne modernen Theologie
Ritschlscher Observanz unbedingt die Ehre des Vortritts und auch die
breitere Grundlage zuzusprechen. Aus threm ¢« Kulturchristentum », wie
man es nennen darf, haben sich die heutigen evangelischen « Gottes-
politiker » herausreagiert, und zwar geschah das aus einem Missvergniigen
und auch einem Verlangen nach tieferen Befriedigungen des protestan-
tischen Gemeinschaftsgefiihls. Die junge protestantische « Gottespolitik»
ist also durchaus eine Abhingigkeitserscheinung innerhalb den Aus-
laufern der Ritschlschen Theologie oder vielmehr der Marburger Schiiler-
schaft Wilhelm Hermanns, iibrigens auch meines hochgeschitzten
Lehrers. Ohne diesen kein Karl Barth!

Overbecks prinzipielle Geringschitzung aller Theologie beruht auf
einer sehr scharfsichtigen und rein unpolemisch betrachtet wohl auch
zutreffenden Auffassung: er sieht in der Theologie keine wesenhaft reli-
gi6se, sondern nur eine vermittelnde, vertreibende geistige Tatigkeit. Von
der ernstgemeinten Selbsteinschitzung der Theologie kommt das (immer
natiirlich die aggressive Art Overbecks in Abzug gebracht) gar nicht so
weitab zu liegen. Unterscheidet sie doch sich selbst mit Entschiedenheit
von allem unmittelbaren Offenbarungsempfang, den sie der echten Pro-
phetie zuweist. Die anpreisende Verkiindigung eines Gutes, das sie nicht
selbst hervorgebracht hat, kann natiirlich nur unter einem absichtlich
verkleinernden Gesichtswinkel mit feilbietendem Unterhindlertum ver-
glichen werden. Aber der Gedanke, religiése Vermittlung zu sein, unter
Uberwindung vorhandener Parteigegensitze, hat sich in der Theologie
des neunzehnten Jahrhunderts, die in 1threr Gesamtheit und namentlich

674



auch als Erzeugerin der wissenschaftlichen Bibelkritik als eine Groftat
deutscher Kultur anzusehen ist, seine fruchtbringendste Wirkung er-
wiesen. Nicht so gliicklich ist, grundsitzlich bewertet, der Glaube einer
Gottesherrschaft an Stelle einer sauerteigartig allesdurchdringenden Ver-
stindigung. Insofern ist man versucht, zu sagen, die sogenannte Vermitt-
lungstheologie sei abgelost worden durch eine mit nicht geringerem Recht
$0 zu nennende Verlegenheits-, wenn nicht gar Verzweiflungstheologie.
Denn der Machtwille, der auf dem Wege der organisierten Uberzeugung
n der Theologie sich Durchbruch verschafft, steht an Wert unter dem
personlichen Erlebnismoment, das die Theologie Ritschls und Hermanns
trug. Und doch ist es gerade ein solches Erlebnismoment gewesen, das
einen mannhaften und redlichen Geist wie Karl Barth zum « Abfall » von
Jenen bewog. Aber von dieser eigenen Herzenswirme abgesehen, ist der
wissenschaftliche Unterbau seiner apologetischen Ziele nicht mit seinem
religissen Erleben verkittet, sondern auf dialektischem Wege mit der
kalten Hand mehr nur zum duflern Ausweise ziemlich von fern herbei-
geholt.

Ich habe die heutige Lage der protestantischen Theologie fiir die
Kultur in ihrer entscheidenden Seite dargelegt, nimlich nach ihrem
zentralen Lehrgehalt. Damit ist zugleich das Arbeitsgebiet einer theo-
logischen Fakultit unserer Tage in seinem wesentlichen Teile umschrie-
ben. In diesem Sinne vertritt sie denn auch die lehifihigen Interessen des
Protestantismus vor der staatlichen und kulturellen Offentlichkeit. Eben-
deshalb aber lasst sich ihr vorwiegend kirchlicher Charakter nicht ver-
kennen. Er darf auch nicht angetastet werden, wenn man den zur Zeit
méglichen Hochstwert dieser historischen Institution nicht zu Unrecht
schmilern will. Wiirde sie aufgehoben, so miisste man auch gleich so auf-
richtig sein, zuzugestehen, dass der Schlag gegen die protestantische
Kirche die zugehsrige Volksgemeinschaft treffe. Diese an sich rich-
tige und unantastbare Erkenntnis darf dann aber nicht zu einem Miss-
brauch durch die kirchlichen Instinkte fiihren. Es ist von geschlossenen
Glaubensverbinden (z. B. den evangelischen Jugendvereinen) die schroffe
Forderung nach einer rundweg glaubigen Fakultit erhoben worden; es
sel ein Unsinn, 6ffentliche Mittel aufzuwenden fiir die Ausbildung von
Claubensbeamten, wenn die betreffende Korperschaft den Glauben, zu
dessen Verbreitung sie vorbereite, nicht als solchen selber besitze. Ja, was
Eine_:s gewiirzten Beigeschmacks nicht entbehrt, auf der Universitit selbst,
im'Munde der «Kollegen von der andern Fakultit», wird man nicht
allzuselten der durchaus aufrichtig empfundenen Meinung begegnen, das

675



Wissen besorgten die iibrigen Disziplinen zur Geniige, die Theologen
hitten nicht nur das Vorrecht, sondern die Pflicht, zu glauben, d.h. die
Kritik sei dem « Ordo venerabilis » wenn nicht erlassen oder gar ver-
boten, so doch seinem gefithlsméfligen Belieben anheimgestellt. Wahr-
scheinlich wird es aber nun kaum einen an einer Universitit habilitierten
Theologen geben, und mag er durch seine persénliche Uberzeugung ohne
Vorbehalt auf kirchlichem Boden sich befinden, der die von ithm verlangte
Verabschiedung eines kritischen Sinnes nicht als eine an 1hn gestellte
Zumutung ohne weiteres Besinnen von sich wiese. Im Gegensatz zu den
erwihnten Volks- und Laiengefiihlen wird denn auch der Wert einer
theologischen Fakultit tatsichlich in threm Zusatz an Zweifel und Un-
glauben bestehen. Natiirlich nicht im Unglauben als Rohstoff, wohl aber
in seiner Verwertung und der ehrlichen Auseinandersetzung mit thm, die
zu seiner Beseitigung und Uberwindung im Lehrsystem fiihren soll.
Ich habe stets gegen meinen Lehrer Overbeck den Standpunkt ver-
treten, und er hat mich gewihren lassen, — dass die von thm aufgewiesene
Achillesferse keineswegs jeden, der sie erkenne, aufs Gewissen verpflichte,
nun auch die toédliche Waffe gegen sie zu fithren. Vielmehr scheint mir
auch eine andere Beurteilung der Theologie mit einem weitgehenden Un-
glauben und der in ithm enthaltenen gesteigerten Wahrheitsverlangen
heute jedenfalls vereinbar zu sein, als dass man das Wesen der Theologie
nur in ithrem anfechtbaren, der Verwundung preisgegebenen Beschaffen-
heit erblickte. Und ich glaube mich damit keineswegs einfach einer
humanititstriefenden Toleranz ausgeliefert zu haben. Vielmehr nehme
ich die Errungenschaft des zwanzigsten Jahrhunderts wahr, das neben
dem freien Denken des achtzehnten Jahrhunderts auch dem freien Fiihlen
unantastbare Hoheitsrechte zugesteht. Und so wird auch fiir die Bewer-
tung einer theologischen Fakultit ein gefiihlsmafliges Moment den Aus-
schlag geben, das ich noch kurz folgendermaflen bezeichnen méchte: zur
Zeit der vélligen und auch noch der iiberwiegenden Orthodoxie war eine
theologische Fakultit vor allem eine fiir die 6ffentliche Auffassung von
staatlicher Wohlfahrt niitzliche Einrichtung, etwa wie eine Konserven-
biichse, in die nahrhafte Dinge solange luftdicht verlstet bleiben, bis sie
eben fiir die Lebensbediirfnisse als Genussmittel Verwendung finden.
Heutzutage kann aber, auf ihre idealen Méglichkeiten hin bewertet, eine
theologische Fakultit sich in ein nicht weniger niitzliches, nun aber sehr
feines, auf das komplizierteste, ja raffinierteste zusammengesetztes und
doch sehr einleuchtendes, selbstverstindliches, iiberzeugendes Mess-
instrument verwandeln. Der wigende und abmessende Wert liegt dann

676



aber nicht in der einzelnen Forscherpersonlichkeit und ihren individuellen
Leistungen, sondern in der Gesamtfunktion, wonach denn auch die Be-
zeichnung Fakultit, d. h. « Vermégen », zu einem lebendigen Sinne ge-
langt. Und dieser Sinn lige dann darin, dass jedes Fakultitsmitglied eben
auf seine persénliche Weise die kritische Verpflichtung betreibt, der eine
unter iuflerster Wahrung seines Glaubens, indem er nur eben Text-
varianten und Lesarten pflegt oder auch auf metrische Formen und auf
die Gedankengefiige der seinen Glauben tragenden Heilsurkunden ein-
geht und so seinen Zweifel, seine Neugier, ja sagen wir ruhig seinen Un-
glauben auf das thm zutrigliche Maf} dosiert. Damit sage ich gewiss nichts
neues, denn seit hundert Jahren ist das in zunehmendem Mafle die Sig-
natur der protestantischen Fakultiten iiberhaupt geworden. Wesentlich
fiir ihr Bestehen ist aber geblieben das lebendige Vorhandensein des Pro-
testantismus als Konfession im o6ffentlichen Staatsgefiige, und solange
dieses nicht in Triimmer geht, ist es ganz unsinnig, an eine Verwandlung
aus theologischen in pure religionswissenschaftliche Lehrkérper zu
denken. Dass aber der mehrheitliche Kern einer solchen Fakultit in ithrem
Schofle Einzelvertiefungen auch auferhalb des Schriftprinzips und des
Eingottglaubens zur Ausnahme nicht ausschlieft, ist eine Lebensfrage,
die, wo sie sich stellt, nur von Fall zu Fall zu entscheiden ist. Es wird
dann darauf ankommen, ob eine solche unkirchliche Lehrkraft das ihrige
dazu beitrigt, dass im Hinblick auf lebendige Religion eine theologische
Fakultit zu einer richtig zeigenden Seelenwage wird, also zu einem Zeit-
messer, der die gottlichen Symptome auch wirklich anmeldet!

Die Theologen werden eine solche Auffassung ihrer akademischen
Vertretung fiir undurchfithrbar und verstiegen halten. Mit einigem, was
ich hier duBerte, werden sie einverstanden sein, anderes aber ablehnen.
Sie lassen sich wie bei allem so auch bei der Beurteilung ihrer eigenen
Existenz nur auf eine ethische Begriindungsweise ein, und gerne erlaube
ich mir hier noch die sympathische Erklirung folgen zu lassen, die mir
von zustindigster Seite als Antwort auf obige Ansichten zuteil wurde:
«So 1st fiir mich,» schrieb mir der betreffende gelehrte Herr Kollege,
«die bestehende Wissenschaft iiberhaupt, nicht nur die theologische,
threm idealen Wesen nach so innig mit dem Wesen des Christentums
verkniipft, dass ich beide nicht als Gegensiitze empfinde, sondern als
Schosse aus einer Wurzel. Aber dieses Urteil hingt natiirlich davon ab,
Wie man Wissenschaft treibt. Fiir mich bedeutet sie selbstverleugnende
Hingabe an den Stoff, das Objekt, und selbstlose Hingabe ist fiir mich auch
der Kern des Christentums.» Gewiss bedeutet Selbsthingebung diejenige

677



Charakterhilfte, auf der auch echte Religion allein Wurzel zu schlagen
vermag. Aber ob das ganze Geschift riicksichtsloser wissenschaftlicher
Erkenntnis dem christlichen Glauben wirklich so gar keinen Abbruch tut,
wie es die Grundannahme der Ritschlschen Theologie haben méchte,
wird immer der eigentliche Streitgegenstand einer Meinungsverschieden-
heit bilden, die dem herkémmlichen Gerede von Glauben und Unglauben
zur Unterlage dient. Meine eigene Ansicht, die ein nie erlahmendes
Interesse an diesen Dingen in nunmehr einem vollen Menschenalter sich
bilden konnte, wird wohl immer dahin gehen, dass eine theologische
Fakultit ihre eigene Kraft und Gesundheit nicht am schlechtesten be-
titigt, wenn sie eine an der kirchlichen Praxis unbeteiligte Religions-
wissenschaft nicht einfach als unvermeidliche, aufdringliche Einmischung
beklagt und duldet. Eine minderheitliche Vertretung, sei es kritischen
Unglaubens, sei es mystischer Metaphysik, wird nur geeignet sein, ihr
intellektuales Gewissen, das ithr beim Gedanken der Zugehorigkeit zu
einer Universitit doch zu schlagen nicht aufhéren darf, zu kriftigen.

678



	Die gegenwärtige Kulturbedeutung einer theologischen Fakultät

