
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 7

Artikel: Die gegenwärtige Kulturbedeutung einer theologischen Fakultät

Autor: Bernoulli, Carl Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die gegenwärtige Kultarbedeutung einer
theologischen Fakultät

Von Carl Albrecht Bernoulli

Vor bald dreißig Jahren wurde von einem theologischen Dozenten an
der Basler Universität in einem besondern Buche nachgewiesen, dass die
wissenschaftliche Beschäftigung mit Religion auf zwei Schienen laufe,
einer dogmatisch gefühlsmäßigen und einer im letzten Grunde irgendwie
künstlerischen, was zu einer doppelten Methode führe, welche die Theologie

in ihrem nach außen hin einheitlichen Bestände enthalte, eine
Methode, die kirchlich zu heißen habe, und eine zweite Methode, die vom
Schriftprinzip unabhängig und dem religiösen Phänomen in seiner weitesten

Erscheinung zugewendet vielleicht eben doch als die im engeren
Sinne wissenschaftliche anzusprechen sei. An jenem Buche wurde damals

ziemlich allgemein beanstandet - einmal dass es hinter das Ansehen des

Berliner Schulhauptes Adolf Harnack ein kleines, wahrhaft damals noch
recht schüchtern sich geberdendes Fragezeichen zu setzen wagte - und
sodann, dass es eine Entwicklung der Theologie ansagte, die sich zwangsläufig

herausbilden müsse, als eine Abkehr von der Verpflichtung auf die
durch die Bibelkritik herauspräparierte sogenannte « geschichtliche Wahrheit

». Diese souveräne Gleichgültigkeit gegen die Ergebnisse der
biblischen Philologie und Historie, vor einem Menschenalter noch als äußerste

Ketzerei einer akademisch geaichten Gottesgelahrtheit verpönt, ist
heute zum dernier cri der jüngsten und modernsten Theologie geworden
(ziemlich genau so, wie ich es in jenem von mir 1897 veröffentlichten
Buche vorhergesagt habe). Es war wirklich nicht zu verkennen, wie sehr

zu allen Zeiten die protestantische Lehre zwar sich von der Forschung
mit derjenigen Zukost versehen ließ, die ihr für ihren Tagesbedarf
bekömmlich schien; aber die eigentliche Speise war immer und musste
bleiben die Schriftauslegung nach der Intuition des unmittelbaren
Trostbedürfnisses. Sofern nun durch kritische Erläuterung dieses
Trostbedürfnis gesichtet und gestärkt wurde, war solche Erläuterung stets
willkommen; aber jede Schmälerung der seelischen Speise, wie sie aus
Bibel und Glaubenslehre den evangelischen Christen sättigen, wird von
einer wirklich lebendigen protestantischen Kirche instinktiv abgewiesen,
sobald ihr Bedürfnis nach einem wankellosen Glauben durch den Druck
der Zeiten ins Steigen gerät. Diese schweren Zeiten sind nicht
ausgeblieben, und so hat auch die Wandlung des theologischen Interesses im

670



Sinne einer zunehmenden Missachtung der Forschung nicht auf sich

warten lassen. Es war das für jeden, der sich die Unbefangenheit zu wahren
verstand, unschwer vorauszusehen, und ich habe mit meiner damaligen
Ansage vollkommen recht behalten.

Die Kirche hat sich selbständiger gemacht und ist dadurch gegen sich
selbst furchtloser und ehrlicher geworden. Sie macht sich doch jetzt
nichts mehr vor über die angebliche Unentbehrlichkeit der Kritik für
ihren Glauben. Das ist eine Erleichterung, die sehr ihre Nachteile hat
(worüber ich noch unten rede), aber eben eine solche elementare Not-
Wendigkeit für das Fortbestehen des evangelischen Glaubens in einer
kirchlichen Form, dass über den Preis nicht zu feilschen war. Es ist ein
gebürtiger Basler Theologe, wenn er auch hier weder studiert noch
gelehrt hat, mit dessen Namen diese energische Abschüttelung der kritischen
Fron und der entschlossene Durchbruch zurück auf einen streng kirchlichen

Boden verknüpft bleiben wird: Dr. Karl Barth, Professor der

Dogmatik an der Universität zu Münster in Westfalen. Er wird heute

unwidersprochen als der « einflussreichste Theologe Deutschlands »

bezeichnet, ein Titel, den nun noch bei Lebzeiten Adolf von Harnack hat

an ihn verlieren müssen. Barth trat ihm entgegen vor etwa fünf Jahren
auf einem zu Harnacks Ehren von Hunderten seiner dankbaren Schweizer
Schüler veranstalteten Theologentag in Aarau, und nach einer kurzen
Auseinandersetzung hinterher noch im Hause eines Theologen erfolgte
zu Basel die persönliche Trennung. Damit traten aber auch zwei tragende
Prinzipien auseinander. Harnacks theologisches Schriftprinzip lautete:
der gläubige Christ soll nur fortfahren, seine Bibel zu lesen wie bisher,
denn auch der kritische Theologe vermöge sie im Grunde nicht anders

zu lesen. Ohne vermutlich diese spezielle Formulierung zu berücksichtigen,

lehnte Barth nun diesen ganzen Standpunkt als unerträglich ab;
er erschien ihm mit Recht viel zu halbschürig und spielerisch, um ein
Wirklich ernsthaftes Glaubensleben zu tragen. Er verwies deshalb die bisher

geforderte Bindung an die laufende Kritik unter die konfessionellen
Allotria (oder « Adiaphora »), mit denen es jeder halten möge, wie ihn
dünke - dafür schob er das Schriftprinzip und die Bindung an das Bibel-
Wort aus dem Bereiche der kritischen Tagesergebnisse, die ja doch immer
schwanken, mit entschlossenem Stoße weg und rückte sie hinüber auf
den festen Glaubensgrund der frommen Intuition, die für die
fruchtbringende Bibellektüre des Protestanten immer unter einem sehr
einfachen, sehr naheliegenden Zeichen gestanden hat, entweder der persönlichen

Furcht oder der persönlichen Hoffnung. Die Reformation hat dem

671



Volk die Bibel in seiner eigenen Sprache in die Hand gelegt und ihm
gesagt : Das ist das Buch der Sünde und der Gnade - siehe zu, ob dir daraus

der erzürnte oder der gnädige Gott entgegentritt So stand und steht der
evangelische Glaube zu seiner Heiligen Schrift - und das ist natürlich ein

völlig anderes Verhältnis zum Bibelwort, als es der Religionsforscher
unterhält, so ernste Absichten er mit seinen Untersuchungen verfolgt;
und so sehr er selber unter metaphysischen Bedürfnissen und Einsichten
stehen mag, unter dem protestantischen Fundamentaldogma des

Schriftprinzips - nur in ihr sei die Wahrheit, nur in ihr das Heil - steht er nicht
mehr. Dies mit völlig redlichem Sinne auf dem Erlebniswege erkannt und
diese Erkenntnis mannhaft in eine bekennende Tat umgesetzt zu haben,
ist jenes Verdienst theologischer Wahrhaftigkeit, das den inzwischen

eingetretenen großen Erfolg der Barthschen Stellungnahme hinreichend
erklärt und aufdeckt. Und um die Gegenprobe nicht zu übersehen, ist zu
erwähnen, dass Barths entschlossene Rückkehr zu den reformatorischen

Glaubensprinzipien, wonach Gottes Wort unvermittelt zu dem empfänglichen

Leser spreche, ohne Dazwischenrede der « Närrin Vernunft », auch
auf katholischer Seite durchaus ernst genommen wird. Ein scharfsichtiger
Jesuitenpater hat offen in einer Rezension erklärt: Harnack sei nie eine
Gefahr für die römische Kirche gewesen, aber Karl Barth sei nun eine

Wir haben indessen auch die Nachteile nicht zu verbergen, die ein
solches radikales Uberbordwerfen der kritischen Prinzipien zur Folge hat.
Es droht eine neue Orthodoxie Platz zu greifen, wenn dieser Standpunkt
systematisch ausgebaut und zu einer schulmäßigen Lehrposition erhoben

wird. Von diesem Schicksal ist diese neue Theologie, die sich anfänglich
recht revolutionär anließ, heute schon unverkennbar erfasst. Die
herzbefreiende Vereinfachung, die zu sein sie versprach, kann offenbar nur
erreicht werden um den Zoll einer gleichzeitigen Erstarrung. Sie ist
gewarnt worden. Ja mehr als das, die Gefühle, mit denen die durch die
aufstrebende Schule Barths und seiner Gesinnungsgenossen etwas
stillgestellte und auf die Seite gedrängte ehemalige Harnack-Theologie, um
die Kreise der um die Christliche Welt sich scharenden «modernen» Theologen

mit einem runden und persönlich gefärbten Ausdruck zu belegen,
die Entwicklung ihrer Gegenbewegung beobachtet, grenzen an
Befriedigung und sind vielleicht sogar nicht allzuweit von Schadenfreude
entfernt. « Seht ihr, so geht's », - hört man die alten, aus der wissenschaftlichen

und ethischen Schulung Albrecht Ritschis hervorgegangenen
Gelehrten und Geistlichen sprechen, « es fängt mit Aufbegehren an und
endet in Scholastik. Es ist der Sprung des gelenkigen Jongleurs über den

672



geraden, allseitig sichtbaren und von uns mit großer Mühe und Uber-
legung hergestellten Weg der weisen Mitte, - jene unsere jungen Gegner
aber umtanzen uns erst auf der linken und nun auf der rechten Flanke,
fürwahr kein Grund für uns, um von dem alten, geraden Mittelweg, der

uns vorgezeichnet ist, abzugehen. » In der Tat, der moderne Kurs einer
« Politik Gottes », wie man die Bewegung nicht nur der Barthschen,
sondern auch der mit ihr mehr oder weniger verwandten Kutterschen,
Ragazschen, Albert Schweitzerschen, Tillichschen, Maurenbrecherschen

usw. Strömung kurzerhand bezeichnen kann, hat die Vorzüge aber auch

gar sehr die Nachteile einer vorwiegend, wenn nicht ausschließlich, auf
das persönliche Temperament gestellten Weltanschauung, während in den
Bahnen der Christlichen Welt eine gewisse Stetigkeit des Kulturniveaus
gewährleistet wird, das nicht sehr hoch zu liegen braucht, wenn es nur
nicht beständig schwankt und zwischen den Extremen hin und her pendelt.

Wichtiger als diese unverkennbaren und in gewisser Hinsicht sogar
Unüberbrückbaren Gegensätze zwischen den beiden « modernen » Theologien

ist nun aber ihre trotz allem nicht zu leugnende Gemeinsamkeit
und ihr elementares Zusammengehören, sobald man sie modernen gno-
stischen und chihastischen Bestrebungen, als da sind anthroposophische
Christengemeinschaft, Ernste Bibelforscher, Christian Science usw.,
gegenüberstellt. Bei diesen letzteren bekanntlich sehr rührigen und
erfolgreichen Religionsbildungen gibt die Selbsterlösung des Geistes auf dem

Wege des Willensaufwandes den Ausschlag, während sowohl die «Har-
nackiden » als die « Barthianer » - wohlverstanden nur abkürzende
Ausdrücke ohne ironischen Beigeschmack - durchaus und im auszeichnenden
Sinne akademischen Charakter haben; beide suchen die Lösung der

Religionsprobleme auf der Ebene humanistischer Bildung durchzuführen
und rechnen es sich unbedingt zum Stolze an, Theologen zu heißen. Im
Sinne und unter der Voraussetzung, dass mit der Zugehörigkeit zur
Theologie eine positive Kulturbetätigung zu verstehen sei, sind auch
die nachfolgenden Unterscheidungen zwischen der Schule Harnacks und
Barths angeboten. Ich hebe das hervor, obschon mir die äußerste Skepsis,
mit denen Franz Overbeck den Theologen Kulturechtheit ausdrücklich
abspricht, gewiss nicht fremd ist Und ich in diesem unbarmherzigen
Zweifel auch den einzig möglichen Standpunkt erblicken müsste, sobald
durch theologischen Unverstand ein wissenschaftlicher Beurteiler der
religiösen Erscheinungen in Geschichte und Psychologie, der außerhalb
des Schriftprinzips und des dogmatischen Eingottglaubens, im übrigen aber

unter einer ausgesprochen metaphysischen Einstellung den erforderlichen

673



Kenntnisausweis anbietet, seinen guten Willen verkannt und sich in
eine polemische Stellungnahme gedrängt sähe. Hier sei indessen nun
vertrauensvoll der große Einfluss einer protestantischen Universitätstheologie

gerade auf den gegenwärtigen, von mannigfaltigen Gefahren
bedrohten Külturverlauf zugegeben, und sei damit eingeräumt, dass diese
« moderne » Theologie in ihrer Gesamtheit (Harnackanhang,
Barthanhang samt allen übrigen) ein Anrecht darauf hat, von solchen, die sich

ihr nicht einzureihen vermochten, in ihren positiven Ansprüchen
gewürdigt zu werden. Daran soll es denn auch keineswegs fehlen; nur muss
man auch bei der Theologie ein nicht zu geringes Maß in der Kunst der
Selbsterkenntnis annehmen dürfen, wobei man auch mit vorläufigen
Ansätzen dazu gerne vorheb nimmt - denn niemand, sei es nun ein Indi-
vidualleib, sei es eine Körperschaft, fällt etwas schwerer als, gegenüber
andern, die eigenen Grenzen einzugestehen. Und da ist nun zweifellos
der eigentlichen, bereits in einem historischen Sinne modernen Theologie
Ritschlscher Observanz unbedingt die Ehre des Vortritts und auch die
breitere Grundlage zuzusprechen. Aus ihrem « Kulturchristentum », wie

man es nennen darf, haben sich die heutigen evangelischen «

Gottespolitiker » herausreagiert, und zwar geschah das aus einem Missvergnügen
und auch einem Verlangen nach tieferen Befriedigungen des protestantischen

Gemeinschaftsgefühls. Die junge protestantische « Gottespolitik»
ist also durchaus eine Abhängigkeitserscheinung innerhalb den
Ausläufern der Ritschlschen Theologie oder vielmehr der Marburger Schülerschaft

Wilhelm Hermanns, übrigens auch meines hochgeschätzten
Lehrers. Ohne diesen kein Karl Barth!

Overbecks prinzipielle Geringschätzung aller Theologie beruht auf
einer sehr scharfsichtigen und rein unpolemisch betrachtet wohl auch

zutreffenden Auffassung: er sieht in der Theologie keine wesenhaft
religiöse, sondern nur eine vermittelnde, vertreibende geistige Tätigkeit. Von
der ernstgemeinten Selbsteinschätzung der Theologie kommt das (immer
natürlich die aggressive Art Overbecks in Abzug gebracht) gar nicht so
weitab zu liegen. Unterscheidet sie doch sich selbst mit Entschiedenheit

von allem unmittelbaren Offenbarungsempfang, den sie der echten
Prophétie zuweist. Die anpreisende Verkündigung eines Gutes, das sie nicht
selbst hervorgebracht hat, kann natürlich nur unter einem absichtlich
verkleinernden Gesichtswinkel mit feilbietendem Unterhändlertum
verglichen werden. Aber der Gedanke, religiöse Vermittlung zu sein, unter
Uberwindung vorhandener Parteigegensätze, hat sich in der Theologie
des neunzehnten Jahrhunderts, die in ihrer Gesamtheit und namentlich

674



auch als Erzeugerin der wissenschaftlichen Bibelkritik als eine Großtat
deutscher Kultur anzusehen ist, seine fruchtbringendste Wirkung
erwiesen. Nicht so glücklich ist, grundsätzlich bewertet, der Glaube einer
Gottesherrschaft an Stelle einer sauerteigartig allesdurchdringenden
Verständigung. Insofern ist man versucht, zu sagen, die sogenannte
Vermittlungstheologie sei abgelöst worden durch eine mit nicht geringerem Recht
so zu nennende Verlegenheits-, wenn nicht gar Verzweiflungstheologie.
Denn der Machtwille, der auf dem Wege der organisierten Uberzeugung
m der Theologie sich Durchbruch verschafft, steht an Wert unter dem
Persönlichen Erlebnismoment, das die Theologie Ritschis und Hermanns
trug. Und doch ist es gerade ein solches Erlebnismoment gewesen, das

einen mannhaften und redlichen Geist wie Karl Barth zum « Abfall » von
Jenen bewog. Aber von dieser eigenen Herzenswärme abgesehen, ist der
wissenschaftliche Unterbau seiner apologetischen Ziele nicht mit seinem

religiösen Erleben verkittet, sondern auf dialektischem Wege mit der
kalten Hand mehr nur zum äußern Ausweise ziemlich von fern herbeigeholt.

Ich habe die heutige Lage der protestantischen Theologie für die
Kultur in ihrer entscheidenden Seite dargelegt, nämlich nach ihrem
zentralen Lehrgehalt. Damit ist zugleich das Arbeitsgebiet einer
theologischen Fakultät unserer Tage in seinem wesentlichen Teile umschrieben.

In diesem Sinne vertritt sie denn auch die lehi fähigen Interessen des
Protestantismus vor der staatlichen und kulturellen Öffentlichkeit.
Ebendeshalb aber lässt sich ihr vorwiegend kirchlicher Charakter nicht
verkennen. Er darf auch nicht angetastet werden, wenn man den zur Zeit
möglichen Höchstwert dieser historischen Institution nicht zu Unrecht
schmälern will. Würde sie aufgehoben, so müsste man auch gleich so
aufrichtig sein, zuzugestehen, dass der Schlag gegen die protestantische
Kirche die zugehörige Volksgemeinschaft treffe. Diese an sich richtige

und unantastbare Erkenntnis darf dann aber nicht zu einem
Missbrauch durch die kirchlichen Instinkte führen. Es ist von geschlossenen
Glaubensverbänden (z. B. den evangelischen Jugendvereinen) die schroffe
Forderung nach einer rundweg gläubigen Fakultät erhoben worden; es

sei ein Unsinn, öffentliche Mittel aufzuwenden für die Ausbildung von
Glaubensbeamten, wenn die betreffende Körperschaft den Glauben, zu
dessen Verbreitung sie vorbereite, nicht als solchen selber besitze. Ja, was

eines gewürzten Beigeschmacks nicht entbehrt, auf der Universität selbst,

irn;Munde der «Kollegen von der andern Fakultät», wird man nicht
allzuselten der durchaus aufrichtig empfundenen Meinung begegnen, das

675



Wissen besorgten die übrigen Disziplinen zur Genüge, die Theologen
hätten nicht nur das Vorrecht, sondern die Pflicht, zu glauben, d.h. die
Kritik sei dem « Ordo venerabilis » wenn nicht erlassen oder gar
verboten, so doch seinem gefühlsmäßigen Belieben anheimgestellt.
Wahrscheinlich wird es aber nun kaum einen an einer Universität habilitierten
Theologen geben, und mag er durch seine persönliche Uberzeugung ohne
Vorbehalt auf kirchlichem Boden sich befinden, der die von ihm verlangte
Verabschiedung eines kritischen Sinnes nicht als eine an ihn gestellte
Zumutung ohne weiteres Besinnen von sich wiese. Im Gegensatz zu den
erwähnten Volks- und Laiengefühlen wird denn auch der Wert einer

theologischen Fakultät tatsächlich in ihrem Zusatz an Zweifel und
Unglauben bestehen. Natürlich nicht im Unglauben als Rohstoff, wohl aber

in seiner Verwertung und der ehrlichen Auseinandersetzung mit ihm, die

zu seiner Beseitigung und Uberwindung im Lehrsystem führen soll.
Ich habe stets gegen meinen Lehrer Overbeck den Standpunkt

vertreten, und er hat mich gewähren lassen, - dass die von ihm aufgewiesene
Achillesferse keineswegs jeden, der sie erkenne, aufs Gewissen verpflichte,
nun auch die tödliche Waffe gegen sie zu führen. Vielmehr scheint mir
auch eine andere Beurteilung der Theologie mit einem weitgehenden
Unglauben und der in ihm enthaltenen gesteigerten Wahrheitsverlangen
heute jedenfalls vereinbar zu sein, als dass man das Wesen der Theologie
nur in ihrem anfechtbaren, der Verwundung preisgegebenen Beschaffenheit

erblickte. Und ich glaube mich damit keineswegs einfach einer
humanitätstriefenden Toleranz ausgeliefert zu haben. Vielmehr nehme
ich die Errungenschaft des zwanzigsten Jahrhunderts wahr, das neben
dem freien Denken des achtzehnten Jahrhunderts auch dem freien Fühlen
unantastbare Hoheitsrechte zugesteht. Und so wird auch für die Bewertung

einer theologischen Fakultät ein gefühlsmäßiges Moment den
Ausschlag geben, das ich noch kurz folgendermaßen bezeichnen möchte: zur
Zeit der völligen und auch noch der überwiegenden Orthodoxie war eine

theologische Fakultät vor allem eine für die öffentliche Auffassung von
staatlicher Wohlfahrt nützliche Einrichtung, etwa wie eine Konservenbüchse,

in die nahrhafte Dinge solange luftdicht verlötet bleiben, bis sie

eben für die Lebensbedürfnisse als Genussmittel Verwendung finden.
Heutzutage kann aber, auf ihre idealen Möglichkeiten hin bewertet, eine

theologische Fakultät sich in ein nicht weniger nützliches, nun aber sehr

feines, auf das komplizierteste, ja raffinierteste zusammengesetztes und
doch sehr einleuchtendes, selbstverständliches, überzeugendes
Messinstrument verwandeln. Der wägende und abmessende Wert liegt dann

676



aber nicht in der einzelnen Forscherpersönlichkeit und ihren individuellen
Leistungen, sondern in der Gesamtfunktion, wonach denn auch die
Bezeichnung Fakultät, d.h. « Vermögen », zu einem lebendigen Sinne
gelangt. Und dieser Sinn läge dann darin, dass jedes Fakultätsmitglied eben
auf seine persönliche Weise die kritische Verpflichtung betreibt, der eine

unter äußerster Wahrung seines Glaubens, indem er nur eben Text-
varianten und Lesarten pflegt oder auch auf metrische Formen und auf
die Gedankengefüge der seinen Glauben tragenden Heilsurkunden
eingeht und so seinen Zweifel, seine Neugier, ja sagen wir ruhig seinen
Unglauben auf das ihm zuträgliche Maß dosiert. Damit sage ich gewiss nichts

neues, denn seit hundert Jahren ist das in zunehmendem Maße die
Signatur der protestantischen Fakultäten überhaupt geworden. Wesentlich
für ihr Bestehen ist aber geblieben das lebendige Vorhandensein des

Protestantismus als Konfession im öffentlichen Staatsgefüge, und solange
dieses nicht in Trümmer geht, ist es ganz unsinnig, an eine Verwandlung
aus theologischen in pure religionswissenschaftliche Lehrkörper zu
denken. Dass aber der mehrheitliche Kern einer solchen Fakultät in ihrem
Schöße Einzelvertiefungen auch außerhalb des Schriftprinzips und des

Eingottglaubens zur Ausnahme nicht ausschließt, ist eine Lebensfrage,
die, wo sie sich stellt, nur von Fall zu Fall zu entscheiden ist. Es wird
dann darauf ankommen, ob eine solche unkirchliche Lehrkraft das ihrige
dazu beiträgt, dass im Hinblick auf lebendige Religion eine theologische
Fakultät zu einer richtig zeigenden Seelenwage wird, also zu einem

Zeitmesser, der die göttlichen Symptome auch wirklich anmeldet!
Die Theologen werden eine solche Auffassung ihrer akademischen

Vertretung für undurchführbar und verstiegen halten. Mit einigem, was
mh hier äußerte, werden sie einverstanden sein, anderes aber ablehnen.
Sie lassen sich wie bei allem so auch bei der Beurteilung ihrer eigenen
Existenz nur auf eine ethische Begründungsweise ein, und gerne erlaube
ich mir hier noch die sympathische Erklärung folgen zu lassen, die mir
von zuständigster Seite als Antwort auf obige Ansichten zuteil wurde:
«So ist für mich, » schrieb mir der betreffende gelehrte Herr Kollege,
« die bestehende Wissenschaft überhaupt, nicht nur die theologische,
mrem idealen Wesen nach so innig mit dem Wesen des Christentums
Verknüpft, dass ich beide nicht als Gegensätze empfinde, sondern als

Schosse aus einer Wurzel. Aber dieses Urteil hängt natürlich davon ab,

Vue man Wissenschaft treibt. Für mich bedeutet sie selbstverleugnende
Hingabe an den Stoff, das Objekt, und selbstlose Hingabe ist für mich auch
der Kern des Christentums.» Gewiss bedeutet Selbsthingebung diejenige

677



Charakterhälfte, auf der auch echte Religion allein Wurzel zu schlagen

vermag. Aber ob das ganze Geschäft rücksichtsloser wissenschaftlicher
Erkenntnis dem christlichen Glauben wirklich so gar keinen Abbruch tut,
wie es die Grundannahme der Ritschlschen Theologie haben möchte,
wird immer der eigentliche Streitgegenstand einer Meinungsverschiedenheit

bilden, die dem herkömmlichen Gerede von Glauben und Unglauben
zur Unterlage dient. Meine eigene Ansicht, die ein nie erlahmendes
Interesse an diesen Dingen in nunmehr einem vollen Menschenalter sich
bilden konnte, wird wohl immer dahin gehen, dass eine theologische
Fakultät ihre eigene Kraft und Gesundheit nicht am schlechtesten
betätigt, wenn sie eine an der kirchlichen Praxis unbeteiligte
Religionswissenschaft nicht einfach als unvermeidliche, aufdringliche Einmischung
beklagt und duldet. Eine minderheitliche Vertretung, sei es kritischen
Unglaubens, sei es mystischer Metaphysik, wird nur geeignet sein, ihr
intellektuales Gewissen, das ihr beim Gedanken der Zugehörigkeit zu
einer Universität doch zu schlagen nicht aufhören darf, zu kräftigen.

678


	Die gegenwärtige Kulturbedeutung einer theologischen Fakultät

