
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 7

Artikel: Willensfreiheit und Sinn des Strafens

Autor: Sztern, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willensfreiheit und Sinn des Strafens

Von M. Sztern

Seit altersher bis auf unsere Zeit blieb die Willensfreiheit mit der
Institution der Strafe - und zwar sowohl der staatlichen wie auch der
privaterziehlichen Strafe - unzertrennlich verbunden. Beim Strafen -
wie freilich nicht minder auch bei seinem Gegenteil, dem Belohnen -
schien die Voraussetzung unumgänglich, dass der Mensch der Herr seines

Willens sei, dass er m. a. W. jedesmal «auch anders hätte handeln können»,
denn wo sich ein Handeln zwangsweise, mechanisch, sozusagen automatisch

vollzieht, da verliert Lob und Tadel, Strafe und Belohnung, nicht nur
die Existenzberechtigung, sondern überhaupt jeglichen vernünftigen Sinn.
Dass alle Epochen der Kulturgeschichte solchermaßen gedacht und
empfunden haben, bezeugt am besten der Umstand, dass in den Strafgesetzgebungen

aller Länder und Zeiten sich gesetzliche Straferlasse für
diejenigen Fälle von Delikten vorfinden, bei deren Begehung die Willensfreiheit

unzweifelhaft als aufgehoben, die Herrschaft über den Willen als

ausgeschlossen gelten muss: wie z. B. beim äußeren Zwang, im Zustande
der Notwehr, der geistigen Umnachtung, des Alkoholrausches u. a. m.

Es ist unserer Zeit vorbehalten geblieben, in diese - wie es scheint -
logisch zwingende Argumentation eine Bresche zu schlagen. Die in den
70er Jahren des XIX. Jahrhunderts neu aufgekommene sog. «moderne»
kriminologische Richtung, die in ihrem Ursprungslande Italien sich
hauptsächlich an die Namen von Lombroso, Ferri u. a. knüpft und in Deutschland

in Franz v. Liszt ihren hervorragendsten und eifrigsten Verfechter
fand, vertritt die Ansicht, dass die Willensfreiheit keineswegs eine
unumgängliche oder auch nur irgendwie belangreiche Voraussetzung und
Vorbedingung des Strafens ist, ja dass die Frage der Willensfreiheit « aus der
Wissenschaft des Strafrechtes ausgeschaltet werden könne und für die
Strafgesetzgebung ohne Bedeutung sei» (Liszt). Diese - auf den ersten
Blick unverständliche - Behauptung wird erst verständlich, wenn man
sich vergegenwärtigt, dass die moderne kriminologische Richtung nicht
nur - was freilich auch sehr wesentlich ist - den Gesichtspunkt der
Betrachtung beim Strafproblem völlig verschob, derart, dass nicht mehr,
Wie bis dahin, die Art des begangenen Verbrechens (d. i. der Delikt als

Mord, Totschlag, Diebstahl, Betrug usw.), sondern der Zugehörigkeitstypus

des Verbrechers (d. i. der Delinquent als Gewohnheits-, Gelegen-
heits-, Leidenschafts-, Augenblicksverbrecher usw.) das Kriterium der

655



Strafart bilden solle, sondern - was noch weit schwerer wiegte - dass sie

den ganzen Sinn des Strafens überhaupt von Grund aus veränderte. Galt
nämlich die Strafe bis dahin unbestritten als gerechte Vergeltung für
begangenes Unrecht1), so sollte sie fortan nur den Sinn einer gesellschaftlichen

Schutzmassregel besitzen. Wie die Gesellschaft sich vor Überschwemmungen,

Blitzgefahr, Vulkanausbrüchen und anderen sie schädigenden
Naturereignissen durch Errichtung entsprechender Massnahmen zu schützen

sucht, ebenso schützt sie sich auch, so weit als möglich, durch Strafen

(Einsperrung, Verwahrung, Todesstrafe) vor den sie gleichfalls schädigenden,

ja oft selbst ihren Bestand bedrohenden « antisozialen Elementen »,

nämlich vor den Verbrechern. Ein grundsätzlicher Unterschied zwischen
diesen beiden Arten von «Schutzmaßregeln» wird von den modernen

Kriminologen nicht anerkannt. So sprechen sie denn auch mit Vorliebe
nicht sowohl vom « Strafen » (da diesem Begriff nun einmal unausrottbar
der Geruch des Vergeltens anhaftet), als vielmehr von «Unschädlichmachung»,

was von ihrem Standpunkt aus nur konsequent ist2).
Der « modernen » kriminologischen Strömung, die sich auf der ganzen

Linie mit dem Determinismus verbunden hat, ist es trotz großem Aufwand

an gelehrten und eifrigen Verfechtern zwar nicht gelungen, die alte, sog.
« klassische » Richtung (die das Vergeltungsprinzip vertritt) aus dem Felde

zu schlagen, ihr den Einfluss auf die praktische Strafgesetzgebung
abzugraben; immerhin aber hat sie es doch vermocht, die praktischen
Reformbestrebungen des Strafrechtes in allen Ländern ihrerseits auch zu
beeinflussen, so dass zurzeit das geltende Strafrecht fast überall einen Kompro-
miss zwischen der alten « klassischen » Vergeltungsstrafe und der neuen
«modernen» Schutzstrafe, bzw. eine Verquickung beider darstellt3). Uns
aber interessieren hier nicht sowohl diese realen praktischen, als vielmehr
gewisse andere, ideale Wirkungen der modernen kriminologischen Schule
und ihrer veränderten Auffassung vom Sinn des Strafens. Diese « idealen »

Wirkungen sind freilich nicht so auf der Hand liegend wie die « realen »,

sie können nicht «in den bezüglichen Paragraphen des Gesetzeskodex»
einfach aufgezeigt werden, weil sie eben, als «ideale», vielmehr in der
Sphäre der sog. « Imponderabilien » liegen. Trotz ihrer Imponderabilität

0 wobei allerdings « Vergeltung » nicht mit « Rache » (aus der sie sich wohl geschichtlich
entwickelt haben mag) zu identifizieren sei, was ja schon daraus hervorgeht, dass man zwar
sehr wohl Gutes mit Gutem, Wohltat mit Wohltat «vergelten», nicht aber «rächen» kann.

2) Im italienischen, von Ferri ausgearbeiteten, Strafgesetzentwurf wird das Wort «Strafe»
überall durch « Sanktion » ersetzt.

3) Auch in dem zurzeit dem Nationalrat vorliegenden «Entwurf für das eidgen.
Strafgesetz » aus dem Jahre 1918 verhält es sich demgemäß.

656



« wiegen » sie aber (um es paradox auszudrücken) im gesellschaftlichen
Leben nicht weniger, sondern mehr, als die sog. realen Wirkungen. Welches

sind nun diese « idealen » Wirkungen, die wir als solche durchaus
negativer Art bewerten? Sie bestehen in nichts geringerem als in dem
Untergraben des moralischen Ansehens der Strafrechtspflege. Sicherlich
hat die moderne Kriminologie dieses Untergraben nicht gewollt, nicht
gewünscht, und auch kaum vorausgesehen. Aber dieses hat sich gleichwohl

- in Bestätigung des Gesetzes von der « Heterogonie der Zwecke1) » -
m geradliniger Konsequenz aus ihren Lehren ergeben. Denn in der Tat:
wenn das Strafen grundsätzlich nichts anderes bedeuten soll, als eine

Schutzmaßnahme, wenn es nicht mehr dem hehren Ideal einer
ausgleichenden und vergeltenden Gerechtigkeit dient, sondern eine bloße

von der Gesellschaft angeordnete und von juristischen Spezialisten
ausgeübte «Technik » ist, dann freilich ist nicht einzusehen, warum man vor
der Strafrechtspflege eine besondere Ehrerbietung haben soll ; ist sie doch
alsdann jeder anderen beliebigen « Technik » (etwa dem Brückenbau,
Schiffsbau usw.) im Range gleichzustellen. Hinzu kommt aber noch ein

Weiteres verschärfendes Moment. Die Strafrechtspflege greift immerhin
in das Leben der Gesellschaft und jedes Einzelnen (sei es auch nur als

Verbot, gewisse Handlungen zu begehen) viel tiefer und unmittelbarer
ein, als eine x-beliebige « Technik ». Sie berührt und erschüttert nicht
selten das menschliche Gemüt, während andere « Techniken » höchstens
Verstandessache bleiben; ja sie ficht öfters die soziale Stellung, den
finanziellen Bestand und selbst das nackte Leben des Einzelnen oder seiner
Nächsten und Liebsten an. Wenn es nun von dieser unser Selbst so nahe

berührenden Strafrechtspflege heißt, dass sie zwar aus gewissen praktischsozialen

Gründen nützlich oder sogar unentbehrlich sei, dass sie aber an
und für sich und als solche keine Berechtigung habe - denn darauf laufen

ja die modernen deterministisch-kriminologischen Lehren hinaus - so
kann man es dem Einzelnen, vor allem dem schlichten Manne aus dem
Volke, nicht verargen, dass er stutzig wird, und für die Herren
Strafrichter und Strafgesetzgeber keinen sonderlichen Respekt mehr empfindet ;

ja dass er, wenn ihm die Strafrechtspflege irgendwie persönlich
unangenehm mitgespielt hat, mit Ingrimm und Hass gegen diese - an sich doch
keine Wahrheit und Berechtigung habende - Institution wettert. Aber
nicht um das Untergraben des Ansehens der Strafrechtspflege beim

]) das von Willi. Wundt aufgestellte Gesetz der «Heterogonie der Zwecke» in der
Geschichte besagt, dass die Wirkungen unserer Handlungen jeweilen weiter reichen, als die
ursprünglichen Zwecke, die für die Handlungen maßgebend waren.

657



Publikum allein handelt es sich dabei. Der Zweifel an der inneren
Berechtigung, an der Gerechtigkeit des Strafens überhaupt, den die moderne

kriminologische Theorie geweckt hat, ist dazu angetan, auch unter den

Funktionären der Strafrechtspflege selbst, vorab unter den Richtern, dann
aber auch unter den Gesetzgebern, die denkbar ungünstigsten Wirkungen
hervorzurufen; ja er kann bisweilen die ganze Freude am Beruf und das

Selbstbewusstsein bei dessen Ausübung verkümmern lassen. Mit Recht
heißt es in einem - von mir gleich näher zu besprechenden -
rechtsphilosophischen Werke, dass eine Strafrechtstheorie, die auf die
Notwendigkeit der Strafe allein pocht und sich am Problem der Gerechtigkeit
desinteressiert erklärt, « allenfalls einem unentbehrlichen, doch nicht
einem würdigen Richterstand zur Grundlage dienen kann. Denn sie stellt
ihn gewissermaßen dem Stande der Henker gleich, die sich zu einem
bloßen Werkzeug hergeben, ohne lang nach der Gerechtigkeit des Urteils
zu fragen, das durch ihre eigene Hand vollstreckt werden soll Ein
gewissenhafter Richter will wissen, Was er tut ». Und denken wir an die
Geschworenen : muss es nicht für ihr subjektives Empfinden, aber ebenso

auch für ihre Amtsausübung von entscheidendem Belang sein, ob sie davon

überzeugt sind und se;n können, nach bestem Wissen und Gewissen

ausgleichende Gerechtigkeit (bzw. gerechte Vergeltung) zu üben, oder ob sie

sich als das bloße Werkzeug in der Hand einer traurigen Notwendigkeit
(die aber keine innere Berechtigung besitzt) betrachten müssen Und das

Gleiche gilt auch von den Strafanstaltsbeamten, den höheren wie den
subalternen. Man lese etwa bei Fritz Philippi1), dem langjährigen
Strafanstaltsbeamten, nach, wie der Zweifel an der Gerechtigkeit und inneren

Berechtigung des Strafens selbst noch in die Praxis der Gefängnisse hineinspiele

und diese ungünstig beeinflusse. Von dem schädlichen Einfluss,
den diese modernen Theorien auf den Verbrecher selbst, insbesondere
auf den werdenden, den sozusagen « potentiellen » Verbrecher ausüben

(der seine Untaten schon pränumerando « entschuldigt » sieht), wollen
wir erst gar nicht sprechen.

So sieht man denn, dass die Frage, ob das Strafen an und für sich

gerecht, ob es innerlich berechtigt oder aber bloß aus Nützlichkeitsgründen
nötig ist, m. a. W. ob die Strafe eine gerechte Vergeltung oder nur eine
zweckmässige Schutzmaßnahme bedeutet, zwar gewiss ein rein theoretisches

Problem ist, dessenungeachtet aber von eminenter praktischer
Bedeutung; kein etwa müssiges Theoretisieren, keine bloß spitzfindige

') Philipp!, Strafvollzug und Verbrecher. Tübingen.

658



« Doktorfrage ». Nun ergeben sich aber für den entschiedenen Deterministen,

den Leugner der Willensfreiheit, nicht nur Zweifel an der
Gerechtigkeit der Strafe, für ihn scheint in Konsequenz seiner Lehre der
Weg zur gerechten Strafe, zur Strafe als einer gerechten Vergeltung
überhaupt versperrt zu sein. Unter diesen Umständen muss ein Versuch, der

es unternimmt, das Strafen als gerechte Vergeltung justament vom
Standpunkte des extremsten Determinismus aus zu begründen und zu
rechtfertigen, von vornherein unseres größten Interesses sicher sein. Ein
solcher Versuch ist jüngst gemacht worden; er hegt in einem
rechtsphilosophischen Werke von Arnold Ruesch vor, welches sich « Die Unfreiheit

des Willens. Eine Begründung des Determinismus mit Wahrung der

Vergeltungstheorie»1) betitelt. Was den Nachweis der Unfreiheit des

Willens anbelangt, den Ruesch mit neuartigen Mitteln zu führen
unternimmt2), so geht uns dieser hier als solcher nicht an. Vielmehr wollen wir
uns von vornherein mit dem Verfasser - für eine Zeitlang - auf den Boden
des Determinismus stellen und zusehen, wie es ihm von da aus gelingen

mag, die Zweifel an der Gerechtigkeit der Strafe zu zerstreuen bzw. die
Strafe als gerechte Vergeltung zu rechtfertigen.

Die Rechtfertigung der Vergeltungstheorie vom Standpunkte des

Determinismus führt Ruesch sozusagen in zwei Etappen durch: erstens
indem er den Nachweis erbringt, dass die Strafwürdigkeit von der Frage
der Willensfreiheit unabhängig ist; zweitens indem er zu zeigen
unternimmt, dass unter Zugrundelegung der Unfreiheit des Willens die
Bestrafung im Sinne der Vergeltung erst recht zum dringendsten Erfordernis
wird, erst recht als gerecht empfunden werden muss, womit also die
Paradoxic gegenüber der landläufigen Auffassung auf die Spitze getrieben
erscheint. Was nun den ersten Gedankengang betrifft, so geht Ruesch

von der psychologischen Beobachtung aus, dass der Gerechtigkeitssinn

in jedem normal veranlagten Menschen beim Stattfinden einer ungerechten

Handlung spontan in Wirksamkeit tritt, ganz unabhängig davon, ob

man Determinist oder Indeterminist ist. Er sagt : « Es mag sonderbar
scheinen und zuweilen auch zu einer gewissen Heiterkeit Anlass geben,

es ist aber eine unleugbare und im Grunde ganz natürliche Tatsache,
dass selbst der überzeugteste Determinist, sobald er auf einen Augenblick
das Theoretisieren über Willensfreiheit und Schuld beiseite lässt und ins

volle Menschenleben hineintritt, sobald es selbst das Opfer eines
Verbrechens oder auch nur unmittelbarer Zeuge eines solchen wird, die Strafe

*) Verlag Otto Reicht, Darmstadt 1925.

2) nämlich ohne Berufung auf das Kausalgesetz.

659



bloß als gerechte Wiedervergeltung zu empfinden pflegt Und es ist
gewiss nicht allzu gewagt, wenn man behauptet, dass nimmermehr,
solange es Menschen und unter den Menschen Übeltäter gibt, das Ver-
geltungsbedürfnis verschwinden wird » (S. 233). Denn « sehen wir einen
Menschen der Befriedigung irgendeines seiner Bedürfnisse wegen einem
anderen, der nicht ein Gleiches getan hat, ein Leid zufügen, so können wir
nicht umhin, und wenn wir noch so sehr von der Unfreiheit des Willens
überzeugt sind, einen Ausgleich zwischen der Befriedigung des einen und
den Leiden des anderen zu wünschen. Denn wenn der Wille auch noch

so sehr gezwungen wird, auf Kosten des einen die Zufriedenheit des

anderen zu bewirken, so bleibt die Tatsache dennoch bestehen, dass der
Zufriedenheit des einen die Unzufriedenheit des anderen gegenübersteht

» (S. 234). Und « dieses Missverhältnis ist es eben, was den

Gerechtigkeitssinn, sofern es einen solchen überhaupt gibt, unbekümmert

um den Streit der Straftheorien immer wieder verletzen muss ».

Diese empirische Feststellung findet ihre logische Begründung darin,
dass die Begriffe « Willensfreiheit » und « Gerechtigkeit » in keinem
unmittelbaren und notwendigen Zusammenhange miteinander stehen.

Denn Willensfreiheit - so wie unser Autor sie versteht - betrifft die
Gründe, die Entstehungsweise der menschlichen Handlungen: nämlich
die Frage, ob der erste Impuls einer Willensreihe vom Subjekt selbst
bewirkt oder aber von ihm « einfach vorgefunden » worden ist. Die
Gerechtigkeit dagegen bezieht sich vielmehr auf die Wirkungen der
Handlungen und ist um die Gründe, durch die die Handlungen selbst (und also

mittelbar auch deren Wirkungen) erzeugt werden, nicht bekümmert.
Bekanntlich hat man seit jeher die Gerechtigkeit im engsten

Zusammenhange mit der Gleichheit gedacht. Schon innerhalb der Mythologie
erscheint die Wage in der Hand der Göttin der Gerechtigkeit, der Dike,
als das Symbol der Gleichheit, des gleichen Maßes. Und das griechische
Wort lOültjQ hat die Doppelbedeutung der Gleichheit und der Gerechtigkeit;

ebenso das lateinische Wort « aequitas ». So ist es denn vollauf
berechtigt, wenn Rüesch behauptet : « Das Wesen der Gerechtigkeit besteht
in der Gleichheit - die freilich in diesem Zusammenhange nicht als etwas
Äußerliches, sondern als ein Verhältnis innerer Zustände aufzufassen ist -
und hat mit der Willensfreiheit an und für sich nichts zu tun » (S.236).
Wie die Gleichheit bzw. Ungleichheit entstand und wer an ihr etwa schuld
ist, ist eine Frage für sich, die indessen das Faktum der Gerechtigkeit resp.
Ungerechtigkeit selbst nicht tangiert. Und während das Verlangen nach
einem Ausgleich der unabhängig vom menschlichen Zutun bestehenden

660



Ungleichheiten durch die Religion in der Verheißung der jenseitigen
Gerechtigkeit befriedigt wird1), erscheint der Staat als Sachwalter und
Hüter der diesseitigen Gerechtigkeit. Er kommt dieser seiner Mission
insofern nach, als er eine grundsätzliche Gleichstellung der Menschen
durch Gesetze bewirkt, und darüber wacht, dass diese Gleichheit durch
niemanden ungestraft verletzt werde. Indem der Staat Strafandrohungen
erlässt, die für jedermann ohne Ansehen der Person gelten, ist damit jeder

gewarnt und über die schlimmen Folgen einer etwaigen ungesetzlichen
Handlungsweise aufgeklärt. Und mehr als dieses Bewusstsein von den

Straffolgen, sowie die bloße Handlungsfreiheit, d. h. « die Möglichkeit,
je nach dem Willen entweder die verbotene Handlung zu unterlassen oder
durch diese Handlung die angedrohte Strafe zu verwirken », ist als Voraussetzung

der Strafwürdigkeit nicht vonnöten. Diese « Handlungsfreiheit »

ist aber - laut Ruesch - bei weitem nicht die Willensfreiheit, die vielmehr,
wie gesagt, darin besteht, dass wir die Beweggründe unserer Handlungen
selbst hervorbringen können, während die bloße Handlungsfreiheit ja nur
das Vermögen ist, einem unabhängig von uns vorhandenen Beweggrunde

zu folgen oder nicht zu folgen. Dass einer gezwungen, also unfrei handelt,
bedeutet demnach für Ruesch bloß, « dass er sich nach Maßgabe von
Beweggründen entscheidet, die von ihm unabhängig sind. Und unter
diesen Beweggründen befindet sich ja auch das Bewusstsein von den
schlimmen Folgen seines Tuns. Es greift in den sog. Streit der Motive
mit ein, nur dass es oft einem stärkeren Beweggrund unterliegt. Ob
auch Willensfreiheit besteht, das ist hier ohne Belang. Die Strafe ist
gerechte Vergeltung, insofern als das Bewusstsein von ihr in den Streit der

Motive miteingegriffen hat. Denn wenn sich jemand ungeachtet der
angedrohten Folgen für eine verbotene Handlung entscheidet, so muss er
zweifellos auch Gründe haben, die eine Vermeidung dieser Folgen als

weniger erstrebenswert erscheinen lassen, Gründe, die gewissermaßen
den vorweggenommenen Ausgleich für das folgende Übel der Strafe
darstellen ».

Wie kommt es nun aber, dass die Strafwürdigkeit bisher stets als von
der Willensfreiheit abhängig gedacht wurde und immer noch wird Diese

Frage musste unser Autor sich vorlegen; und er antwortet auf sie wie
folgt. Der Grund dieser, wie er meint, sachlich ganz ungerechtfertigten

]) nämlich in der Verkündigung: «Selig seid ihr Armen, denn das Himmelreich ist euer
Selig seid ihr, die ihr hungert, denn ihr sollt satt werden Selig seid ihr, die ihr weinet, denn
ihr werdet lachen! Aber wehe euch Reichen, denn ihr habt eueren Trost dahin! Wehe euch,
die ihr voll seid, denn euch wird hungern! Wehe euch, die ihr lachet, denn ihr werdet weinen
und heulen »

661



Verquickung ist darin zu suchen, dass man das Problem der Strafe mit
dem ethischen Problem der Schuld und des sittlichen Unwertes (Unwürde)
vermengte. So kam man zu der «durch nichts gerechtfertigten...
Gleichsetzung von Strafwürdigkeit und sittlicher Unwürde ». Beides muss aber

strengstens auseinandergehalten werden. Für die moralische Schuld und
sittliche Unwürde ist allerdings die Willensfreiheit (d. h. «die bloße
Abhängigkeit des Willens von sich selbst ») eine unumgängliche
Voraussetzung. Und da diese Voraussetzung - nach der Meinung Rueschs -
nicht gegeben ist, kann auch von sittlicher Schuld, von Würde und
Unwürde, wie überhaupt von moralischen Wertunterschieden jeglicher Art
nicht die Rede sein. Unser Autor bekennt sich also, wie man sieht, zu
einem entschiedenen Amoralismus. Davon völlig unabhängig besteht
aber, nach seiner Meinung, doch zu Recht die Würdigkeit, Belohnung
oder Bestrafung zu empfangen, glücklich oder unglücklich zu sein. Denn

wenn einer dem anderen eine Wohltat erweist, d. h. ihm ein gewisses Maß

von Zufriedenheit zukommen lässt, indem er selbst darauf verzichtet, so
ist er - ganz unabhängig davon, ob er aus freien Stücken handelte, oder
vielleicht seiner Natur nach gar nicht anders handeln konnte - würdig,
d. i. er verdient es, gleichfalls Zufriedenheit zu empfangen. Und
umgekehrt: wer einem anderen ein Leid zufügt, ihn unglücklich macht,
indem er sich selbst dadurch eine Befriedigung verschafft, der verdient es -
ohne Rücksicht darauf, ob er so handeln musste oder nicht - selber
unglücklich zu werden. Diese Attribute des « Verdienstes », der «Würdigkeit »

- die bei Ruesch keine sittlichen Attribute sind - ergeben sich ihm direkt
aus dem Wesen der Gerechtigkeit als Gleichheit. - Von hier aus geht
dann unser Autor, wie gesagt, noch einen Schritt weiter, indem er zu
zeigen unternimmt, dass gerade die Unfreiheit des Willens, derzufolge
jedermann immer nur nach dem größten Maß von Glück strebt und sich
mit Naturnotwendigkeit zugunsten desjenigen Beweggrundes (als

Entscheidungsgrundes) entscheidet, von dem er sich das größte Maß der
Befriedigung verspricht, die Strafe als eine gerechte Vergeltung erscheinen
lässt. Denn wenn es auf diese Weise feststeht, dass sich mit der verbotenen

Handlung für den Handelnden jederzeit ein unter den gegebenen
Umständen höchsterreichbares Quantum von Zufriedenheit, von Lust
verbindet, so erscheint es voll und ganz gerechtfertigt, dass dieses große

Quantum von Lust, das er sich widerrechtlich verschaffte1), durch ein

entsprechendes Quantum von Unlust, das ihm die Strafe anfügt,

') denn nur von solchen Handlungen, die die Gerechtigkeit verletzen, ist hier die Rede.

662



ausgeglichen, kompensiert wird. « Gerade in dem Zwange, der von den

Beweggründen ausgeht, liegt auch die Rechtfertigung für das Übel der
Strafe; denn da die Beweggründe den Handelnden immer nur zur
Befriedigung seines größten Bedürfnisses zwingen, so begründen sie auch

jedesmal den Ausgleich der Vergeltung » (S. 243).
So stellt denn diese ob ihrer Folgerungen höchst originelle deterministische

Glückseligkeitslehre die ganze bisherige Auffassungsweise der

Strafwürdigkeit, d. h. der inneren Berechtigung der Strafe, gewissermaßen

auf den Kopf. Schloss man nämlich bisher von der persönlichen
Unschuld, der Willensunfreiheit des Täters an seiner Handlung auf die

Ungerechtigkeit seiner etwaigen Bestrafung, so zeigt uns Rueschs Werk
das eine vor allem völlig klar, dass es zur Beantwortung der Frage nach der

Strafwürdigkeit, also auch zur Zerstreuung der Zweifel an der Gerechtigkeit

des Strafens, der sehr schwer sich erschließenden Einsicht in den

persönlich-moralischen Schuldanteil des Verbrechers und die etwaige
Mitschuld der Gesellschaft an dessen Tat oder, was dasselbe besagt, in das

allfällige Verhältnis zwischen dem, was auf Konto der persönlichen Schuld
des Täters und dem, was auf Konto seiner angeborenen und erworbenen

Anlagen, seiner Erziehung, seiner Umgebung, der übrigen Umstände

usw. gebucht werden darf, - dass es dieser ganzen komplizierten und schier
unlösbaren «Verrechnung» gar nicht bedarf. Denn die Strafwürdigkeit,
also die Gerechtigkeit der Strafe, die Notwendigkeit einer gerechten
Vergeltung, besteht ganz unabhängig von all diesen wirklichen oder vermeintlichen

Umständen und Nebenumständen. Sie folgt einfach aus dem
Begriff der Gerechtigkeit als eines Ausgleichs innerer Zustände und ist allein
damit voll und ganz gegeben, dass die ungerechte Tat, die Tat, die eine
Ungleichheit bewirkte, wirklich stattgefunden hat. Sie würde, Ruesch

zufolge, an und für sich selbst dann noch gerechtfertigt sein, wenn es sich
bei einer ungerechten Tat nur um einen Zufall handeln sollte.

So mag denn Rueschs Werk in erster Reihe denen willkommen sein,
die mit unserem Autor die Auffassung von der Unfreiheit des Willens
und dem Glückseligkeitscharakter alles menschlichen Strebens teilen,
die aber an der Gerechtigkeit der Strafe verzweifeln zu müssen glaubten,
Weil sich ihnen, wie wir sahen, vom Determinismus aus kein gangbarer
Weg zur gerechten Strafe, zur Strafe als gerechter Vergeltung bot. Für

uns, Indeterministen, ist die Frage der Strafwürdigkeit sozusagen
vorentschieden oder, noch besser gesagt, überhaupt keine Frage, kein Problem;

uns, die wir an einer moralischen Schuld des Verbrechers festhalten,
brauchte die Berechtigung der Strafe als Vergeltung nicht erst umständlich

663



« bewiesen » zu werden. Wohl aber jenen Deterministen, die die Strafe

überhaupt nur mit schlechtem Gewissen, nur kompromisshalber oder
aber nur aus äußeren Gründen, aus Gründen, die in keinem innerlichen
Konnex mit der verbrecherischen Tat selbst stehen, zulassen zu können
vermeinen. Ihnen - und vorab den Juristen unter den Deterministen -
dürfte das Buch Rueschs jenen seelischen Halt bieten und jene theoretische

Grundlage gewähren, nach der viele von ihnen vergeblich Ausschau
gehalten haben mögen; wie denn das Buch - nach den eigenen Worten des

Verfassers - in erster Reihe für die «Welt jener Strafrichter und
Strafgesetzgeber, denen die Erkenntnis der philosophischen Grundlage ihrer
Amtstätigkeit eine Gewissenspflicht ist », bestimmt sei. Aber - dies sei

noch hinzugefügt - auch in einer anderen, unmittelbar praktischen Hinsicht

scheint mit der energische Mahnruf des Buches, ob der Unfreiheit
des Willens (die ja viele annehmen, annehmen zu müssen glauben) der

Gerechtigkeit nicht Eintrag zu tun, von großem Belang. In Deutschland,
in Italien und hier in der Schweiz hegen zurzeit Entwürfe zu einer Generalreform

des geltenden Strafrechtes vor und harren der gesetzgeberischen

Erledigung. Da ist es denn wichtig und verdienstlich, den sich überall -
- auch hierzulande - in wachsendem Maße geltend machenden Tendenzen

zum schwächlichen Bemitleiden des Verbrechers als eines « Opfers » sei

es seiner angeborenen Neigungen, sei es der Umstände entgegenzutreten
und aufklärend dahin zu wirken, dass der Sachverhalt nicht auf den Kopf
gestellt werde. «Denn das «unglückliche» Opfer der Umstände - heißt

es mit Recht bei Ruesch - das man bei Anlass eines Verbrechens zu
bemitleiden wirklich Ursache hat, ist zunächst einmal bloß der, an dem das

Verbrechen verübt worden ist; der Verbrecher dagegen, der aus dem
Unglück eines Mitmenschen sein eigenes Glück geschmiedet hat, kann offenbar,

ehe ihn die Strafe trifft, - und wer weiß zum voraus, ob sie ihn treffen
wird - nur als ein « glücklicher » Günstling der Umstände betrachtet
werden ».

Nun liegt freilich in solchen aus einem Grundgedanken heraus mit
eiserner Konsequenz entwickelten Straftheorien, wie es diejenige Rueschs

ist, jederzeit auch die Gefahr einer gewissen Einseitigkeit. Rueschs an dem

Gerechtigkeitsbegriff (und an diesem allein) starr orientierte Strafrechtstheorie

weist - bei aller sonstigen Abweichung in den ethischen
Grundanschauungen - eine unverkennbare Ähnlichkeit mit derjenigen Kants
auf. Wie diese den biblischen Grundsatz der buchstäblichen
Wiedervergeltung (« Auge für Auge, Zahn für Zahn ») zu ihrem Leitmotiv
erwählte, so sagt auch Ruesch von seiner Begründung der Strafe, dass sie

664



« das jus talionis nicht grundsätzlich ausschließt » (S. 252). Dies führt aber
leicht zu einer Hartherzigkeit, die bisweilen sogar in Selbstgerechtigkeit
und Selbstgefälligkeit ausarten kann. Zwar fügt Ruesch am Schlüsse seines
Buches beiläufig hinzu, dass die Rechtsstrafen « ein gewisses Maß nicht
überschreiten » dürfen. Aber mit so vagen Bestimmungen ist der genannten

Gefahr, die sich aus einer allzu ausschließlichen und einseitigen
Orientierung an der Gerechtigkeitsidee ergibt, nicht wirksam zu steuern.
Hm ihr zu begegnen, um sich vor Hartherzigkeit und Selbstgefälligkeit zu
bewahren, dazu bedarf das Strafrecht eines sicheren positiven Kompasses.
Diesen Kompass stellt für es die Rücksicht auf den Verbrecher als

Menschen, d.h. aber als ethisches Subjekt dar. Diese Rücksicht darf dem Straf-
recht niemals fehlen ; sie muss einen integrierenden Bestandteil jeder wahrhaft

humanen Strafgesetzgebung bilden; sie stellt, mit anderen Worten,
neben dem Schutz- und dem Vergeltungsprinzip ein drittes Prinzip des

Strafens dar. Wie ist nun diese « Rücksicht auf den Verbrecher als

ethisches Subjekt » zu verstehen? Wird etwa damit einer milderen Beurteilung
des Verbrechers oder gar dem bedingten Strafnachlass das Wort geredet?
Weit gefehlt! Vielmehr behaupten wir damit gerade im Gegenteil die

Notwendigkeit der Bestrafung um des Verbrechers selbst willen, aus
Rücksicht auf sein ethisches Selbstbewusstsein. Der Verbrecher, der
Mensch, der sich mit Schuld befleckt hat, kann sein verloren gegangenes
sittliches Selbstbewusstsein, kann die Achtung vor sich selbst als Mensch,
als ethisches Subjekt, nicht anders wiedergewinnen, als nur durch die
Strafe, auf dem Wege der tätigen Sühne1). Und zu dieser sittlichen Wiedergeburt,

zu diesem Läuterungsprozess, der ihm sein Menschentum wieder

Zurückgibt, muss das Strafrecht ihm verhelfen. Ich weiß sehr wohl, dass

mancher Leser dieses Postulat als eine graue Theorie belächeln, ja dass

er sich ins Fäustchen lachen und sich selber bei dem Gedanken besonders

schlau vorkommen wird, dass jeder Verbrecher sich für eine solche
<( Rücksichtnahme » auf sein sittliches Selbstbewusstsein schönstens
bedanken und lieber um Straferlass ersuchen wird. Und gewiss bin ich nicht
so töricht, zu behaupten, dass jeder Verbrecher nach vollführter Tat
nichts sehnlicher verlangt, als Strafe und Buße (dies sind vielmehr seltene

*) Ich verweise darauf, wie dieser Grundgedanke etwa bei Dostojewski — diesem besonners

intimen Kenner der Verbrecherseele — mit aller Evidenz zum künstlerischen Ausdruck
gelangt ; so u. a. in seinem Roman Schuld und Sühne bei Raskolnikow, der sich aus keinem
äderen Grunde, aus keinen etwa sittlich-reuigen Motiven heraus dem Staatsanwalt freiwillig
^ellt, als nur weil es ihm zuletzt völlig klar wurde, dass der Weg der Strafe, der Weg der

jvatorga, der einzige ist, auf dem er den verloren gegangenen Anschluß an die menschliche
^rneinschaft wieder finden kann.

665



Ausnahmen). Aber ich stelle ja auch das Prinzip der Sühnestrafe hier
nicht als ein Postulat der Verbrecherethik, sondern als ein solches des

Strafrechtes auf. Und das Strafrecht muss den Verbrecher besser zu
verstehen trachten, als er sich selber versteht. Es verhält sich damit nicht
anders als mit dem Strafen der Kinder. Auch das unartige Kind wünscht
sicherlich nichts sehnlicher, als dass man ihm seine Ungezogenheit straffrei

gewährt. Aber wer wollte die Behauptung wagen, dass damit dem

Kinde auch wirklich am besten gedient wäre? Uber das Wie der
pädagogischen Strafen kann man gewiss billig verschiedener Ansicht sein.
Wer wollte es aber in Abrede stellen, dass eine rationelle Kindererziehung

ganz ohne das Strafen unmöglich sei. Und ebenso ist auch eine wirkliche,
tiefer greifende, dauernde seelisch-moralische Besserung eines
Verbrechers - wenn überhaupt - so nur vermittels der Strafe möglich1).

Es ergibt sich uns also aus dem bisher Gesagten, dass das Strafen einen
dreifachen Sinn in sich schließt, dass es einem dreifachen Zwecke zu dienen

berufen ist: 1. die Gesellschaft vor den antisozialen Elementen zu
schützen; 2. eine ungerechte Tat zu vergelten; 3. den Rechtsbrecher
seelisch-sittlich zu bessern. Dementsprechend muss sich auch jedwede
Strafgesetzgebung auf dreierlei Prinzipien aufbauen: auf dem Schutzprinzip,

dem Vergeltungsprinzip und dem Sühneprinzip. Wie, d. h. in welcher

konkreten Art und Weise diese drei Prinzipien innerhalb des geltenden

Strafrechtes zu einem Ganzen, einer Einheit, zu verbinden sind,
dies ist eine - freilich keine leichte - Frage der juristischen Technik, die

uns hier nicht näher beschäftigen kann; ihre Lösung muss juristischen
Spezialisten, den Strafrechtlern, überlassen werden. (Dass die Aufgabe
indessen nicht etwa unlösbar ist, erhellt schon daraus, dass das heutige
Strafrecht in nahezu allen Ländern, wie gesagt, bereits einen Kompromiss
des Schutz- und Vergeltungsprinzips darstellt.) Was hier mit allem Nachdruck

hervorgehoben werden sollte, ist nur: dass keine der obgenannten
drei Rücksichten bei der Schaffung eines Strafgesetzbuches außer acht
bleiben darf; d. h. mit anderen Worten, dass keine von ihnen alleinherr-
schend werden darf, wenn nicht grobe Unterlassungen und Misstände die
Folge sein sollen. Von einem Hauptzweck und Nebenzwecken des Strafens

darf dabei nicht die Rede sein : alle drei genannten Zwecke sind vielmehr
gleichberechtigt, sind gleich wichtig. Ich bin also so wenig Gegner einer

*) Was man landläufig unter « Besserung » verstellt, ist oberflächlicher Natur und sollte
lieber als «staatsbürgerliche Anpassung» bezeichnet werden. Das von uns gemeinte Strafprinzip
könnte an sich sehr wohl auch das « Besserungsprinzip » genannt werden ; um aber dem
genannten Doppelsinn des Wortes aus dem Wege zu gehen, bezeichnen wir es lieber als «
Sühneprinzip», womit auch sein ethischer Charakter unmittelbar evident wird.

666



~ in vernünftigen Grenzen angewandten - Schutzstrafe (wie sie ja heute
bereits als « bedingter Straferlass », Verwahrung, Jugendstrafe usw. mit
Erfolg in Geltung ist), wie ich auch gegen das nach dem Vergeltungs-
bedürfnis abgestufte Strafsystem etwas einzuwenden habe. Zu beiden

muss sich aber noch als Drittes die Rücksicht auf die sittliche
Wiedergeburtsmöglichkeit des verbrecherischen Subjektes hinzugesellen. Und
wie wichtig diese letztgenannte Rücksicht ist, resp. wie weittragend ihre
Nichtbeachtung werden kann, das möchte ich hier noch an einem
konkreten Beispiel aufzeigen, um nicht einer lebensfernen Abstraktheit
geziehen zu werden.

In der Tat könnte es manchem scheinen, dass die Rücksicht auf den
Verbrecher selbst und seine etwaigen Besserungschancen ziemlich post
festum komme, nachdem schon Schutz- und Vergeltungsstrafe ihr Werk
mit genügender Gründlichkeit und Umsicht vollführt haben. Dem ist
indessen nicht so. Und dass es nicht so ist, dass die Rücksicht auf den
Läuterungsprozess des Verbrechers eine kapitale Rolle im Strafrecht zu
spielen berufen ist, dafür wüsste ich kein besseres Beispiel als das

vielumstrittene Problem der Todesstrafe. Das Vergeltungsprinzip lässt von
sich aus die Todesstrafe nicht nur zu, es fordert sie sogar gebieterisch,
wie dies am konsequentesten bei Kant in folgenden Worten zum
Ausdruck gelangt ist : « Hat er aber gemordet, so muss er sterben. Es gibt hier
kein Surrogat zur Befriedigung der Gerechtigkeit. Denn es ist \eine
Gleichartigkeit zwischen einem noch so kummervollen Leben und dem
Tode.» Ruesch spricht sich zwar in seinem genannten Buche über die
Todesstrafe expressis verbis nicht aus : indessen stellt doch ihre Bejahung
eine geradlinige Konsequenz seiner Gedanken dar. Und in der Tat:
müsste und dürfte das Strafrecht einzig an der Gerechtigkeitsidee orientiert
bleiben, so ließe sich gegen die Todesstrafe nichts Entscheidendes sagen.
Denn eine etwaige Berufung auf ihren Widerstreit mit den Grundsätzen
der christlichen Nächstenliebe bedeutet jederzeit - so berechtigt dieser
Hinweis an sich auch sein mag - eine Einmischung rechtsfremder (außer-
rechtlicher) Gesichtspunkte (nämlich religiöser Motive) in die Rechtssphäre,

was immerdar auf eine methodische Entgleisung hinausläuft.
Aber auch die Schutzstrafe widerspricht der Todesstrafe Zumindestens

nicht; ja, die Todesstrafe stellt, im Grunde genommen, das Ideal einer
Schutzstrafe dar, nämlich die radikalste « Unschädlichmachung », die es

geben kann. Eine «lebenslängliche Verwahrung» muss demgegenüber
als ein bloßes kostspieligeres und kaum humaneres Surrogat erscheinen.
Kämen also Schutz- und Vergeltungsprinzip allein für das Strafrecht in

667



Betracht, so könnte der Anwendung der Todesstrafe mit rechtsimmanenten

Argumenten im Ernste nicht widersprochen werden. Ganz anders

aber, wenn man auch das Sühneprinzip in der von uns oben dargelegten
Bedeutung mit in Betracht zieht. Denn die Rücksicht auf die sittliche
Wiedergeburtsmöghchkeit des Verbrechers, - die dem Strafrecht immerdar

als vorhanden gelten muss - fordert gebieterisch und in erster Reihe,
dass zunächst einmal der Verbrecher als physische Person erhalten
bleibe : erhalten für den Zweck der sittlichen Läuterung. Ohne diese

Vorbedingung kann natürlich der Läuterungsprozess nicht von statten gehen,
kann er nicht einmal beginnen. Und so widerspricht das Sühneprinzip
(aber auch nur dieses) krass der Todesstrafe.

Es muss aber hier noch einem sehr naheliegenden Einwände zum voraus

begegnet werden. Man wird vielleicht sagen: was nützt uns die

Anwendung des Sühneprinzips im Kodex des Strafrechtes, wenn doch die
Strafe in concreto erwiesenermaßen so vielfach - wo nicht gar meistens -
ihren Sühnezweck ganz und gar verfehlt. Dass dem so ist, lässt sich
allerdings nicht leugnen : die erschreckend hohe Zahl der Rückfälligen beweist

es. Nun hat dieses Versagen der Strafe als läuternde Sühne gewiss viele
äußere Gründe, wie z. B. unrationelle Behandlung in den Gefängnissen
seitens des subalternen Personals, die Verderbnisse der Kollektivhaft,
vor allem aber auch - worauf schon vielfach mit Recht hingewiesen wurde

- das sog. « gesellschaftliche Vorurteil » einem entlassenen Sträfling
gegenüber. Wer seine Strafe verbüßt hat, sollte wieder als ein
gleichberechtigtes Glied in die Gesellschaft aufgenommen werden. Wir alle

wissen aber sehr gut, dass dies nicht der Fall ist; wer einmal « gesessen »

hat (wobei es hier grundsätzlich keine Rolle zu spielen scheint, ob er drei
Wochen, drei Monate oder drei Jahre absaß), von dem sondert sich die

bürgerliche Gesellschaft wie von einem Aussätzigen ab; dem ist die soziale

Laufbahn, der Wiedereintritt ins geordnete bürgerliche Leben meist so

gut wie versperrt. Dass dadurch ein etwaiger sittlicher Regenerations-

prozess des Rechtsbrechers zum voraus aufs stärkste gehemmt wird, hegt
auf der Hand. Indessen, so schwer das « gesellschaftliche Vorurteil » auch

wiegen mag : es muss zugegeben werden, dass auch abgesehen davon die

Strafe nicht immer und bei allen ihren Läuterungszweck zu erfüllen
vermöchte. Aber diese Unvollkommenheit, dieses ihr Manko hat die Sühnestrafe

mit der Schutzstrafe und Vergeltungsstrafe durchaus gemein. Auch
die beiden letzten erreichen ihr Ziel immer nur sehr unvollkommen. Die
Schutzstrafe vermag nur bei Todesstrafe oder lebenslänglicher Einsperrung

ihren Zweck, den Schutz der Gesellschaft, vollkommen und absolut

668



sicher zu erfüllen; während die temporäre Freiheitsberaubung, die ja aber
die weitaus größte Mehrzahl der Fälle bildet und bilden muss, der Gesellschaft

nur einen ungenügenden Schutz zu bieten vermag. Auch hier
sprechen die Rückfälligen eine nur allzu deutliche Sprache. Und nicht
besser ist es in dieser Hinsicht schließlich auch um die Vergeltungsstrafe
bestellt. Eine absolut gerechte Beurteilung der rechtswidrigen Tat (und
also auch ein ihr genau angepasstes Vergeltungsmaß) ist schon deshalb

nicht möglich, weil sich der menschlichen Einsicht niemals die Gesamtheit

der Motive einer Tat erschließt, weil dem Täter selbst - geschweige denn
Drittpersonen - die geheimsten Regungen der Seele oft verborgen bleiben.
Welcher Richter, welcher Geschworener, vermöchte mit absoluter Sicherheit

die haarscharfe Grenze zwischen menschlichem Gebrechen (von dem

Wir allesamt nicht frei sind) und dem Verbrechen zu ziehen? schon gar-
nicht davon zu sprechen, dass ein Justizirrtum fast niemals gänzlich
ausgeschlossen ist, denn wir sind genötigt, uns an äußere Kriterien zu halten,
die aber mitunter täuschend trügerisch sein können.

Erfüllt so, wie man sieht, keine der drei Strafarten ihren Sinn und
Zweck voll und ganz, so darf uns das gleichwohl am Prinzip selbst in
keinem der Fälle irre machen. Ungeachtet aller Fehlschläge muss der Ansatz

doch immer wieder am selben Orte versucht werden, schon deshalb,
Weil wir nichts anderes haben, was an seine Stelle gesetzt werden könnte.
Damit berühren wir vielleicht den allertiefsten, allerwesentlichsten Grund
für das so vielfache Versagen der Strafzwecke als solcher. Ich möchte auch
diesen Gedanken - den ich als die Problematik der Strafe selbst bezeichne -
hier zum Schluss noch wenigstens andeuten. Es wird immerdar misslich
bleiben, das Böse durch das Böse bekämpfen und ausrotten zu wollen,
geschweige denn durch Böses Gutes schaffen zu wollen. « Das ist der
Fluch der bösen Tat, dass sie fortzeugend immer nur Böses kann gebären.»
Vermöchten wir nach den Geboten der Bergpredigt zu handeln, zu segnen

die, so uns verfluchen, zu bitten für die, so uns beleidigen, demjenigen,
der uns den Mantel nimmt, auch den Rock nicht zu wehren, - vermöchten

Wir, um mit Tolstoi zu reden, dem Bösen sich nicht gewaltsam zu
widersetzen, ihm nur mit Güte zu begegnen, - dann wäre es wohl um das

Verbrecherproblem besser bestellt. Aber dies können wir eben rein als Menschen

nicht und ferner wäre damit eine staatliche Ordnung, ein Leben im
geordneten Staatswesen unvereinbar. Und so bleibt uns, wenn wir auf die
staatliche Ordnung nicht verzichten wollen, nichts anderes übrig, als gegen
den Teufel des Verbrechens den Beelzebub des Strafrechtes, so gut oder
80 schlecht es eben geht, mobil zu machen.

669


	Willensfreiheit und Sinn des Strafens

