
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 5

Artikel: Homer und der Dichter

Autor: Schröder, Rudolf Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Homer und der Dichter
Von Rudolf Alexander Schröder

Vortrag, gehalten an der Universität Zürich

Meine sehr verehrten Anwesenden!

Die Herzöge und Freiherrn Homers pflegten, wenn sie einander
besuchten, gern gemeinsame Erlebnisse ihrer Vorväter, wo nicht gemeinsame

Stammbaumfragen zur Sprache zu bringen, dann aber, der Wirt
dem Gast und der Gast dem Wirt, ein Geschenk zu machen. Große
Herren gaben kostbare Kleinode, kleinere, wie Homer so hübsch sagt,
eine „&COIÇ 61i)'tjpeiktjTS", «eine kleine aber liebe Gabe». Wenn wir
heut abend Lust verspüren sollten, so alten Brauch zu erneuern, würde
ich Sie hinsichtlich der Stammbaumfragen vielleicht an die Tatsache

erinnern können, dass vor rund hundertfünfzig Jahren meine engeren
Landsleute, die Bremer, versucht haben, Ihren großen Mitbürger Lavater
seiner Vaterstadt untreu zu machen und ihn für dauernd nach dem
Norden zu locken, allerdings, wie Sie wissen, mit negativem Erfolg. Ich
könnte auch darauf hinweisen, dass wir Hansestädter uns als fast ebenso
alte Republikaner fühlen wie die Schweizer, wenn auch innerhalb der
Grenzen des alten Reiches.

Was die Gastgeschenke angeht, würden wir heut abend - freilich
in übertragenem Sinne - eine Art gemischten Verfahrens einzuschlagen
haben, indem Sie mir das Kleinod Ihrer kostbaren Zeit und Aufmerksamkeit

schenken, ich dagegen die dôfJtç bh'ytj meiner armseligen
Worte. Eine dritte homerische Gepflogenheit zu erneuern dürften wir
jedoch kaum in der Lage sein, nämlich die, dass man den Gast erst
eine gute Woche lang beherbergte und beschmauste, ehe er mit seiner
Botschaft oder seinem Anliegen vor den Tag kam. Die Schnellebigkeit
unsrer Zeit verlangt es, dass man sofort in médias res gehe; und so will
ich Ihnen denn ohne Umschweif sagen, wie eigentlich das Thema meiner
einleitenden Rede lauten sollte und wie es auch in den Ankündigungen
gelautet haben würde, hätte nicht der mir leider eignende Treppenwitz
mich zu spät darauf kommen lassen. Homer und der Dichter, das würde

etwa die Bezeichnung sein, unter der die Worte, die ich hier zu Ihnen
sprechen möchte, zusammenzufassen wären.

Ich habe vorhin meine Worte armselig genannt, auf die Gefahr hin,
dass Sie das als eine taktlose captatio benevolentiae auffassen. Es war
Neue Schweizer Rundschau. XIX. Jahrg. Heft 5 (1. Mai 1926)

441



mir aber mit dieser Qualifikation durchaus ernst; denn wessen Worte
könnten angesichts des mir gestellten Themas anders als armselig
genannt werden?

Wenn Sie von mir verlangt hätten, ich sollte hier vor Ihnen Worte
über die Bibel sprechen oder gar über Gott, so hätte mich das kaum
in größere Verlegenheit gesetzt. Denn welcher Einzelne kann mit seinen
Worten an den unfassbaren Genius heranreichen, der die gesamte große

Dichtung des Okzidents nicht nur begründet, sondern auch in ihren
wesentlichen Teilen bestimmt und geformt hat und noch heute

schöpferisch in ihr waltet und schaltet, wie das Element des Wassers -
sichtbar und unsichtbar - den Leib der Erde überall belebend und
formend durchdringt. Aber freilich nicht nur die christliche Kirche,
sondern alle Kirchen der Welt gedenken zu bestimmten Tagen des

Schöpfers und Erhalters mit preisenden und ehrenden Worten, nicht
um seinet-, sondern um des Menschen willen, dessen dumpfer, an die
vergänglichen Lockungen des Tages gebundener Sinn solch erhabener

Hinweise immer wieder bedarf, soll er nicht der höheren
Geistergemeinde vergessen, der auch das Beste und Edelste seines eigenen
Wesens angehört.

Auch die, die wir innerhalb irdischer Grenzen als Unsterbliche
rühmen und neiden, würden ohne den Hinweis solches immer wieder
erneuerten Lobes ihrer Unsterblichkeit verlustig gehen. An das

Gedächtnis der Lebenden ist sie gebunden. Nur wenn sie sich seiner immer
wieder von frischem bemächtigen und in ihm ihre ewig junge Schöpferkraft

aufs neue bewähren darf, hat sie Anspruch darauf, von ihm den
Lohn der weiteren Fristung ihres Geisterwirkens zu gewärtigen. Wie
viele würden heut von Rafael, Rübens und Rembrandt, von Bach, Mozart
und Beethoven eine wie immer geartete Vorstellung haben, wenn ihnen
nicht auf Schritt und Tritt der Ruhm ihrer Namen, ja die Gestalt ihrer
Werke selbst nahegebracht würde Wie viele von uns würden heut noch
die Göttliche Komödie, den Hamlet, den Tartüff, den Tasso oder den Teil
lesen, wenn uns nicht durch den immer wieder erneuten Consensus
aller zu höherem Urteil und zu höherer Lehre Berufenen von Jugend
auf gleichsam ein sittlicher Zwang auferlegt würde, von Zeit zu Zeit
das Tal unsrer Alltagsneigungen zu verlassen und den freilich
mühsameren Schritt zu jenen steilen und entlegenen Gipfeln zu lenken? Es
kommt dabei nicht darauf an, dass bei solcher pflichtmäßigen Begegnung
jeder in gleicher Weise vom Hauche des Genius berührt und beseelt
werde, es kommt nur darauf an, dass nach dem bekannten Gleichnis die

442



Fackel aus lebendiger Hand in lebendige Hand weitergegeben werde,
sie wird immer unter Hunderten Einen treffen, dem sie zu höherem
Geschäft als dem des b'oßen Weitertragens leuchtet.

So betrachtet, bedarf denn nun auch der größte Genius des Abendlandes,

Homer, des ständig erneuten Dank- und Lobopfers, damit sein
durch die Jahrtausende hin immer steiler an unserm Himmel
aufrückender Stern sich nicht wieder, wie schon einmal, aus unserm
Sehbereich entferne, damit er nicht in Gefahr gerate, hinter einer Milchstraße

zu verdämmern oder in den Schatten eines andern Gestirns zu

treten, dessen Strahlen den Weg zu uns nicht aus so unermesshcher
Weltenferne zurückzulegen haben.

Nun könnte man allerdings meinen, es sei in dieser Hinsicht für Homer

genug, ja übergenug geschehen; denn in der Tat, was allein seit den
Wolfschen Prolegomena an Traktaten und Untersuchungen über die Ilias
und die Odyssee zusammengeschrieben ist, würde eine stattliche Bibliothek

füllen. Allerdings hat es damit seine besondere Bewandtnis; und
falls ich eben den Anschein erweckt hätte, als sei genug oder übergenug
über Homer geschrieben worden, so müsste ich mich der Ungenauigkeit
zeihen; hat man es doch im großen und ganzen nicht so sehr über Homer
wichtig gehabt, als über die homerische Frage, über die seit nunmehr
reichlich fünf Generationen der Kampf der Meinungen hin- und
hergeht, und hinter der wir nach dem Wort einer so großen Autorität wie
des Oxforder Gräzisten Gilbert Murray in Gefahr sind, den Homer zu
verlieren. Im Wesen dieser Frage liegt es ja bekanntlich, dass sie den
Homer selbst in Frage stellt; geht sie doch in der Hauptsache darauf
hinaus, sozusagen die Firma Homer in eine «Gesellschaft mit
beschränkter Haftung» zu überführen, deren einzelne, unter dem bescheidenen

und harmlosen Titel von «Liedersängern» eingeführte Mitglieder
man nun freilich nicht als gar so große Herren zu behandeln braucht.
Sie sind ja Geschöpfe der eigenen Phantasie und man kann ihnen unter
Umständen sogar die Exerzitienhefte um die Ohren schlagen, ohne dass

sie sich wehren, wenn man nicht etwa vorziehen sollte, Ilias und Odyssee

- ich übernehme dies Gleichnis auch von Murray - als eine Art Korallenriffe

zu betrachten, deren Reatomisierung ein Ziel sei, aufs innigste zu
wünschen.

Wäre dies Ziel erreicht oder wenigstens in erreichbarer Nähe, so würde
allerdings dem Stern Homer ein unwiederherstellbares Unheil
zugestoßen sein; er hätte gleichsam, wenn er nicht gar in einen Sternnebel

zerfloß, sich in eine Schar von Asteroiden aufgelöst, deren Gesamtheit

443



denn freilich nur noch ein sehr geschwächtes Licht aussenden, und deren

jeder noch dazu drohen würde, eigene Bahnen zu wandeln oder als Trabant

einer fremden zu folgen. Nun ist aber hierbei ein Haken. Geister
sind bekanntlich unzerstörbare Wesenheiten; und wenn am Abend
Magister und Famulus ihren Homer noch so sauber in seine einzelnen
Teile zerlegt haben, am andern Morgen steht er wieder da wie der Riese

im Märchen, breit, grob und ungekämmt. Uber diesen Ausgang des

Abenteuers, den doch jeder erleben, ja den jeder im tiefsten Innern
heimlich vorausfühlen muss, noch eh er sich hineinbegibt, werden nun
meist nicht viel Worte gemacht. Es sind eben leider nicht alle Nachfolger
F. A. Wolfs - und als solche muss ich hier auch die bezeichnen, die mehr
aus speziellen als aus prinzipiellen Gründen mit ihm in Kontrovers
geraten sind, - auf diesem Punkt so zuvorkommend und menschenfreundlich,

ja - sagen wir es ruhig - so honorig wie der Zauberkünstler, der,

wenn er nach vollbrachtem Abrakadabra das unglückliche Opfer in der
verhängten Sänfte gevierteilt oder gefünfteilt hat, alsbald die Türe des

Verschlages öffnet und das dralle junge Mädchen, das man schon als

tot betrauert hatte, springlebendig an der Hand vor die Rampe
führt.

Die Gerechtigkeit zwingt mich, zuzugestehen, dass denn doch eine
Anzahl Philologen bereit sein würde, dem Homer diesen Dienst oder
doch annähernd diesen Dienst zu leisten. Aber wir haben unsre Gründe,
auf diesem Punkt widerhaarig zu sein. Dem Philologen haftet nun einmal
das Odium seiner Praktiken an. Man kann nie wissen, ob er nicht doch
im letzten Augenblick ein falsches Toupet oder einen Mantelzipfel oder

gar ein noch wichtigeres Ingrediens der bewussten jungen Dame
unterschlagen würde; und für den Augenblick kommt es uns darauf an, den

ganzen Homer, so wie er hineingeraten ist, aus seiner Untersuchungshaft

zu befreien. - Ich meine, zu dieser Rettungsaktion, oder sagen wir
einmal ganz bescheiden, zu dieser Außerhaftsetzung mit Bewährungsfrist,
wäre niemand mehr berufen oder stärker verpflichtet als der Dichter.
Ihm vor allem muss ja daran liegen, dass dem Meister seiner Gilde kein
Haar gekrümmt werde.

Nennen wir also den Homer, an den wir uns heut abend erinnern
wollen, zunächst einmal den Homer des Dichters, im Gegensatz zu jener
anderen «Société anonyme». Ihn meinen ja auch trotz allem immer
noch alle, die von Homer reden; denn wo Verehrung einmal mündig
geworden ist, - und das ist sie seit langem gegenüber diesem Dichter
geworden, an dem jede Nation, die nach dem dichterischen Lorbeer

444



greift, sich zu messen hat, - da lässt sie sich so leicht nicht wieder
entmündigen.

Wenn nun der Dichter, der in Sachen seines Handwerks das Herz
auf dem rechten Fleck hat - Sie müssen mir dieses Eingangspostulat
schon erlauben -, sich seinem Homer nähert - natürlich dem, der aus
Ilias und Odyssee zu ihm spricht, denn ein anderer steht auch ihm trotz
aller divinatorischen Gaben nicht zur Verfügung -, so wird er zunächst

mit Erstaunen, dann aber mit einer an Anbetung grenzenden Bewunderung

gewahren, dass diese beiden Gedichte nicht nur die ältesten,
sondern auch die vollkommensten, ja im Grunde genommen die einzigen
Muster ihrer Gattung sind, dass beide in einem Zusammenhang stehen,
fester und unlöslicher als beispielsweise der erste und zweite Teil des

Faust, an dessen gemeinsamem Verfasser ja zum Schaden brachliegender
Akribie nun einmal nicht zu zweifeln ist. Er wird gewahren, dass jedes
der beiden Epen einen Kosmos bildet, von so überwältigendem Reichtum,

von so strotzender Intensität, so untrennbar dichter Verwobenheit
aller Kunst- und Lebensenergien, dass es im Bereiche der europäischen,
ja wir dürfen sagen der Weltliteratur seinesgleichen nicht gibt. Gerade
die letzte der eben hervorgehobenen Eigenschaften, die dichte Verbundenheit

des epischen Gewebes in den homerischen Gedichten wird ihn am
meisten in Erstaunen setzen. Denn ist es nicht ein Wunder, wenn ihm
hier gleichsam auf der Schwelle der ihm bekannten und vertrauten
Kunstübung zweierlei vereint entgegentritt, von dem man sonst
annimmt, das eine sei nur mit dem Verzicht auf das andere zu erkaufen?
Auf der einen Seite die schwellende, gleichsam noch in den Banden des

eigenen Knospenzustandes gehaltene Schwungkraft einer Jugend, die
kühn und befangen zugleich die ersten versuchenden Schritte in die
Unbekannte Landschaft und das scheinbar unerschöpfliche Abenteuer
ihrer eigenen Entwicklung und Geschichte wagt; auf der andern Seite

das, was man gewohnt ist, nur einer späten, gereiften, aber freilich auch
der geheimnisvollen Zauberkräfte der Jugend beraubten Kunstübung
zuzugestehen, ein Wissen um die Gesetze des Zusammenfügens und des

Aussonderns, um die Mittel des Gegensatzes und der Parallelität, der

Spannung und der Retardation, eine Kenntnis der verborgensten Kunstgriffe,

mit denen dem Fragwürdigen der jeweils nötige Schein gegründeten

Daseins verliehen, das Disparate jeweils zusammengehalten wird.
Wenn mein Dichter nun seinem Homer, soweit er es vermag, durch

das Labyrinth seiner Erfindungen und Verknüpfungen gefolgt ist und
auf Schritt und Tritt neue Feinheiten, neue Dokumentierungen des -

445



ja gebrauchen wir nur ruhig den modernen Fachausdruck - artistischen
und psychologischen Raffinements entdeckt hat, wenn er sieht, wie zum
Beispiel in der Ilias jeder Charakter von vorneherein auf das Endziel
seiner Wirksamkeit angelegt ist, wie auch in diesem Punkt der Charakterzeichnung

Ilias und Odyssee ineinandergreifen, wie das pompöse Ornament

und Beiwerk, das gleichsam unerschöpflich aus allen Poren dieses

gesegneten dichterischen Mutterbodens quillt, nur dazu da ist, den

Schauplatz zu bereichern, abzustufen, zu schmücken oder ihn durch
Ausblicke in ungeahnte Fernen der Sage und der Dichtung zu erweitern,

wenn er ferner sieht, wie Exposition fortschreitend die neue Exposition
hervorruft, wie eine Katastrophe die Wegbereiterin der anderen ist,
wie vor allem auch in der Ilias alle Helden und Heldinnen des Abenteuers
mit jeder klareren Enthüllung ihres Wesens zugleich tiefer in die Maschen
ihres Schicksalsnetzes verschlungen werden, wie für dieses Schicksal

jedes scheinbare Hemmnis zum Sprungbrett, jede scheinbare Umkehr

zum Richtweg wird, wenn er nach diesen und ähnlichen Entdeckungen

- denn es gibt deren auf Schritt und Tritt und immer wieder neue,
schließlich auch noch die macht, dass in der Tat etwa die Ilias aus einer
unabgebrochenen Reihe herrlicher Einzelgedichte zu bestehen scheine,
jedes bis zum Bersten voll von einem Leben, das von allen Enden der
Welt her nur auf den jeweils dargestellten Punkt der Handlung sich zu
konzentrieren scheint - Einzelgedichte allerdings nicht nach dem Sinne
der liederfrohen Homerfrage, sondern nach dem Sinne, in dem Goethe

an Schiller über den ersten Akt des Teil schrieb, das sei kein erster Akt,
sondern ein vollkommenes Drama..., wenn, sage ich, unser Dichter
durch die Überraschungen und Entzückungen einer derartigen Homeranalyse

hindurchgegangen sein und sie, soweit das möglich ist, verdaut
haben wird, so wird er, falls er der redliche Kerl ist, für den wir
übereingekommen sind, ihn zu nehmen, wahrscheinlich zu dem Resultat kommen,

dass er — in Bausch und Bogen genommen - für sich aus dem
auf uns gekommenen Corpus der homerischen Dichtungen nicht einen

einzigen Vers missen, ja lieber noch einige falsche mehr in den Kauf
nehmen möchte, vorausgesetzt nämlich, dass sie eben so schön seien

als die, die man ihm vielleicht zu Recht verdächtigt.
Aus meinen letzten Worten sehen Sie, dass unser Dichter trotz seiner

Affenliebe für den einen Homer kein völliger Unmensch sein und unter
Umständen mit sich reden lassen wird. Auch ihm kann es nicht
verborgen bleiben, dass ein Gebäude von so sagenhaftem Alter nicht nur
allerhand Schaden durch Wetter und Wind, ja durch die bloßen

446



Oxydationsvorgänge erlitten haben wird, denen alles Bestehende
unterworfen ist, sondern dass auch unbekannte Hände hie und da ausgebessert,

Stützen gezogen oder auch ungehöriges Beiwerk hinzugetan haben
werden. Der Vergleich der Ilias und der Odyssee mit den gotischen
Domen und ihrer anonymen Baugeschichte ist oft genug gemacht und
auch bis zu einem gewissen Grade - mit sehr vielen Körnern Salz -
anwendbar. Diesen Körnlein Salzes im einzelnen nachzugehen, kann

natürlich nicht unsre Aufgabe sein. Sie würde ein Frage- und Antwortspiel

ohne Ende ergeben, zumal jede Antwort wieder eine neue Frage

wäre; denn was ist jede Vermutung anderes als eine umgekehrte Frage?
Bringt man nun allerdings ein derartiges Spiel auf die mathematische
Formel «minus mal minus gibt plus», so kann man zu den erstaunlichsten

Resultaten fortschreiten1).
Nun, wie gesagt, diese Spiele brauchen uns hier nicht näher zu

beschäftigen; wir haben es vorläufig noch immer mit unserm Dichter und
seinem Homer zu tun. Betrachtet er von den beiden homerischen Epen
jedes für sich, aber jedes gewissermaßen en bloc, so wird er finden, dass

das kompositorische Element zunächst in der Odyssee am deutlichsten
sich zeigt. Die Architektonik ihres Aufbaus wird ja fast aufdringlich
betont in der sechsfachen Gliederung der Handlung, bei der sogar die
Masse der Verse sich jeweils fast die Wage hält, und in der jedem

*) Eines derselben ist mir selbst einmal in halb erschreckende, halb ergötzliche Nähe
gebracht worden. Es war noch vor dem Krieg, da erhielt ich das Schreiben eines gelehrten Herrn,
der mir kurzerhand mitteilte, es sei ihm gelungen, aus dem Wust der überlieferten Verse die
Ur-Odyssee herauszuschälen, und er bitte mich, dieses Extraktum für das des Griechischen
unkundige Publikum in den Versen meiner Ubersetzung veröffentlichen zu dürfen. Ich erinnere
mich nicht mehr, ob er mir über den Umfang und Inhalt seines Urphänomens genauere
Mitteilungen machte; jedenfalls legte er als Beweis seiner redaktionellen Fähigkeiten ein paar Nummern
einer neuphilologischen Zeitschrift bei, in der er den Kaufmann von Venedig auf seine Manier
von den Versen befreit hatte, die er als überflüssigen Schwulst empfand und demgemäß zu dreisten
Zutaten minderwertiger Schauspieler stempelte. Das Resultat war nun wirklich ein höchst
erstaunliches. Alle schönen Reden der Porzia, des Shylock und der übrigen Personen waren dem
Blaustift zum Opfer gefallen, alle Gleichnisse, alle Wortwitze verschwunden, und das Stück stand,
etwa auf die Hälfte seines Umfangs reduziert, als ein drohendes tragikomisches Skelett vor einem,
oder vielmehr es rollte in einem Blitztempo ab. Handlung folgte auf Handlung, gerade
ausgerichtet wie eine Front preußischer Grenadiere mit «Augen rechts» und «Tuchfühlung». - Ich
habe damals meine Verse für mich behalten und bin somit um die Ehre gekommen, die Ur-Odyssee
in die deutsche Sprache einzuführen. Als das eigentlich Erschütternde erschien mir dabei die
Tatsache, dass jene eigenartige Bearbeitung Shakespeares nicht etwa in den medizinischen
Mitteilungen einer einschlägigen Anstalt, sondern, wie schon gesagt, in einer durchaus ernstmeinenden
Fachzeitschrift abgedruckt war. Dem Herausgeber hatte in diesem Falle anscheinend die fraglos
schlüssige und schlagende Methode den Wahnsinn geheiligt. Aber freilich, was soll ein kleiner
Mann tun, wenn große Herren der Wissenschaft von dem Bearbeiter A 1 oder B 2, von dem
Zusammenstoppler des ersten Gesanges der Odyssee, von dem Sänger der Telemachie oder der
Deuteronekyia oder der Doloneia oder der Presbeia oder, was weiß ich sonst, reden, als hätten
sie mit ihnen am gleichen Tisch gesessen?

447



Sechstteil ein besonderer Schauplatz oder eine besondere Vielheit von
Schauplätzen angewiesen erscheint. Deutliche Architektur sind auch die

Parallelgestalten der andern Heimgekehrten, des Nestor und vor allem
des Menelaos, der nach langem Umherirren nun mit der
wiedergewonnenen Halbgöttin den schönen «meerumrungenen» Königssitz in
Sparta teilt, das Wunschbild jenes anderen noch in der Ferne
Vielverschlagenen. Dann Agamemnon mit seiner mörderischen Königin,
Parallele und Gegenspieler zugleich; aber leider muss ich mich hier
beschränken Und möchte nur noch auf ein Wort von Wilamowitz
hinweisen, der in einem seiner Vorträge die Odyssee schlecht und recht als

eine Novelle bezeichnet hat. So geistvoll diese Bemerkung ist, möchte
ich doch glauben, dass der Begriff der Novelle nicht völlig treffend
den Punkt bezeichne, den auch Wilamowitz anscheinend im Auge hat.

Die Novelle ist die verhältnismäßig knappe Erzählung einer wenig
verzweigten, eindeutigen Begebenheit, sie steht der Anekdote noch sehr

nahe, ist gleichsam ihre reichere und vornehmere Schwester. Die Odyssee

würde, wenn wir einmal von den mythischen und historischen
Hintergründen und dem ganzen übrigen Herkommen des Epos absehen und
sie in eine unsrer heutigen erzählenden Gattungen einreihen wollten,
weit eher als ein Roman zu bezeichnen sein. Abenteurerroman auf der
einen Seite und als solcher Urbild und Vorbild seiner Gattung,
psychologischer Roman auf der andern. Man denke an den verschwebenden

Moment des Abschieds von Nausikaa, der dem Flaubert nicht zarter
und verhaltener hätte gelingen können, an die Gespräche mit dem alten

Hirten über den Berggipfeln der endlich erreichten Heimat, und schließlich

an die letzten Gesänge, wo von der Wiedererkennung durch die
Eurikleia an die Starre des Epos sich geradezu in die immer reicher
erblühende Seelenschilderung auflöst.

Solche romanhafte Züge finden sich natürlich auch in der Ilias, und

zwar vor allem auf der troischen Seite. Hektor und Andromache, auch

Priamus und Hekuba, ja selbst die zauberische Halbdämonin Helena

sind wahrhafte Romanfiguren; erinnern doch gerade hinsichtlich der
letzteren die Kunstgriffe, mittels derer ihre schimmernde und schillernde
Gestalt gleichsam zwischen Himmel und Erde schwebend erhalten wird,
mit einer zwar fernen, aber wesenhaften Ähnlichkeit an das Zwielicht,
das die Gestalt der Goetheschen Mignon, dieses magische Geschöpf,
halb Dämon halb Engel, umspielt. Aber die Klammern des epischen

Prunkgerüstes halten in der Ilias das Ganze doch noch fester und
augenfälliger zusammen; und so bleiben diese und verwandte Züge, wie z. B.

448



das Auftauchen und Verschwinden der Briseis und ihr Wiedererscheinen

an der Leiche des Patroklos, doch gewissermaßen unter der Oberfläche
des großen Gedichts.

Im übrigen mag der Aufbau der Rias vielleicht beim ersten Anblick
lockerer bedünken als der der Odyssee. Er mag so dünken, sage ich, denn

in Wirklichkeit sind die Fäden hier fast noch fester ineinandergeschlungen.
Nur ihr Reichtum, ihre Vielfältigkeit mag die Komposition dieses

Gedichtes für den flüchtigen Hinblick unübersichtlicher erscheinen lassen.

Wenn man den Aufbau der Odyssee einen architektonischen nannte, so

muss und darf man den der Rias einen malerischen nennen; denn in
der Tat ist sie - natürlich - concessis concedendis - nach ähnlichen
Gesetzen und mit ähnlichen Mitteln aufgebaut wie die riesigen Gemälde
eines Rubens oder eines Tintoretto. Barock ist die Rias, barock in der
Weißglut ihrer Leidenschaften, in dem Sfumato ihrer Ubergänge, barock
in ihren Parallelismen und perspektivischen Überschneidungen, in der

Kontrapunktik ihrer Charaktere, in der prunkvollen Polyphonie, in der

farbig abgestuften Orchestrierung ihrer Sprache, barock auch nicht zum
wenigsten in dem Aufbau ihrer Landschaft. Raunend von Wäldern, voll
feuriger, sonnverbrannter Steinöden, und wiederum durchrieselt und
durchfunkelt von unzähligen heiligen Quellen und göttlichen Strömen
liegt sie da, gefährlich und verlockend, zu Füßen die weinglitzernde,
salz- und tränenbittere See, zu Häupten einen Äther, unter dessen

sternfunkelnder, unerbittlicher Bläue pfadloses Gewölk sich ballt und wandelt,
träufend von blutigem Regen, immer und immer zerspalten von dem

jähen Geleucht schwankender Blitze und erschüttert von dem Rollen
der Donner Kronions. So weist denn auch Gilbert Murray mit Recht
darauf hin, welche Rolle das Feuer in der Rias spiele; neben dem Funkeln

und Zucken von Blitz und Gestirn schwält und flackert es an allen
Enden von Fackeln, Opferbränden und Wachtfeuern.

Durch diese Landschaft seiner Phantasie läuft nun gleichsam der
Dichter selbst, die Fackel seines Genius in Händen, und beleuchtet mit
ihr abwechselnd die Gegenstände semer Erfindungen, und wir meinen

immer von neuem jene, nein, diese Partie des Gemäldes sei die schönste,
die unüberbietbar vollkommenste, bis dann wieder ein noch blendenderes

Licht, ein noch zauberhafteres Eidyllion Unsern Blick gefangen nimmt.
Es sind eben - um bei den Fachausdrücken des Malers zu bleiben -
die kompositioneilen Dreiecke neben-, über-, hinter- und zwischen-

einandergesetzt, gestaffelt Und geschoben. Gehalten und gesänftigt wird
der gewaltige Aufruhr durch die farbige Stufung der Gründe, die tiefen

449



Durchblicke des Horizontes, das Gleichgewicht des ungeheuren Himmels
über ungeheurer Landschaft, die breiten und tiefen Schatten und nicht
zuletzt auch durch das mit traulicher Sorgfalt überall verstreute Stilleben,
das zwischen den bewegteren Partien das Auge für ein Weilchen festhält.

Von diesem Stilleben könnte ich Ihnen eine Weile reden, und von
der Kunst, mit der Homer die ritterliche und romantische Welt seiner
Helden und Heldinnen unmerklich und scheinbar unabsichtlich an die

nun einmal gegebenen Notwendigkeiten des Daseins knüpft. Sie drängen
sich nirgend vor; nur wird an allen Ecken und Enden ein Zipfelchen
des Schleiers gelüftet, der die namenlose aber unentbehrliche Welt
bedeckt, über der kriegerischer Müßiggang um die höheren Palmen der
Menschheit wetteifert.

So könnte ich von dem angefangenen Wocken den Faden noch lange

weiterspinnen. Habe ich doch noch nicht mit einem Wort an das wundersame

Götterwesen in der Ilias gerührt, Wunsch- und Gegenbild der

Menschenwelt, und zugleich das zarteste und gefährdetste Glied des

dichterischen Organismus, und an die Kunstgriffe, mit denen es immer

von neuem belebt und wirksam erhalten wird. Mit keinem Worte habe

ich auch des Helden gedacht, von dessen Zorn das Gedicht mit Recht
seinen Namen trägt; denn eben dieser Zorn, der einen Augenblick lang
den vorherbestimmten Ausgang des zehnjährigen Streites in sein Gegenteil

verkehren zu sollen scheint, führt in beschleunigter Wendung die

Katastrophe herbei, deren Ergebnis Hektors Tod und damit der des

Achill und Trojas Untergang ist. Es braucht nur das eine kleine, von
manchen Kritikern des neunten Gesanges anscheinend überhaupt nicht
bemerkte Nachgeben, die eine unverbindliche Erklärung, Achill werde
vielleicht im alleräußersten Notfall eingreifen, und schon fällt Patroklos,
schon ist Achill mitten in den Wellen des Skamandros; und das

ungeheure Toben beginnt, in dem Götter, Menschen, Dämon und Getier,
Feuer Und Wasser, Luft und Erde sich zu dem grandiosen Tutti
vermischen, das in einer Art vorweggenommener Apotheose des Helden
zugleich die Klimax des Gedichtes bringt. Der Wirbel von Göttern,
Geistern und Menschen, der durch das ganze Gedicht sich Um dies

einzelne Leben herumbewegt, ist sinnbetörend, atemraubend. Es ist,
als kreisten Schatten der Unterwelt um den Helden, aus dessen

Blutopfer sie ihr eigenes Leben schlürfen sollten. - So wirkt das Ganze wie
eine ungeheure Phantasmagoric, ein überweltlicher Maskenzug, der

symbolisch, ja fast allegorisch zwar nicht die Lösung aber doch die
seither nie mehr erreichte, geschweige denn überbotene Darstellung

450



jenes Konfliktes gibt, der das Kernproblem unser aller einzelnen 'und
gemeinsamen Lebens ist, um dessen Deutung oder Klärung sich alle
Philosophien und alle Theologien der Welt vergeblich mühen, jenes
Widerspruchs, der sich in unserm zwischen dem Bewusstsein der
Vorherbestimmung und dem Bewusstsein der Verantwortung hin und
her gezogenen Lebensgefühl äußert. Lassen Sie uns noch einen Augenblick

bei den Ruhepunkten des Gedichtes verweilen. Als solche wären
zunächst jene besonderen Zwiesprachen hervorzuheben, wie die zwischen
Achill und seiner Mutter, die zwischen Hektor und Andromache, die
zwischen Diomedes und Glaukos; sie bilden ein eigenes und ergreifendes

Kapitel für sieb. Dann gehören hierher die Ausblicke in die
zeitliche oder räumliche Ferne der das Gedicht umlagernden Heroen-
Welt; aber die schönsten und innerhalb der gesamten Architektur des

Gedichtes eindrucksvollsten sind doch jene, die mit den Atempausen
zusammenfallen, die der Schöpfer unsrer Erde uns und aller mit uns
zugleich atmenden, kämpfenden, zeugenden Kreatur gegönnt hat, ich
meine die Nächte. - Diese Nächte der Iliasl Zwar sind auch sie voll
böser Träume und fallender Sterne, trügliche Boten wandeln in ihnen
zwischen Zeus und den Menschen hin und her; aber doch schlummern
Mensch und Gott in der gleichen Stille, unter dem gleichen Gewölb des

ewig schweigenden Äthers. Zweien solcher Nächte ist je ein ganzer
Gesang vorbehalten. Der eine steht am Ende des Gedichts. In ihm übergibt

Achill den durch ein Wunder unverwest und unverkränkt erhaltenen
Leib Hektors dem greisen Priamos, als übergebe er damit ein Symbolum
seines eigenen, gleichsam schon dem Freunde nachgestorbenen Selbst
einem stellvertretenden Totenrichter. Diese leidenschaftliche Bindung
des im Vorgefühl seines Todes von Göttern und Menschen gleichermaßen

alleingelassenen Helden an den vorangegangenen Freund ist
vielleicht die großartigste Erfindung des ganzen Gedichtes, macht sie

doch sein vorbestimmtes Verhängnis zu einem Ziel des eigenen Wollens
Und Müssens. In solchem unnachahmlichen Gleichnis des
Weltgeschehens - und man könnte ihm noch andre verwandte Züge des homerischen

Epos an die Seite stellen - ruhen die Wurzeln der griechischen,
Ja aller Tragödie. - Was hatte der Dichter noch zu sagen, nachdem einmal
dies gesagt und abgetan war? Und so erlischt denn in der gleichen Nacht,
vor Morgengrauen, das Gedicht mit den sinkenden Flammen von Hektors
Scheiterhaufen. Es hat seinen Kreis völlig durchmessen, ja ihn viel
Weiter gezogen als das Proömium versprach.

Der andere Nachtgesang, die Doloneia, steht fast in der Mitte des

451



Werks. Auch in ihr jammern und ängsten sich die Könige und
Ratsherrn; auch in ihr flackern die Wachtfeuer vor Zelt und Mauer, auch

in ihr schleicht heimlicher, grässlicher, ruchloser Mord. Aber doch
beschwört dies halbe Entschlummern, dies Abkühlen und
Schweißabwischen, dieser bittersüße Moment des Ausatmens und Einhaltens
zwischen zwei schrecklichen, fruchtlosen Schlachten das Bild einer
andern Nacht vor unserm geistigen Auge, jener Nacht, die im Hofe Etzels
dem Todeskampf der Burgunden vorangeht. Freilich für die todesselige
Weltversunkenheit des Spielmanns Volker ist unter dem härteren und
klareren Sternenlicht der südlichen Nächte kein Raum. Sie blieb uns
Deutschen vorbehalten.

Übrigens, ist es nicht auffällig, dass gerade im letzten Gesang der

Ilias, ähnlich wie wir es gegen das Ende der Odyssee feststellen durften,
das Ethos des Heldengedichtes sich gleichsam zugunsten seines Pathos

zu verflüchtigen scheint? Die Sprache des affizierten Gemütes redet,

wenn wir vielleicht von dem Höhepunkt des sechsten Gesanges, der

Begegnung Hektors mit Andromache, absehen, nirgend so deutlich wie
hier. Es ist, als träten in beiden Gedichten aus dem Zurückebben der

epischen Flut Eilande des Gefühls, die bislang von den Wogen der
Geschehnisse halb oder völlig überspült waren, leuchtend vor den Abendhimmel

des vollendeten Werks1).
So, meine sehr verehrten Herrschaften, würde etwa - allerdings nur

in recht groben und vagen Umrissen - der Homer unsres Dichters
aussehen. Ich habe dabei eine kleine Heimtücke bewiesen, indem ich Sie
vorhin aufforderte, «zunächst einmal» den Homer des Dichters zu
betrachten; ich hatte nämlich die Hoffnung, wir alle oder doch einige von
uns würden im Verlauf des Gespräches den Wunsch bekommen, diesen

Homer auch zu dem unsrigen zu machen. Aber mein «zunächst» hatte
doch noch eine zweite Bedeutung. Sollte es wirklich auf die Dauer
angehen, dass wir das Phänomen Homer etwa halbpart unter diesen einen
Homer des Dichters und seine zahlreichen aber im Verhältnis zu
ihrer wachsenden Zahl minder begabten Stellvertreter aufteilen? Nehmen

wir einmal einen Augenblick unverbindlich an, der Homer unsrer

*) Dieser beiden gemeinsame Zug ist für mich einer der inneren Hinweise auf die - gelinde
gesagt - sehr nahe Verwandtschaft beider Epen; aber freilich, ein zwingender Beweis lässt sich
solchen Fingerzeigen ebensowenig entnehmen wie den tausend Gründen, die gegen die Einheit
Homers ins Feld geführt werden. Ja — und ich darf dies vielleicht schon hier vorwegnehmend
sagen, die positive oder negative Einstellung zu diesem Problem wird in sehr hohem Maße von
Gesichtspunkten beeinflusst werden, die völlig außerhalb des Rahmens der homerischen Gedichte
liegen, sie wird in sehr hohem Maße eine Frage der Weltanschauung des einzelnen und seiner
Epoche sein.

452



Uberlieferung sei wirklich eine bürgerliche Person gewesen, der nur
irgendwie im Lauf der Weltgeschichte ihre standesamtlichen Papiere
abhanden gekommen seien. Was würde er, vor das Problem einer
solchen doppelten Identität gestellt, beginnen? Würde ihm nicht ebenso

schwach und übel werden wie Faustens Helena im ähnlichen Falle?
Dass ihr diese Zweifel an ihrer Wesenheit durch niemand andern als den

Mephistopheles beigebracht werden, halte ich im übrigen für eine pique
des alten Goethe gegen Friedrich August Wolf, und gebe diese

Entdeckung, falls sie, wie ich bezweifle, neu sein sollte, gern billig weiter,
um doch auch die Sünde einer Konjektur auf meinem Schuldenregister
zu haben.

Wir sehen also, hier stimmt irgendetwas nicht, sonst könnten Dichter
Und Forscher sich nicht so himmelweit in ihrer Betrachtung Homers
voneinander entfernen. Ich glaube - immer durch die Augen meines
Dichters - den einen oder den andern solcher Irrtümer zu erkennen
Und möchte mit noch einem Worte bei ihnen verweilen. Sie hegen schon
den Voraussetzungen zugrunde, deren der Aufroller der homerischen

Frage sich in seinen Prolegomena bediente, und die nachfolgende Homerkritik

ist ihnen, auch wo sie sich von den Bahnen ihres Urhebers weit
entfernt dünkte, zu einem großen Teile treu geblieben. Ein so genialer
Kopf F. A. Wolf war, und so fruchtbar deshalb sein - freilich, wie wir
heute wissen, nicht einmal ihm selber völlig angehöriger - Entwurf auch
da sein durfte, wo er von einer - hier darf einmal der Dichter das Wort
gebrauchen - laienhaften Vorstellung von dem Wesen des künstlerischen
Zeugungsprozesses ausging, ihm, dem im Grunde unmusischen Denker,
'st der Zugang zu dem Adyton, zu den innersten Geheimkammern des

dichterischen Schaffens versagt geblieben. Er hat es sich, grob herausgesagt,

zu leicht vorgestellt.
Es gibt aber in der ganzen Welt der Kunstübung kein schwereres,

kein gefährlicheres, ja, wie wir am Beispiel Heinrich v. Kleists lernen
könnten, unter Umständen sogar kein lebensgefährlicheres Unterfangen

als den Versuch, so ungeheure Komplexe stofflicher und
formaler Gegebenheiten in einem großen Gedicht zusammenzuhalten
"nd aus der Fülle des eigenen Innern zu beleben. Der Dichtkunst ist
alles schwerer gemacht als ihren Schwesterkünsten. Während Musik
tad Malerei auf einer der magischen Gefährdung durch das wirkliche
Leben entrückten Ebene ihr Spiel treiben, während von ihren nur ihnen

angehörigen Mitteln unmittelbare Wirkungen ausgehen, sieht sich die

Dichtung auf allen diesen Punkten vor Schwierigkeiten und Hinder-

453



nissen, deren Uberwindung nur mit der äußersten Anspannung aller
Seelenkräfte einigermaßen zu erzwingen ist. Das Mittel, mit dem sie

arbeitet, ist gerade deshalb so schwer zu handhaben, weil sein

handwerksmäßiger, ja in gewissem Sinne sogar sein kunstmäßiger Gebrauch

von jedem ausgeübt wird, der nur einen Schritt über die Stufe der
Tierheit hinausgetreten ist. Daher erklärt es sich auch, nebenbei gesagt,
dass der werdende Dichter fast immer naivem Gelächter, der werdende
Maler oder Musiker fast immer naiver Bewunderung begegnet. Dazu
kommt, dass der Stoff der Dichtkunst in ganz anderem Sinn als der der

übrigen Künste roher, unzubereiteter Weltstoff ist, mit tausend

Nabelsträngen an allen Mutterböden geistigen und sinnlichen Weltgeschehens
und Erinnerns festhaftend. Jeder dieser Nabelstränge muss
durchschnitten Und unterbunden werden, von jeder solchen Operation wird
das Gedicht die Narbe tragen, um so mehr und um so augenfälliger,
je größer Und komplexer der Zusammenhang ist, den es einzuschließen

trachtet. Aus solchen Schwierigkeiten erklären sich denn auch die

jahrzehntelangen qualvollen Bemühungen, unter denen fast alle großen
dichterischen Kompendien der Menschheit zustandegekommen sind,
erklären sich die leicht nachweisbaren Brüche und Rauheiten ihrer
Oberfläche, ja das oft so Schillernde und Vieldeutige ihrer inneren Haltung.
Dazu kommt, dass der Dichter nie seiner sinnlichen Wirkung in dem
Maße sicher ist, wie die andern Künste, dass er sich gerade in dem Wesentlichsten

seiner Aufgabe nicht an ihr kontrollieren oder zu weiterem
Fortschreiten begeistern darf; sein Mittel sind stumme, völlig
abgeleitete, in ihrer eigenen Gestalt nichts mehr bedeutende Zeichen oder
ein Schall, dem die runde Geschlossenheit des musikalischen Tones

gebricht. Mit ihnen soll er gleichsam eine fortdauernde Suggestion
ausüben, soll er Gestalten, noch unwirklicher als Gespenster es sind, auf
eine unwirkliche Bühne zaubern. Er hat bei diesem magischen Unterfangen

mit der Schwäche nicht nur des Gedächtnisses seiner Hörer,
sondern auch seines eigenen, mit der verformenden Kraft eigenen
Erlebens und Weiterlebens, er hat schließlich in sehr viel höherem Maße
als seine Schwesterkünste mit den tausend Ablenkungen, Zerstreuungen,
Missverständnissen zu rechnen, mit denen eine auf so starken Zauber

eifersüchtige Geisterwelt in jedem Augenblick die Vollendung wie die

Wirkung seines Werkes zu gefährden bereit ist. Was Wunder, wenn da

die Natürliche Tochter ein Torso bleibt, der Tasso den vielberedeten
«Bruch» aufweist, der Don Carlos von der magnetischen Anziehung
seines Vorwurfs aus der Bahn gelenkt wird, oder gar der Lear sich für

454



die grandiosen Entladungen seiner Seelengewitter mit der Voraussetzung

einer fast insipide anmutenden Fabel begnügen muss. Eigene
Erfahrung ließ denn auch Goethe, der die Wolfsche Theorie in einem

produktiven Augenblick willkommen geheißen, mit fortschreitenden
Jahren sich wieder von ihr abwenden, während Schillers schärferer
Verstand sie sofort als barbarisch verwarf1).

Der Irrtum einer unzureichenden Vorstellung von dem Wagnis der

großen dichterischen Leistung gebiert nun leicht in kritischen Köpfen
jenen zweiten Irrtum, jene Vorstellung, als lasse sich aus bestimmten
Gegebenheiten des Kunstwerks ein Kanon aufstellen, an dem und nach dem
alle übrigen Teile des Gedichtes, ja auch die weiteren Leistungen des

Dichters zu messen und zu richten seien. Es ist merkwürdig, dass diese

afterkritische Art besonders bei den Deutschen im Schwange ist, die doch

aus ihrer eignen klassischen Literatur, aus dem tragischen Fall des
Wilhelm Meister oder des Faust Warnung und Belehrung hätten schöpfen
können. Hier aber fließt sogleich ein dritter Irrtum ein, der den grübelnden

Verstand so leicht beschleicht, wenn er des Sprachgebrauches ver-
gisst, der ihm, dem Verstand Krücken, dem Genius aber Fittiche
zuschreibt. Nicht umsonst trägt der Pegasus seine Flügel; die haben seinen

Reiter schon über manche Klippe, ja über manchen Abgrund
hinweggetragen, in dem er sonst keuchend verschmachtet wäre. Man kann es

dem armen Verstand kaum verübeln, wenn er auf den Spuren des Dichters,
nach der ihm eigenen Methode den steilen Abstieg und Anstieg mühvoll
überwindend, auf den Vorausgeeilten nicht gut zu sprechen ist. Ist doch

fraglos der Weg, den der Verstand nolens volens genommen hat, der
einleuchtendere, ja manchmal sogar der redlichere. Denn wir wollen nicht

nur bereitwillig zugeben, dass auch der Homer, den wir kennen, nach
dem trivialen Wort manchmal schlafe, wir gehen sogar noch weiter und
behaupten, dass solcher Schlaf jeweils d:e Folge eines Rausches sein

möge, freilich eines göttlichen.
Wir sind uns dessen bewusst, dass wir hier scheinbar unsrer früheren

Behauptung von den Schwierigkeiten der Dichtkunst widersprechen,

*) Dagegen griffen die Romantiker mit beiden Händen zu. Ihnen, die als die Nachkommen
eines überreichen Erbes nur sozusagen den Schaum von der Brühe abschöpfen wollten, die nach
dem bittern Wort des alten Goethe «Oberleder» brachten, «aber keine Sohlen», mochte es eine
willkommene Vorstellung sein, dass das, was dem einzelnen doch nur in unvollkommenem Maße
und unter Opfern erlaubt zu sein schien, zu denen ihre Kraft und ihr Wille nicht ausreichten,
das große weltumfassende Gedicht, gleichsam als ein Niederschlag namenloser Elementarkräfte
zustandegekommen sei. Ja, man kann sagen, dass die Schlegel, die Tieck, die Arnim und Brentano
an den Auswirkungen der Wolfschen Theorie oder doch an dem, was ihr an unklaren
Kunstbegriffen in ihrem eignen Innern entsprach, zugrundegegangen seien.

455



wir tun es aber in der Tat nur scheinbar; denn auch die Gabe der Intuitio,
auf die wir hier zielen, diese letzte und erhabenste Rettung und
Rechtfertigung des Dichters, ist kein Geschenk willkürlicher Gnadenwahl,
sondern ein Äquivalent schwerer Opfer und Verzichte1).

So beschaffen würden ungefähr die Einwände sein, die unser Dichter
gegenüber gewissen Folgeerscheinungen der Homer-Kritik zu äußern
hätte. Auf das Gebiet der eigentlichen gelehrten Untersuchungen wird
er sich, wenn er bei Verstände ist, nicht wagen, würde es ihm doch bei
solchem Wagnis ergehen wie dem Esel, wenn er aufs Glatteis kommt.
Er wird es sich auch nicht im Traum einfallen lassen, auf die Früchte
jener gelehrten Arbeit verzichten zu wollen, oder des ehrfurchtsvollen
Dankes zu vergessen, für das was Generationen eifriger und begeisterter
Diener am Wort auch gerade für ihn erarbeitet haben, indem sie

versuchten, das undurchdringliche Dunkel zu erhellen, hinter dem - auch
hier zuguterletzt muss ich noch einmal mit den Worten Gilbert Murrays
zu Ihnen reden - der Gipfel Homer auftaucht wie die letzte Klippe einer
versunkenen Atlantis.

Und somit darf ich denn wohl die freilich recht durchsichtige Maske
abnehmen und mich selbst Ihnen als jener Dichter vorstellen und zwar
im Vollbesitz der sancta simplicitas, die wir im Verlauf unsres Gesprächs

an ihm kennen gelernt haben. Indem ich dies Bekenntnis vor Ihnen
ablege, muss ich allerdings meine eignen Stäbe um ein Beträchtliches
zurückstecken. Ich habe vorhin kühn genug von dem Dichter gesprochen, der
berufen sei, den Meister seiner Gilde vor Unbill zu schützen. Nun, meine
verehrten Herrschaften, die Gilde Homers bilden ein Sophokles, ein

Vergil, ein Dante, ein Racine, ein Shakespeare und ein Goethe. Im ganzen
Bereich unsrer Zeitgenossen ist niemand, der in so hohem Sinne zünftig
zu nennen wäre. Und dennoch steht es jedem, der ein weniges um die
konstituierenden Kräfte des geistig-sittlichen Besitzes der Menschheit
weiss, wohl an, dass er auf die Einheit der geheimnisvollen Person

1) Trotzdem wird es niemand wundernehmen, wenn der nachspürende Verstand, wo er die
Fußstapfen des Dichters nicht mehr zu erkennen glaubt, sich für gefoppt hält, etwa wie in der
bei uns in Norddeutschland viel erzählten Fabel der Hase, der mit dem Igel einen Wettlauf
eingegangen war, und dem jedesmal, wenn er atemlos und schwitzend am Ziel anlangte, der Gegner
höhnisch zurief: «Ich bin schon da». In der Fabel läuft das auf einen groben Betrug hinaus :

die Frau des Igels hat sich nämlich insgeheim an das andere Ende der Bahn gesetzt, um dort
ihren Mann zu vertreten. Der Verstand, schlüssig wie er ist, wird in unserm Falle per analogiam
auf den Bearbeiter oder den Sänger I a oder IIb verfallen.

Übrigens bin ich mir vollkommen darüber klar, dass so frivole und unsachliche Bemerkungen
in keiner Art den Beweis liefern können, irgendeine Stelle, deren Echtheit aus Gründen
ästhetischer Wertung angezweifelt wird, gehöre doch dem Dichter Homer. Sie zeigen nur das Bedenkliche

der Problemstellung als solcher; weiter bezwecken sie nichts.

456



Homer dringe. Der Mythos, das Märchen, das Volkslied mögen anonym
bleiben; überall da, wo ein großes, reichgegliedertes Kunstwerk voll
klarer und tiefer Weltbezüge zu ihm spricht, wird der gesunde Instinkt
nach dem Meister fragen, der es geschaffen. Denn die Erhebung, die
wir in dem großen Kunstwerk suchen, um uns in ihr zu erneuern, wird
uns nicht so sehr aus dem Genuss seiner sinnlichen Schönheiten oder
des in ihm niedergelegten Schatzes von Weisheit und Erfahrung, sie wird
Uns aus dem sittlichen Vorbild der ungeheuren Leistung, hinter der die
Gestalt des mühvoll ringenden Genius steht, dem nach dem Maß der

eigenen Kräfte nachzueifern die höchste Aufgabe und der reinste Gewinn
Unsres Lebens bleibt.

Trotzdem würde ich mich kaum getraut haben, Ihnen vorzutragen,
Was ich heut abend zu sagen für meine Pflicht hielt, wenn ich nicht
wüsste, oder hoffen dürfte, dass der Zwiespalt zwischen dem Homer des

Dichters und dem Homer des Forschers sein Ende zum Teil schon
gefunden hat, zum Teil ihm nicht mehr ferne sei. Im Ausland ist er schon
fast verstummt und auch unter meinen Landsleuten mehren sich die
Stimmen derer, die auf dem Wege wissenschaftlicher Betrachtung sich
dem einen Homer wieder nähern oder doch das Hin und Her der aus den

Prolegomena ad Homerum erstandenen Fragen mit einem non liquet
beendigt sehen möchten. Dieser neuen Generation kommt ja auch der
greise Wilamowitz in seinem Buch Homer und die Ilias ein Stück Weges

entgegen.
Das neue Geschlecht aber, auf dessen Ankunft ich meine

unmaßgeblichen Hoffnungen setze, wird eingesehen haben, wie leicht hinter
Jeder Verlockung, den eigenen Scharfsinn auf Kosten ehrwürdiger
Geschenke der Vergangenheit glänzen zu lassen, eine Verlockung des Bösen

stehe; sie wird an mancher heldenhaften Niederlage ihrer Vorgänger
gelernt haben, dass wie vor jedem unlösbaren Rätsel der Welt auch vor
dem «offenbaren Geheimnis» Homer nach dem Hofmannsthalschen
Worte :

„Schnellsein nicht zum Laufen nützt
Und Tapfersein nicht hilft zum Streit,"

Ja, sie wird sich der Erkenntnis nicht versagen, dass im Empyreum der
verstorbenen Dichter über eine in den Papierkorb gewanderte Konjektur
größere Freude herrschte als über neunundneunzig funkelnagelneue. In
dieser glücklichen Zeit, deren Anfang wir lieber heute wie morgen feiern
sollten, werden der Dichter und der Gelehrte sich von neuem ihres

gemeinsamen Homer erfreuen als eines schönen, ja des schönsten

457



Bildwerkes der Vorzeit. Wie derApoll von Belvedere wird dieses Bildwerk
gewiss nicht aussehen; gewiss aber auch nicht wie die bemalte Figur, für
deren archaische Reize man in Berlin so teures Geld gezahlt hat. Wir
brauchen uns auch nicht den Kopf über sein mutmaßliches Aussehen zu
zerbrechen, genug dass der Gelehrte es gereinigt, es von überflüssigen
Zutaten befreit haben, und in dieser Arbeit fortfahren wird, während der
Dichter auf seiner Seite darüber wachen wird, dass dabei des Guten nicht
zuviel geschehe. Konservativ und vertrauensselig, wie er nun einmal
seinem Beruf und seiner Natur nach ist, wird er vielleicht sogar einige

von dem Gelehrten verworfene Brocken in der Tasche behalten und
behaupten, sie seien doch original. Das aber werdendann unwesentliche
Meinungsverschiedenheiten sein.

Ich habe Eingangs meiner Rede von den Opfergaben gesprochen, die
der unsterbliche Genius unsres Homer fordere. Meine sehr verehrten
Herrschaften, auch die Versuche mit denen alle gebildeten Nationen sich
dauernd bemühen, die Ilias und die Odyssee ihrem Sprachbestande
einzuverleiben, sind eine solche Opfergabe. Ihrer Stadt Zürich gebührt
neben so manchem andern Ruhme auch der, dass die erste Übertragung
Homers in deutsche Zunge, die Johann Jacob Bodmers, aus ihren Mauern
hervorgegangen ist. Freilich trat sie in der Folgezeit ebenso wie die Stol-
bergsche Ibas hinter den Glanz der Vossischen Hexameter zurück. Aber
sie darf sich über dies Geschick nicht beklagen, sind doch auch die
Vossische und alle nachgefolgten und künftigen Übertragungen, um
hier am Schluss noch einmal auf das alte Gleichnis zurückzukommen,

nur Fackelträger an der Straße, die der Genius auf seinem Weg durch
die Jahrhunderte nimmt

« vitai lampada tradunt ».

NB. Die unterm Strich gedruckten Absätze sind solche, die bei dem
mündlichen Vortrage aus Zeitmangel in Wegfall kamen, aber doch wichtig
genug erschienen, um für den Abdruck wieder aufgenommen zu werden.

458


	Homer und der Dichter

