
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 4

Artikel: Anthologie deutscher Gedichte

Autor: Lang, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anthologie deutscher Gedichte1)

Von Siegfried Lang

Wer uns heute in handlichem Bande eine Auswahl von Gedichten aus mehreren

Jahrhunderten vorlegt, einen Band aus dem vom Guten bis auf unsre
Tage Bestes, nach uns eben wieder naheliegenden Std-Prinzipien gesichtet,
unaufdringlich nach Epochen geordnet, zu uns spricht, der darf unseres
freudigen Dankes gewiss sein. Noch verdienstlicher erscheint das Unternehmen
wenn man bedenkt, wie manchem heute „der Weg zum Gesamtwerk des Dichters

aus äußern Gründen verschlossen ist"; Gründen wie: die wieder sehr hohen
deutschen Bücherpreise, der Umstand, dass die Bibliotheken wieder sehr
beansprucht werden sollen. Es ist zudem nicht jedermanns Sache einen Autor
vollständig besitzen zu wollen, wenn dieser vielleicht nur mit einem Bruchteil
seines Werkes in ihm klingt.

In ausgesprochener Absicht hat Ernst Aepph in seiner Deutschen Lyrik
weggelassen das meiste von dem, « was vor kurzen Jahren noch dem kaum vergangenen

Geschlechte schön und bedeutsam erschien». Dafür dürfen wir Dichter
des 17. Jahrhunderts wieder hören, und Klopstock und Hölderlin entfalten sich
ungewöhnlich; (doch seis schon hier gesagt: man hätte Hölderlin doch noch
eine andere Entfaltung gewünscht). Damit ist die steil-aufflammende oder
stromgleich vorbrechende rhythmische Bewegung, der das Naturhafte weniger
als optisches Teilelement denn als heimlich-mächtiges Durchwogtsein des Ton-
Ganzen innewohnt, als gleichberechtigt neben die Schöpfungen der vorwiegend

augenhaft empfangenden und gestaltenden Meister — Goethes und Mö-
rikes vor allem — gestellt, womit sich diese Sammlung von den wohlbekannten
Ernten und Sträußen deutscher Dichtung wesentlich unterscheidet. Das
Unterscheidende ist: Aeppli bringt breiterer Leserschaft die Meister jenes Stils
näher, von dem Platen sagt, er bleibe der Menge ein Geheimnis, da diese sich,
wenn nicht am « buntfarbigen Fabelteppich » des Epikers, dann doch an
rauschender Handlung mühelos erfreuen will. Platen nennt als Vertreter des hohen
schweren lyrischen Stils Pindar. Nach der antiken Metrik fällt dieser Stil als

Ausdruckgestalt zusammen mit dem Begriff der « harten Fügung». Bis auf

unsere Tage stand deutsche Dichtung überwiegend im Zeichen der « weichen
Fügung,» des sanghaften, schwebenden, gemüthaft-gefärbten, stimmungschaffenden

Melos. Die harte Fügung befolgt ein anderes, das klanglich-plastische
Prinzip. Nach diesem wird das einzelne Wort im Gesamtgefüge mit größter
Sorge an die Stelle gerückt, wo es zu seiner runden, vollsten und farbigsten
Wirkung kommen muss, dabei die Wirkung noch anderer Worte von seinem
Ort aus steigernd. Die Ansprüche logischer Korrektheit, grammatikalischer
Schlichtheit können bei diesem Verfahren durchaus nicht als erste berücksichtigt

werden, obwohl — oder gerade weil der Kunst-Verstand hier viel mehr
zu entscheiden hat als bei der weichen Fügung. Vieles hat der klanglich-plastische

Dichter gemein mit dem Kontrapunktiker und dem Architekten. Der
*) Deutsche Lyrik Vom siebzehnten Jahrhundert bis zur Gegenwart. Verlag von Huber & Co.,

Frauenfeld.

412



mit dem gedrungenen und gebauten Stil der harten Fügung nicht oder wenig
Bekannte, kommt in Versuchung an einen Mangel an Gefühl, Gemüt, Phantasie

beim Dichter zu denken, der Eigenschaften die er für gewöhnlich als
Hauptsachen aus Dichtungen herausliest, oder die er selber dazu mitbringt,
kann er schließlich auch nicht umhin Werken harter Fügung « Kraft »

zuzugestehen, welche Qualität ihm denn doch, wo immer er ihr begegnet, imponiert.
Die Wahrheit ist wohl: der Kunstverstand allein täte es auch nicht beim

Vertreter der harten Fügung, ginge eine dauernde seelische Hochgespanntheit
ihm nicht tragend und oft ihn drängend zur Seite. Aber der bewusstere bleibt
der klanglich-plastische Dichter allerdings; er weiß auch gemeinhin mehr um
die Abgründe und die Vielspältigkeit des Menschlichen, und er lässt sich mit
Schillers sentimentalischem Typus, mit genügend Grund, vergleichen. Zum
Wesen seines Gedichts gehören: Ernst, Gemessenheit, Innigkeit, die
durchgehaltene Höhe des Tons und ein gewisses repräsentatives, über private
Gefühlswinkelei erhabenes Moment, wohl auch ein lässiges Prunken mit dem Reichtum

des Wortstoffs, dessen er sich königlich bedient.

Von den modernen europäischen Sprachen kann es die deutsche besonders
glücklich versinnlichen, was mit der « harten Fügung » gemeint sei. Die
englische klingt neben ihr gedämpfter, gleichsam mehr nach innen als nach außen
hallend, und sie gestattet nicht so kühne syntaktische Uberbrückungen.
Die Plastik der französischen ist weniger eine der Substanz als des Begriffs.
Aber auch im deutschen Schrifttum sind Dichtungen rein harter Fügung
selten. Ihr Vorhandensein bleibt bis jetzt verknüpft mit dem Namen: Klop-
stock, Schiller, Hölderlin, George. Den Gipfel an Klang und hymnischer
Ausladung erreichte sie in Hölderlins Spätzeit, und zwar in dem Maße wie
Hölderlin ins Pindarische Wesen vertauchte. In semer horazischen und sopho-
kleischen Epoche steht er der harten Fügung doch noch ferner. (Beispiele
Schillerscher harter Fügung: Nänie, Gruppe aus dem Tartarus, Georgescher:
die Übertragung von Swinburnes Sapphics, vieles im Stern des Bundes und im
Siebenten Ring).

Erst seit wenigen Jahren besitzen wir Hölderlins Pindar-Ubertragungen und
Nieder, in ursprünglicher Form, seine späte, große Hymnik, mit ihr die Fingerzeige

: wessen wohl die deutsche Sprache noch mächtig werden könnte. Das
Pindarisieren des jungen Goethe (Schwager Kronos, Mahomets Gesang) wird
fian als ein Missverständnis bezeichnen müssen. Sein Beispiel hat bei den
Nachfahren nur die Auflockerung des strengen Verses begünstigt; der «freie
Vers » Heines (Nordseebilder) ist eines ihrer Ergebnisse. Umsonst stemmte sich
Platens allzu rationalistische Strenge den zerlösenden Tendenzen entgegen.
Diese « befreite » Dichtung mit ihren fragwürdigen Orientalismen, ihrer Pikan-
terie, ihrer Pseudo-Bildhaftigkeit und zudringlichen sinnlichen Leidenschaft
eroberte sich für Jahrzehnte Bürgerhaus und Studentenbude. Sie erlaubte dem
Sebildeten Spießer mitzutun bei jener Selbstbegrinsung des Dichtenden, und
verpflichtete zu gar nichts, ganz wie auch jener von ihm als verdauungfördernd
ernpfundene und darum als « Lebensphilosoph » gepriesene Wilhelm Busch zu
Vichts verpflichtete. — Zäh und folgerichtig um eine Umkehr gekämpft hat
erst George.

413



Dass Ernst Aeppli neben den Barock-Dichtern die Klanglich-Plastischen
zum Wort kommen lässt, ist gewiss kein Zufall. Den einen wie den andern

eignet ähnliche Haltung, der Zug ins Allgemeine, ein Streben und Sein über

momentane Wünsche und Freuden hinaus. Beide, spürt man, wissen sich

von über-Individuellem bestimmt, von geschichtlichen Mächten umwittert;

und dreiheitlich mutet ihre Gebärde an: zugleich weltfromm, weitabgewandt,

weltüberlegen. Man hat die Dichtung des späten Hölderlin barock

genannt; ein Vergleich mit den römischen Renaissance- und Barock-Architekten

könnte das recht verständlich machen, denn was für sie gilt, gilt auch für
Hölderlins Dichtung : « die barocke Stilwandlung muss da beobachtet werden,

wo man am besten wusste, was strenge Form sei.» Er wusste, dass, wer Formen
zerbrechen — oder erweitern — will, erst wissen muss, was Formen sind. Als

er es aber wusste, begnügte er sich, Meister nun auch der harten Fügung,
schließlich nicht mehr den durchgebildeten Sprachkörper geschlossen
hinzustellen; er bringt Bewegung in die Massen, die Einzelformen des Körpers wogen
leidenschaftlich auf und ab, aber sie behalten trotzdem ihre volle plastische
Wahrheit.

Kein Barock-Dichter des 17. Jahrhunderts ist so erregt, aber auch keiner
so mächtig, wie der Hölderlin der Spätzeit. Jene bleiben bei der großen
bändigenden Gebärde; fern hegt ihnen selbst der Versuch die Fessel des offiziellen
Alexandriners zu sprengen. Ihr Revolutionäres beschränkt sich auf Metaphern
und aufs Ornament. Sie bleiben zuletzt im Menschlichen, wuchsen sie auch
über dessen Kleinlichkeiten hinaus, während Hölderlin, sich opfernd ins neue
Element verströmt. Nicht ihm, sondern ihnen verwandt erscheint die Artung
mancher Moderner; ein Gedicht wie Werfeis Vater und Sohn gehört, seinem
Pathos nach, eher in die Nachbarschaft von Gryphius und Fleming. (Natürlich
bringt es noch etwas dazu.)

Ungeheuer schwer fällt es den Barock des Dichterischen begrifflich zu

umgrenzen, denn je höher das Leben umso fühlbarer wird der Mangel an,
sozusagen, sprungbereiten oszillierenden Begriffen — ein Widerspruch wie der
Barock es in sich selbst ist.

Das barocke Wesen tritt uns entgegen aus der Barock-Dichtung des 17.

Jahrhunderts, aus der klanglich-plastischen wie aus mancher heutigen Dichtung-
Uberall verrät sichs als Ausdruck kraftvoller, zusammenfassender Geistigkeit;
es ist jedoch künstlerisch eher ein Letztes als ein Erstes. Die folgenden Bemerkungen

zu dem was die Anthologie von den einzelnen Dichtern bringt — oder
nicht bringt — wollen weniger eine Kritik sein, als dass sie andeuten möchten,
was einer umfangreicheren Sammlung, sollte sie je geplant werden, nicht
entgehen dürfe.

Schön ist es gleich am Anfang mit der Quellfrische des Volksliedes besprengt,
und so recht eigentlich für das Übrige geweiht zu werden. Taktvoll vermeidet

es der Herausgeber durch ein Zuviel zu ermüden; gern begegnet man darum den

vertrauten Klängen die schon das Entzücken der Romantiker gewesen waren :

« Ich hört ein Sichlein rauschen,» « Kein Feuer, keine Kohle,» « Es fiel ein Reif
in der Frühlingsnacht,» « Ich hab' die Nacht geträumet» und die Strophen
vom Tod, im « Schlachtgesang » und in dem gewaltigen « Erntelied » (Es ist ein

414



Schnitter, der heisst Tod), das, wie man weiß, Brentano zu einer eigenen
Nachdichtung begeistert hatte. Und nun präsentiert sich bereits der erste Purist der
neuhochdeutschen Dichtung, der Schlesier Martin Opitz, mit einem verständig
zu ehrbarem Lebensgenuss auffordernden Trinklied. Von Simon Dach ist
nur ein Fragment aus dem Christlichen Sterblied aufgenommen; es gibt von ihm
aber doch dunkle, anklagende Strophen, die vielleicht heut im Leser Wiederaufleben

würden. Warm und freudig erklingt die Glaubenszuversicht des
protestantischen Kirchengesangs aus Paul Gerhardts Morgenlied, Abendlied,
Sommerlied. Weniger dicht dem Geist nach, naiver, berühren die Verse von
Grimmelshausens Trost der Nacht. (Die Eul auch, die nicht singen kann, zeigt doch
mit ihrem Heulen an, dass sie auch Gott tu preisen.) Mit Fleming und Gry-
phius, den beiden Weitgereisten, in ausländischer und antiker Literatur
Belesenen, stehen wir im Bezirk der Kunstvollen und selbst als künstlich
Verschrieenen. Von Gryphius, der schon seiner Zeit fast nur als Dramen-, besser
noch als Lustspieldichter bekannt gewesen, geben Sonette den Ausdruck einer
besinnlichen, schwermütigen Weltstimmung. (« Was jetzund Atem holt, muss
mit der Luft entfliehen, was nach uns kommen wird, wird uns ms Grab
nachziehen. Was sag' ich? Wir vergehn wie Rauch in starken Winden».) Schon
die Titel seiner Gedichte versprechen Ton; An die Sterne, Menschliches Elend,
0 Burg der Sterblichkeit, Abend. Die « Grabschrift auf seines Bruders
Töchterlein» mag ganz hier stehen, weil sie gedrängt das Leben- und Leidgefühl jener
Zeit ausspricht:

Geboren in der Flucht, umringt mit Schwert und Brand,
Schier in dem Rauch erstickt, der Mutter herbes Pfand,
Des Vaters höchste Frucht, die an das Licht gedrungen,
Als die ergrimmte Glut mein Vaterland verschlungen :

Ich habe diese Welt beschaut und bald gesegnet,
Weil mir auf einen Tag all Angst der Welt begegnet,
Wo ihr die Tage zählt, so bin ich jung verschwunden,
Sehr alt, wofern ihr schätzt, was ich für Angst empfunden.

Flemings sinnenfrohe Seite — er wusste viel vom Küssen und der rechten
Art des Küssens zu sagen und war in dem leicht Rokokohaften seines

Temperaments dem jungen Goethe nicht unlieb — zeigt uns der Herausgeber neben
seiner nicht minder wahren religiösen. « In allen meinen Taten, lass ich den
Höchsten raten » ist noch nicht aus dem Gesangbuch verschwunden, « Ein
getreues Herz zu wissen » noch da und dort auf einem Albumblatt vorzufinden.
Den Verfasser der Trutznachtigall, Friedrich von Spee, respektiert man wegen
einiger herzlicher, aber doch sehr von Luther tingierter Töne. Ein Abendlied
des Angelus Silesius wirkt neben seinen Reimen des Cherubinischen Wanders-

manns recht trocken. Günther, für uns durch Goethes Schilderung eine
Gestalt geworden, rechtfertigt was dort von ihm gesagt ist, im Liede auch heute
noch. Dass des Barthold Heinrich Brockes Naturbilder trotz pedantisch
moralischer Anwendung so reinlich, fast niederländisch gezeichnet, in der Farbe

so licht, fast impressionistisch seien, wird uns erst durch die Proben « Zum
Herbst » und «.Kirschblüte bei der Nacht » wieder bewusst. Die Auswahl aus
Klopstock kann befriedigen, wären gleich unter den Oden noch tönendere
Passagen aufzuweisen. Einem der liebenswürdigsten und einem der innigsten

415



deutschen Dichter, Ludwig Heinrich Christoph Hölty und Matthias Claudius,
sehen wir, was erfreut, viel Raum gegönnt : Höltys « Der Rechte Gebrauch des

Lebens» klingt frühem Hölderlin merkwürdig verwandt. Neben dem ewig jungen
« Der Mond ist aufgegangen » und « Der Säemann streut den Samen » treffen
wir bei Claudius Der Mensch und Die Sternseherin Lise, die beide weniger
bekannt geworden sind.

Seinen Goethe, sein Goethe-Archiv schafft sich jeder im Innern selbst. So

gibt es über des Herausgebers Goethe-Auswahl nichts weiter zu sagen als dieses
Positive : dass jedenfalls die der Mehrzahl der Leser tief angehörenden Gedichte
hier nicht vergeblich gesucht werden. Von Schiller gäben «Sie kömmt, sie

kömmt, des Mittags Flotte » und« Die Schlacht » bessere Nachbarn der« Gruppe
aus dem Tartarus» als das «Mädchen aus der Fremde»; und jene Gespräche
der philosophischen Spaziergänger, sie vertreten eine von Schiller erst
geschaffene Gattung. Auch sie müssten, wenn auch nur im Auszug, einer
erweiterten Auswahl zugeordnet werden. Gaudenz von Salis, weniger seiner
elegischen und idealischen, um so mehr aber seiner malerischen Werte und
mancher glücklichen Wortfügung wegen wird sich vielleicht bald einer neuen
Beliebtheit erfreuen. Bedauerlich nur, dass «Herbstnacht» nicht vollständig und
das untadelige Winterlied « Das Feld ist weiß, so blank und rein.. » nicht
aufgenommen worden ist.

Mörikes Stimme vernehmen wir, schön und lieblich, aus fünfunddreißig
Gedichten. Warum aber auch dieses Mal seine paar Würfe in größern Linien
und Dimensionen («Die Elemente», «Tag und Nacht», «Besuch in Urach»,
die dionysische Herbstfeier) übergangen wurden? Gerade sie lassen sich, für
die Betrachtung, wenn überhaupt von Mörike etwas, zum Barock in Beziehung
bringen.

Ohne Rückert wird man sich gern eine Zeitlang behelfen, doch überrascht
es, wenn man Platen und Leuthold in der Sammlung nicht begegnet, und man
fragt sich, aus welchem Grund diese Ablehnung erfolgte? Geibel, der ohne
Platen nicht wäre, ist ja vertreten. Bei aller Kenntnis von Platens Schwächen
— seiner Naturarmut und dem was ein zeitgenössischer Kritiker als « tönern »

an ihm empfindet — muss betont werden: aus der Menge der Platenschen
Ghaselen wäre wohl ein Dutzend der Aufnahme in die exklusivste Gesellschaft

wert, von den vielen Sonetten ein halbes Dutzend, mindestens, nicht zu
vergessen. Es darf ruhig gezeigt werden, welche Abwandlung im Deutschen
das Ghasel erfahren hat; will man schliesslich Rückerts, Leutholds und
Hermannsthals Versuche verschweigen, so muss Platen als Meister dieser Form
doch erkannt werden. Ghaselen wie «Wenn ich hoch den Becher schwenke,
süß berauscht» werden durch nichts, was in orientalisierender Prägung von
deutschen, französischen oder englischen Dichtern seiner Zeit unternommen
worden, in den Schatten gestellt, vielmehr erreicht hierin, der Meister des

Westöstlichen Diwan ausgenommen, Platen kaum einer. Wir verdanken Platen
aber auch "kleine Lieder (« Lass tief in dir mich lesen »), wir verdanken ihm
« Tristan », neben « Hyperions Schicksalslied » eines der sehnsüchtigsten
Klanggebilde deutscher Sprache, und — als Kuriosum — zugleich das einzige deutsche

Gedicht in dem Liebe und Triebe ungestraft gereimt worden sind.

416



Für Leutholds Landsknecht-Manieren oder sein Verhältnis zum Alphorn
möchte man heute gewiss nicht mehr einstehen. Dauernd beachtenswert dürfte
er bleiben wegen deutlicher Beispiele harter Fügung, (« Gruß dir frührot-
schimmerndes Meer » « Penthesilea » u. a.) sowie seiner höchst lebendigen
Refrain- und Schallwirkungen halber. Es wäre Zeit, zu erkennen, dass seine

wirkliche Bedeutung nur im Musikalischen liegt; hier aber ist eine Bereicherung
um wenige Rhythmen oft schon ein Ereignis.

Nach seiner Schätzung für Hölderlin, die der Herausgeber in der Vorrede
bezeugt, wird man etwas enttäuscht sein, dass die hohe Spätzeit dieses Dichters
mit so wenig Beispielen, nur so ganz unvollständig, nur andeutungsweise aus
Ernst Aepplis Zusammenstellung vernehmbar wird. Gründe hiefür lassen

sich ja wohl denken : Die Anthologie wollte einer aus allen Schichten und Altersstufen

gemischten Leserschaft zu Schweres und Befremdendes doch nicht
zumuten. Der zur Verfügung stehende Raum war bemessen, der Umfang der
Hymnen jedoch wird mit dem Zunehmen ihres barocken Charakters immer
beträchtlicher. Auf Kosten alles Frühern nur zwei oder drei dieser großen
Gesänge zu bringen, ging nicht an; nur Stücke aus ihnen zu bieten, wäre in diesem
Fall eine Barbarei gewesen. Übrigens konnte der Herausgeber doch der
Versuchung nicht widerstehen, die « Elegie » —• die noch nicht barocken Charakter
zeigt — gekürzt hinzudrucken. Das Gedicht bricht bei ihm nach Strophe 36

ab, um mit Strophe 97 fortgesetzt zu werden.

Peinlicher berührt wird man von Ungenauigkeiten in der Wiedergabe des

Textes, die Verstöße gegen Hölderlins Rhythmik darstellen, und die einem
empfindlichen Ohr unerträglich sein müssen. Wir besitzen heute die, freilich
unvollendete, Hölderlin-Ausgabe Norberts von Hellingrath. Diese Ausgabe
enthält in ihrem vierten Band die Elegien, die Hymnen in antiken Strophen,
die Hymnen in freien Strophen und außerdem Bruchstücke und Entwürfe,
im ganzen alles, was für das Herauswachsen von Hölderlins « barocken » Formen
— die Benennung wurde auch von Hellingrath zuerst in die Hölderlin-Darstellung

eingeführt — und deren Vergleichung in Betracht kommt. Und dieser
Band ist abgeschlossen und sein Inhalt aufs genaueste mit den zum Teil schwer
leserlichen ursprünglichen Fassungen der Handschriften in Ubereinstimmung
gebracht, dergestalt, dass keiner, der heute über den Dichter schreiben oder
ihn herausgeben will, für die Kenntnis der großen Hymnen, wie für die ihnen

vorangegangenen Dichtungen eine reinere Quelle finden wird, es sei denn, er
nehme selbst seine Zuflucht zu den Handschriften. Auch für die Mehrzahl
der frühern Gedichte ist dieser Band maßgebend. Es will aber scheinen, der
Herausgeber der Anthologie habe ihn nicht, oder sehr flüchtig benützt, wo er
doch für wenigstens sieben der von ihm aufgenommenen Gedichte sich aus
ihm hätte Rat holen sollen.

Den Vorwurf der Ungenauigkeit gilt es kurz zu belegen : In « Andenken »

steht falsch zitiert « damit ich ruhn möge » statt richtig « ruhen ». (Strophe 3,
Zeile 4); in « Brot und Wein » falsch « von Freuden des Tages » statt « von Freuden

des Tags » (Str. 1, Zeile 3), falsch « rauschen am duftenden » statt « rauschen
an duftendem» (Str. 1, Zeile 10); falsch «sieh! das Schattenbild» statt«sieh!
und das Schattenbild» (Zeile 14); in «An die Hoffnung» «und stille, dem

417



Schatten gleich» statt richtig «den Schatten gleich»; (Str. 2, Zeile 2); falsch

«am Herbsttage aufblüht» statt «am Herbsttag» (Str. 3, Zeile 3); in «Die
Heimath » « bin ich zu lieben gemacht, zu leiden » statt, wie Hellingrath
übermittelt, «Schein ich; zu lieben gemacht, zu leiden» (Str. 6, Zeile 4); in « Geh

unter, schöne Sonne » « sie achten nur wenig dein » statt « sie achteten...» (Str.
1, Zeile 1). Von « Dichtermut » entspricht die erste Strophe weder der ersten
noch der zweiten der von Hellingrath wiedergegebenen Fassungen. Wohl
mögen solche Abweichungen vom ursprünglichen Laut weniger Ernst Aeppli
als den frühern Hölderlin-Verwaltern zuzuschreiben sein — man weiss wie
Schwab und andere mit des Wehrlosen Gut umgegangen sind — eben die
Wiederherstellung des ursprünglichen Lautes ist ja aber das Ziel von Hellingraths
Lebenswerk gewesen, aus diesem hätte geschöpft werden müssen.

Sieht man nach, was unter dem Namen Hölderlin in der Anthologie
versammelt ist, dann ergibt sich, dass darunter eigentlich nur zwei Gedichte «

Andenken » und « Hälfte des Lebens » Vorklänge und Elemente der Barockstufe
enthalten, das Übrige gehört der lesbisch-horazischen, der elegischen und der
von Hellingrath « in engerm Sinne lyrische Gedichte » benannten Artung zu.
(«Andenken» reiht Hellingrath unter diese letzten). Auch den Proben dieser
Artung gäbe es andere an die Seite zu stellen ; nicht mehr fehlen dürften künftig
in einer Hölderlin-Lese, die wirklich Aufschluss verschaffen will:« Der
gefesselte Strom », « Lebenslauf », « Mein Eigentum », « Der blinde Sänger » und
desselben Gedichts zweite Fassung « Chiron », « Blödigkeit », die zweite Fassung
von « Dichtermut », « Ganymed » und « Lebensalter. »

Von den Romantikern gibt die Anthologie im ganzen ein sehr gutes Bild:
von Novalis sind da die Abendmahlshymne, der Anfang der « Hymne an die
Nacht », das schönste der Marienlieder (« Ich sehe dich in tausend Bildern »),

einige von den geistlichen Liedern und schließlich der dämonische « Gesang der
Toten »; von Brentano unter anderm « Sprich aus der Ferne... » und der mächtige

« Frühlingsschrei eines Knechtes aus der Tiefe »; von Eichendorff. Vieles,
und darunter kaum etwas für das man sich einen Ersatz wünschte. Es wird
daran erinnert, dass dem Schwaben Justinus Kerner manches, zu Unrecht
heut vergessene Lied gelungen ist. (« An das Trinkglas eines verstorbenen
Freundes », « Der Einsame».) Lenaus Schilflieder sind da; die Stelle die «Mein
Herz » und « An die Entfernte » einnehmen, ließe sich indessen würdiger
ausfüllen. Warum wird die « Sturmesmythe » von den Herausgebern so selten
berücksichtigt? Bei allem was sich gegen Heine einwenden lässt, muss man doch
fragen ob man seinen Qualitäten nicht besser gerecht werden solle? Von den
Nordseebildern wären hier nicht nur eines, es wären ihrer mehrere, Mehreres
auch aus der Harzreise und aus den späten Lazarus-Liedern am Platz.

Friedrich Hebbels gedankenbefrachtete tiefgehende Dichtung treibt in
seinen besten Stunden zwischen Bewusstem und Unbewusstem so einsam
wie sonst nur der späte Hölderlin. Die magische «Dämmer-Empfindung»,
« Nachtlied », « Abendgefühl », « Weihe der Nacht », « Requiem », « Gebet »,

« Herbstlied » wurden uns nicht vorenthalten, aber gleichstellen werden wir
ihnen nicht « Nächtlicher Gruss » und « Dem Schmerz sein Recht », sondern
etwa «Vor dem Wem», «An den Tod», «An den Äther», «Ich und Du»,

418



« Ein Bild », « Der Brahmine » und « Sie sehn sich nicht wieder », das Lied
von den liebenden Schwänen.

Außer der Droste sind noch zwei weibliche Dichter vertreten: Ricarda
Huch und Else Lasker Schüler; von den Repräsentanten der neunziger Jahre
Liliencron und Dehmel. Von diesem besitzen wir einige Gedichte, in denen
Triebnatur sich unverhohlen ausspricht. (« Die Rosen leuchten immer noch »).
Sie sind für die damals, unter der Einwirkung popularisierter Naturwissenschaft
verkündete Emanzipation des Fleisches bezeichnend, gehören überdies zu dem
nicht sehr zahlreichen Vollwertigen Dehmeischer Produktion. Da keines

von ihnen in unsere Anthologie Eingang gefunden hat, muss Dehmel darin
ärmer erscheinen als er tatsächlich ist.

Sollen nun die Dichter genannt sein, denen die Anthologie volle Gerechtigkeit

erwiesen hat? Man darf bekennen: ihre Schar ist nicht klein. Goethe,
Gottfried Keller, C. F. Meyer, Nietzsche, Hermann Hesse, Hofmannsthal,
Rilke, Werfel, sie und ihre Verehrer, dürften sich über den Herausgeber wahrlich

nicht beklagen. Eine Einschränkung betrifft Nietzsche, dessen allerheim-
lichste Musik (« Auf der Brücke stand jüngst ich in brauner Nacht », « Tag
meines Lebens, die Sonne sinkt ») zugunsten seiner mehr grellen, klirrenden
und tanzenden Takte in« An den Mistral» (gekürzt!),«Vereinsamt»,«Aus hohen
Bergen » wegbleiben musste.

Sehr glücklich kommt nun hier einmal Hermann Hesse zur Geltung. So
oft war man früher enttäuscht worden durch Hesse'sehe Gedichtsammlungen
die Gutes neben weit minder Gutem vereinigten, und besonders verstimmt sah

man, dass der Verfasser selbst diese Sammlungen wo nicht veranlasst, dann
doch gebilligt hatte. Die vier Gedichte der Anthologie : « Seltsam im Nebel zu
wandern », « Frühling », Gang bei Nacht », « Vergänglichkeit » schwingen auf
gleicher Höhe in des Dichters reinster und ganz ihm eigener Melodie;
vielleicht könnte man aber sagen dass « Vergänglichkeit » die übrigen an Farbe und
Wärme überbiete. Es ist ein unvergessliches Gedicht. —

Von Schweizern der jüngern Generation begegnen wir Karl Stamm und
Albert Steffen. Ihnen folgen andere: Deutsche und Österreicher, die, wie sie,
mit zermarterter Seele sich aufbäumen gegen das oft grausige Gesicht der
vom Widerspruch durchrütteten Zeit.

Weglos ist jedes Leben. Und verworren
Ein jeder Pfad. Und keiner weiß das Ende,
Und wer da suchet, dass er Einen fände,
Der sieht ihn stumm und schüttelnd leere Hände,

So klagt der Schlesier Georg Heym, der verstarb, ohne dass er seine Vision
Der Krieg mit Augen erleiden musste. Die Anthologie enthält keines von
den Gedichten in denen seine doch sehr ungewöhnliche Gestaltungsgabe sich
am stärksten ausgewirkt hat, — wie z. B. jenes, das die Toten in der Morgue
schildert. Hier wären Strophen, die wie nur wenige der zeitgenössischen
deutschsprachigen Schrifttums an Rimbaud und Baudelaire erinnern machen.

Georg Trakl, um die Zeit des Kriegbeginns zuerst hervorgetreten, und
schon 1914 im Lazarett gestorben, erlebt Winterabende, Einkehr in niedrige
Hütten, erlauscht den Klang der « dunkeln Flöten des Herbstes »; er kauert
unter rotem Gewölk des Schlachtabends, der blutenden Helden gedenkend —

419



so wenigstens sieht man ihn hier, in der Anthologie. Aber Trakl ist zuerst der
Schöpfer dreier Gedichte — eigentlich nur eines einzigen seiner Art, denn die
beiden andern sind dessen schwächere Variationen — der zauberhaften Strophen,
die überschrieben sind « An den Knaben Elis ». Diese Beschwörung einer
versunkenen Seele, eines Seelenbildes, das sich vollkommen in eigener Luft
bewegt, einer Luft voll « mondener Kühle », dieses berückende Gedicht, das mit
jedem Wort in Jenseitiges tastet, das durch seine Struktur dem frühern Hölderlin
artverwandt, durch ein fiebrig-phantastisches Element ihm aber völlig fremd ist,
dieses einsame, als Erscheinung in heutiger Dichtung ganz vereinzelte Gedicht
(es vermehrt als Meisterwerk die geringen Bestände der seltenen phantastischmagischen

Gattung, in der nur wenige Leistungen vorliegen — hauptsächlich
von Poe, Baudelaire, Jean Paul, Mörike, S. T. Coleridge, J. P. Jacobsen,
Tjutschew, George —, der Herausgeber hat es sich entgehen lassen).

Einen Augenblick schien es, als ob mit Franz Werfel ein Strom aufgebrochen
sei, der alle alten Formen wegtragen, ein Feuer entzündet, das alles Starre
einschmelzen werde. Einige Gedichtbände von ihm erschienen in rascher Folge,
indessen, die spätem wollten weniger Begeisterung wecken und weniger
Hoffnungen; heute ist es um ihn sehr still geworden. Die verschiedenen Seiten
seines Talentes lässt die Anthologie zureichend erkennen. Mit der Auswahl aus
Werfel erhält sie ihren barocken Abschluss.

420


	Anthologie deutscher Gedichte

