
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 4

Artikel: Die künstlerische Erbauung

Autor: Wickihalder, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die künstlerische Erbauung1)

Von Hans Wickjhalder

Es wurde gezeigt, dass sich in die ästhetische Absicht des Künstlers
noch eine sittliche Absicht einfügt und er mit seinem Werk auch eine

Verpflichtung der Gesellschaft gegenüber erfüllt. Und die Gesellschaft
verlangt ihrerseits nach dem Werk des Künstlers.

Insofern nun der hier Umschriebene Sinn der künstlerischen Produktion

nicht unbestritten bleiben sollte - und es werden viele Gegner
erstehen, welche die soziale Mission des Kunstwerkes nicht verstehen wollen

- insofern wird eine Analyse des « gesellschaftlichen Verlangens nach dem
Kunstwerk » eine wertvolle Ergänzung bilden. Dieser methodisch
notwendige Weg ist im besondern zum Verständnis jener Kunstart von großer
Bedeutung, in welcher der Künstler mit subjektivem Material schafft, in
welcher die Werke nur unter Assistenz der Gesellschaft gebildet werden
können.

Das Verlangen oder die Sehnsucht nach dem Kunstwerk kennen wir
heute eher in der Modifikation der Bereitschaft, ein Kunstwerk als «

notwendiges Element der Bildung » auf sich wirken zu lassen. Denn wir leben
in einer Zeit, in welcher das Verlangen als solches durch staatliche und
kaufmännische Organisationen zur « Sozialisierung der Kunst » jederzeit
und in weitem Ausmaß erfüllbar ist. Das Kunstwerk ist der Gesellschaft

leicht zugänglich geworden, und deshalb wird das «Verlangen nach dem

Kunstwerk » heute eher in der Modifikation der Bereitschaft, sich dem
Kunstwerk hinzugeben, manifest.

Die Anteilnahme der Gesellschaft am Kunstwerk wird im populären,
schöngeistigen und sogar wissenschaftlichen Sprachgebrauch als «

ästhetisches Genießen », bisweilen als « künstlerisches Genießen » oder kurzhin
als « Kunstgenuss » bezeichnet. Es wird anmerkungsweise noch erläutert,
welche Bedeutung dieser Ausdrucksweise im System unserer
kunstpsychologischen Begriffe zukommt. Vorerst soll versucht werden, den

Sinn der Kunstbetrachtung, die Bedeutung des «Kunstgenusses»
darzustellen.

Die ethische Einstellung des Menschen - wir resümieren - wirkt sich

in jedem Individuum in beiden Modifikationen, sowohl in der sittlichen
als auch in der ästhetischen Richtung aus, doch in einem individuell

*) Aus einem demnächst bei Orell Füßli erscheinenden Buch Zur Psychologie der Schaubühne.

368



verschiedenen energetischen Verhältnis. Auch der vorwiegend sittlich
gerichtete Typus ist also mehr oder weniger ästhetisch eingestellt. Und
gerade in dieser auch ästhetischen Anlage jedes vorwiegend sittlich
eingestellten Menschen erkennen wir grundsätzlich die Möglichkeit einer,
Wenn auch graduell verschiedenen Teilhabe der Gesellschaft am Kunst-
Werk.

In der Kunstbetrachtung, um sie erst in formaler Hinsicht zu
charakterisieren, wird das Subjekt der Handlung zum Objekt der Handlung:
Nicht das Kunstwerk, sondern das « genießende » Subjekt selbst erfährt
die entscheidende Veränderung. Diese offensichtliche Tatsache ist durch
die populäre Ausdrucksweise, dass man nach einem « Kunstgenuss »

meistens ein « ganz anderer Mensch » sei, trefflich illustriert. Der auf den
{< Kunstgenuss » eingestellte Mensch will, um stets die populäre Ausdrucks-
Weise zu beachten, das Kunstwerk « verstehen ». Um diese verstehende

Beziehung erreichen zu können, muss sich der Mensch in einer ganz
bestimmten Richtung verändern : Er muss eben jener « andere Mensch »

Werden, welcher Bedingung und Ausdruck eines « wahren Kunstgenusses »

Zugleich bedeutet. V

Wenn man die Handlung der Kunstbetrachtung auf die Intensität der
verschiedenen Phasen hm untersucht, zeigt sich eine typische Betonung
der Gefühlsphase. Die Handlung der Kunstbetrachtung bleibt natürlich in
der Gefühlsphase nicht stehen, was durch die Tatsache, dass man schließlich

« ein ganz anderer Mensch » ist, bereits angedeutet wurde. Für die
große Aktivität in der Gefühlsphase zeugt aber schon die Neigung, den

ganzen Akt der Kunstbetrachtung mit jenem Terminus zu bezeichnen, der
lediglich die Tatsache oder den Inhalt der gefühlsmäßigen Einstellung zum
Kunstwerk beschreibt, mit Termini wie: « ästhetisches Erleben », «

ästhetisches Einfühlen » oder « ästhetisches Genießen ». Jener Vorgang des

«Verstehens » eines Kunstwerkes - den wir seiner Bedeutungsnuance

Wegen in Anführungszeichen gesetzt haben - ist also der Ausdruck für
einen in der Gefühlsphase erreichten sehr nahen Kontakt des Subjektes

zum Kunstwerk, den Kontakt einer bestimmten Identifikationsmöglichkeit.

In der Kunstbetrachtung erster Phase will das Subjekt sich in das

Kunstwerk in des Wortes buchstäblicher Bedeutung - einfühlen. Es will
sich in jenes (sittlich-ästhetische) Weltgefühl versenken, das im Kunst-
Werk Gestalt gewonnen hat; anders ausgedrückt, es will das im Kunstwerk
dargestellte (sittlich-ästhetische) Weltgefühl selbst darstellen.

Wenn also das einzelne Individuum nach dem Kunstwerk verlangt, das

heißt, bereit ist, es auf sich wirken zu lassen, so äußert sich schon in dieser

369



« Bereitschaft » die individuelle Veränderungs- oder Behandlungsbedürftigkeit

im Sinne jener Richtung, die im Kunstwerk grundsätzlich
angestrebt ist. Das Künstwerk ist also in keinem Augenblick eigentliches Objekt

der Handlung einer Kunstbetrachtung, sondern vielmehr Maßstab

oder Richtung für eine auf das Subjekt rückbezogene Handlung.
In der Kunstbetrachtung gewinnt die Urteilsphase nur dann eine

gewichtige Bedeutung, wenn der « Kunstgenuss » zur Kunstkritik kompliziert

wird. Wir haben keine Veranlassung, auf das psychologische Phänomen

der Kunstkritik an dieser Stelle einzugehen. Die Kunstkritik ist insofern

als eine Komplikation des Kunstgenusses zu verstehen, als sie zwar
künstlerische Idealbildung des Individuums verrät, die sich aber nicht als

Werk realisieren konnte. In der Kunstkritik ist diese latente künstlerische

Idealbildung zum wertenden Maßstab der « Genusswürdigkeit » eines

Kunstwerkes geworden. Mehr als diese Andeutung können wir in
Verfolgung des gefassten Arbeitsplanes nicht wohl geben.

Die Handlung der Kunstbetrachtung vollendet sich idealerweise in der

Tatphase: der Kunstbetrachter hat sein Objekt - sich selbst - im Sinne
des im Kunstwerk dargestellten (sittlich-ästhetischen) Weltgefühls
verändert.

Eine auf die inhaltliche Seite der Kunstbetrachtung abzielende Analyse
bedarf ebenfalls der bereits eingeführten abstrakten Begriffe der sittlichen
(realen) und der ästhetischen (idealen) Komponente des Kunstwerkes.

Die im Kunstwerk dargestellte Realität würde, sofern sie vorwiegend
empirisch-psychologische Wahrheit bedeutet, die empirisch-psychologische

Erfahrung des betrachtenden Subjektes erhärten oder erweitern.
Insofern jedoch die im Kunstwerk dargestellte Realität die Notwendigkeit

eines bestimmten Verhaltens demonstriert - und dies ist ja die andere,
bereits skizzierte Modifikation der Realitätsdarstellung im Kunstwerk -,
so würde das betrachtende Subjekt im Bewusstsein der Gültigkeit seiner

praktischen Vernunft bestärkt oder der Kreis seiner Lebensweisheit
bereichert. Je nach der Veranlagung des betrachtenden Subjektes fühlt es

sich zu dem einen oder dem andern Künstler der eben geschilderten Reah-

tätsdarstellung hingezogen; es fühlt sich, um eine sehr feine, weniger dem

zeitlichen als dem logischen Zusammenhang zwischen Kunstwerk und
Betrachter gerecht werdende Wendung zu verwerten, es fühlt sich «vom
Künstler verstanden ».

Die ästhetische Komponente des Kunstwerkes schafft das Bild eines

funktionellen Gleichgewichtes. Allein der Betrachter, insofern er
vorwiegend sittlich, aber auch ästhetisch eingestellt ist, wird diese ästhetische

370



Komponente des Kunstwerkes nicht in jener Intensität um ihrer selbst

willen « genießen », mit der sie der Künstler dargestellt hat. Das «Ideale»
des Kunstwerkes wird auch dem vorwiegend sittlich eingestellten
Betrachter als ästhetisches Erlebnis offenbar. Natürlich! Aber schon in
diesem - isoliert gedachten - ästhetischen Erlebnis hat er kraft seiner

starken sittlichen Einstellung die Tendenz, das Ideal irgendwie auf die

Realität zu beziehen. Und dies vielleicht sogar in gewisser Übertreibung
der im Kunstwerk ja bereits vorhandenen mehr oder weniger starken Be-

zogenheit des ästhetischen Erlebnisses auf das sittliche Erlebnis, der

Bezogen hei t von Form auf Inhalt. Selbst wenn das Kunstwerk zur
Darstellung reiner Form tendiert - wie sie in der Lyrik angestrebt wird -
versucht der vorwiegend sittlich eingestellte Betrachter die Form auf die
Realität zu beziehen. Er muss die Form kraft seiner vorwiegend sittlichen
Interessenrichtung in ein eindeutiges Verhältnis zur Realität bringen
können. Der Laie macht denn auch immer wieder - und in durchaus
verständlicher Weise - allen Kunstwerken, die sich um die reine Gestaltung
der Form (des ästhetischen Ideals) bemühen, also der Lyrik aller Kunstarten,

den Vorwurf der « Inhaltslosigkeit ». Die Lyrik ist eine relativ
unpopuläre Kunstform.

Dem vorwiegend sittlich eingestellten Betrachter - und er ist der

Prototyp des Kunstinteressenten - « gefällt » vorwiegend die reale Komponente

des Kunstwerkes. Doch dieser im Kunstwerk dargestellten Realität

wird erst durch die ideale Komponente, durch die ästhetische Gestaltung
ein Sinn zugeordnet. Denn nur aus dem letzten, im ästhetischen Ideal

repräsentierten Ziel der Realität ist das eine individuelle Verantwortlichkeit

der Realität erschließende Weltbild verständlich. Und diese Fundierung

der individuellen Verantwortlichkeit, diese Veranschaulichung ihres

Sinnes - sie birgt das Geheimnis der unsterblichen Wirkung des Kunstwerkes

auf die in unendlicher Reihe sich folgenden Generationen seiner
Betrachter. Wie immer die Realität im Kunstwerk gefasst ist, in einem die

individuelle Verantwortlichkeit konstatierenden oder sie in bestimmter

Richtung propagierenden Zusammenhang: sie ist durch die Form
verklärt. Wie immer die individuelle Verantwortlichkeit des Betrachters
gerichtet ist, sei es auf die Erkenntnis oder auf die Umgestaltung der Realität,

er schaut im Kunstwerk letzten Endes die Verantwortlichkeit als solche

verklärt.
Also wirkt sich das Kunstwerk im Betrachter in jener Richtung aus, in

welcher der Geist in ihm wesentlich wirkt. Der vorwiegend sittlich
gerichtete Typus fühlt sich, um uns auch hier der populären Ausdrucksweise

371



zu bedienen, durch das Kunstwerk « erfrischt » und « tatenfreudiger »,

es spendet ihm « Lebenskraft » : Ausdrücke, mit welchen der Mut zur
rechten Tat, der Glaube an ihren Sinn angedeutet wird. Der vorwiegend
ästhetisch gerichtete Typus fühlt sich zu selbstloser Gestaltung seiner

künstlerischen Absichten begeistert. Kurz, das Kunstwerk regt die
modifizierte Geistigkeit seines Betrachters an, Geistigkeit als die individuelle
Art aufgefasst, in welcher das Ethos im Menschen wirksam werden kann.

Diese Wirkung des Kunstwerkes darf als eine pädagogische Methode
angesprochen werden, als die künstlerische Methode, welche den
Menschen zu reiner Geistigkeit « erziehen » will. Das Individuum will am
Kunstwerk seine Geistigkeit stärken und die Hindernisse ihrer Auswirkung

überwinden. Das Individuum, beziehungsweise die Gesellschaft
will sich durch den « Kunstgenuss » erbauen. Das ist die Eigenart der
pädagogischen Mission des Kunstwerkes im Organismus der Gesellschaft :

Erbauung. Diese Wirkung liegt dem Bewusstsein des Künstlers mehr
oder weniger fern; indem er jedoch ein Kunstwerk schafft, hat er diese

Wirkung gewollt.
Nachdem wir den Sinn der Kunstbetrachtung zu verstehen versucht

haben, soll ihre gebräuchliche Bezeichnung als «Ästhetisches Genießen»
durch eine dem Sinn besser entsprechende Bezeichnung ersetzt werden.
« Ästhetisches Nacherleben » oder « Ästhetisches Einfühlen » wären lediglich

formale Bezeichnungen und würden den Sinn dieses Nacherlebens
oder Einfühlens nicht ausdrücken. Der Sinn der Kunstbetrachtung ist
iedoch in dem Ausdruck der « künstlerischen Erbauung » vollends
gewahrt.

372


	Die künstlerische Erbauung

