
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 3

Artikel: Thomas Mann in Paris

Autor: Krauss, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Mann in Paris

Von Werner Krams

Am zweiten offiziellen Abend,
der Thomas Mann gewidmet war,
sprachen Maurice Boucher als

Schriftsteller, Félix Bertaux als

Ubersetzer und Charles Du Bos im
Namen der Union intellectuelleFrançaise.

Es war die gleiche
Atmosphäre der Sympathie und der
«gegenseitigen Bewunderung», die Th.
Mann schon am Tag vorher durch
seine Rede geschaffen und die den

ganzen Verlauf auch dieses Abends
bestimmte.

« Es besteht zwischen allen
Menschen,» sagte Boucher zu Anfang
seiner Rede, «die sich mühen, ihren
Gedanken eine Form zu geben, eine

internationale und berufliche
Solidarität, wie sie alle Arbeiter, die
ähnlichen Arbeiten unterworfen
sind, eint und verbindet. »

Die deutsche Sprache ist eine der

reichsten, vornehmsten und weichsten

Sprachen, die es gibt. Wie
seine besten Vorgänger, gewinnt
Th. Mann ihr Durchsichtigkeit und
jenes Gleichgewicht ab, das durch
eine maßvolle Beherrschung des

Ausdruckes, des kurzen prägnanten,

wie des großen weitzielenden,
entsteht. Und gerade dies ist ein
sicheres Zeichen klassischen

Geistes.

Der Vorwurf der Weitschweifigkeit,

den Th. Mann sich macht und

der ihn glauben lässt, die besten
seiner Romane seien in fremder
Sprache Unförmlich, wird zunichte
durch den Hinweis auf die Odyssee,

Don Quichotte, Pantagruel und Candide.

Die Form, wie sie der Franzose

versteht, ist nichts so eng Ge-
fasstes, Starres, Schulmäßiges. Sie
ist eher, um das Bild Bouchers zu
gebrauchen, eine gewisse Art des

Weltreisenden, eine besonnene

Verwendung seiner Zeit und ein richtiges

Ausnützen seiner Muße. Sie
bedeutet zwar endgültige Entscheidung,

allein sie steht zum Gedanken

im selben Verhältnis wie die
Erinnerung zum Leben.

Thomas Mann hat über seine

Kunst nachgedacht. Er hat sich
Gedanken gemacht, ob das Werk

zur Form gebracht werden müsse
in dem Maße wie es innerlich
wächst, oder ob es aus einem sicheren

Gleichgewicht heraus gestaltet
werden könne. Im einen wie im
anderen Falle bedeutet die Art der
Darstellung nur, dass der Dichter
seinen Gedanken treue Gefolgschaft

leistet. Der Geist selbst
entwickelt sich eigenen Gesetzen
gemäß. Th. Mann liebt die heitere
Ruhe, die sich mit dem schöpferischen

Impuls verbindet. Goethe
ist sein großes Vorbild; doch liebt
er ihn weniger aus Sehnsucht, denn

328



aus innerer Verwandtschaft. Th.
Mann ergreift nicht Partei. Seine

Lehre ergibt sich als Lehre der
Erfahrung, nicht als Lehre dessen, der
sie verkündet. Er wählt seine

Personen so, dass deren Zusammentreffen

die von ihm gewünschten
Konflikte zur Folge hat. So ergibt
sich eine geschickte, besser glückliche

Verbindung von Voraussicht
und Ursprünglichkeit. Thomas
Mann hat den Zauberberg geschrieben

wie Goethe die Wahlverwandtschaften.

Die Unvereinbarkeit von
Kunst und Glück ist traurige
Gewissheit. Allein trotz Schopenhauer

und Wagner bleiben

heilsame Kräfte für neuen Aufbau. Im
Zauberberg besteht der Zwiespalt
nicht mehr zwischen Leben und
Denken, er wird ins Innere des

Denkens selbst getragen. Es sind

geistige Mächte, die um die
Zustimmung des Helden kämpfen.
Settembrini, Naphta, Peperkorn
sind nicht nur Doktrinen, es sind

Arten zu sein, nicht nur
individuelle, sondern die ganzer Völker.
DerZauberberg lässt uns die Betrachtungen

eines Unpolitischen erst
recht verstehen : den Kampf gegen
Hohle und Leere politischer
Kombinationen und rhetorischer
« Ideen », die ^falsche Absichten
verhüllen.

Für Thomas Mann ist Kultur
kein System von Phrasen; sie ist die
Inbesitznahme desWirklichen durch
Voraussicht und Einfühlung. Die

wahre Humanität ist dort zu suchen,

wo die Ideen bis ins Einzelne durchsichtig

sind. Der Geist ist keine

logische Form, sondern ein bewiesenes

und zugegebenes Gegenwärtiges.

Aber ist denn das nicht
dasselbe, was die Franzosen «

civilisation » nennen Und sind nicht
die Deutschen für ihre Kultur, die
Franzosen für ihre civilisation in
den Krieg gezogen. Jedes geistige

System hat sein eigenes Zentrum,
und man kann in jeder Sache ein
Gutes oder ein Schlechtes sehen.

Die Unvereinbarkeit von Gegensätzen

ist meist nur oberflächlich,

ganz besonders bei den Völkern.
Die Deutschen wie die Franzosen

kennen ihre eigenen Fehler wohl.
Es ist symbolisch, dass ein Franzose

die Gestalten des Bouvard und
des Pécuchet geschaffen, und kein

Geringerer als Goethe den Famulus,

dem er die Züge gegeben, die
die Franzosen noch heute im
deutschen Gelehrten sehen. Allein man
sollte mehr der eigenen Erfahrung
glauben, als der übernommenen
Konvention. «Ich liebe überhaupt
nicht das Beschuldigen!» lautet
Thomas Manns schönes Bekenntnis

und es soll Leitsatz sein auf
dem Wege der Verständigung
zwischen zwei Völkern, deren wesentliche

gute Eigenschaften sich
vereinen lassen.

In leichter Causerie spricht nach

Boucher Félix Berteaux, der den
Tod in Venedig (Paris, Kra) über-

329



setzt hat. Er erinnert an Stunden

warmer Gemütlichkeit, die er im
Hause Th. Manns verlebt hat, und
hebt hervor, dass dieses häusliche
Zufriedensein ein durchaus deutscher

Wesenszug sei. Endlich weist

er darauf hin, wie sehr die alte

bürgerliche Tradition der deutschen
Städte republikanisch sei.

Nach ihm spricht im Namen der
Union intellectuelle Française Charles

Du Bos. Auch er hat wertvolle
Erinnerungen an Deutschland, und

mit einer bewundernswerten
Einfühlungsgabe in das Schaffen
deutscher Dichter (Stefan George,
Hofmannsthal) und einer tiefen Liebe
für alle Phänomene des Geistes

baut er Zug um Zug die innere Welt
Thomas Manns auf und ordnet sie

und setzt sie in Beziehung zur
seinen zur Welt des französischen

Schriftstellers und Gelehrten.

Die ersten Kapitel des Todes in
Venedig lassen ihn an Flaubert denken,

an Henry James und an Paul

Valéry, die mit Th. Mann zu den

Einzigen gehören, die so die
Anomalie erforscht haben, die in der
Tatsache des Künstlertums
beschlossen liegt. Aber nicht nur «der
Stolz, nie zufrieden zu sein », ist
ein Gemeinsames zwischen Valéry
und Thomas Mann, auch die Liebe

zum Meer verbindet den Autor des

Todes in Venedig mit dem Dichter
des Cimetière Marin.

Noch ein Name drängt sich Du

Bos auf, dessen Nennung ein paradox

erscheinendes Licht der
Versöhnung auf das heutige
Zusammensein wirft. Es ist Barrés. In
Venedig hat Barrés nicht weniger
als Aschenbach die Anziehung des

Todes empfunden, und in den

Kapiteln « Une soirée dans le silence »

und « Le vent de la mort » sowie in
« Le chant d'une beauté qui s'en

va vers la mort » gibt Barrés der
französischen Literatur das, was
Th. Mann « die deutsche Neigung
zur höchsten Ekstase » genannt hat.
Wenn für Th. Mann das sich Hin-
gezogenfühlen zum Tode wie eine

Krankheit ist, durch die man
hindurch muss, um über das Problem
des Lebens sprechen zu können, so

gilt das nicht weniger für Barrés.
Auch bei ihm steigt der neue
Begriff der Menschheit auf aus der
Tiefe geschauter Abgründe und es

ist ein wahrhaft tragisches Schauspiel,

die fortschreitende Erleuchtung

eines Menschen zu sehen, der
immer höhere Plane will, der jedoch

vom Leben zerstört wird, bevor er

zum Ziel gelangt, bevor er dorthin
gelangt, wo er auch für die
Beziehungen der Völker ein Höheres will
und findet.

Mann ist glücklicher als Barrés.
Er ist zu den Ufern gelangt, wo die
Sympathie herrscht, die allein stärker

ist als die Anziehung des Todes,

zu einer « Lebensfreundlichkeit, die

vom Tode weiß. »

330


	Thomas Mann in Paris

