Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 3

Artikel: Saint-Evremond

Autor: Curtius, Ernst Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759958

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Saint-Evremond

Von Ernst Robert Curtius

Wir sind Virtuosen der Einfithlung geworden. Die Neger-
plastik gibt uns letzte Erschiitterungen, und das Echo unserer
Nervenschwingungen finden wir in den Lyrismen der Ping-
Pong-Dynastie. Was europiischer Geist in drei Jahrtausenden
schuf, scheint uns verbraucht, weil iiber-verstanden. Und doch
gibt es auch in diesem Bezirk noch Unentdecktes: Regionen,
zu denen wir kemnen Zugang haben. Eine solche Region ist die
Klassik von 1700. Fiir uns Deutsche wenigstens. Denn in
Frankreich blieb der Literaturstil Ludwigs XIV. Nationalbesitz
wie der Louvre. In England ist er in den letzten Jahren Mode
geworden. Das Beste iiber Racine hat von den Heutigen Lytton
Strachey gesagt, und aus der heimischen Tradition holt das
jiingste Albion heute Dryden und Pope hervor. In Deutschland
haben nur Goethe und Nietzsche ein lebendiges Verhiltnis zur
franzosischen Klassik gehabt. Aber dem Bildungskanon der
Nation vermochten sie es nicht einzuverleiben. Es wird bei uns
immer Sache der Liebhaber bleiben. Vorrecht des Genieflenden
— was vielleicht besser ist als Kulturpflicht.

Die Majestit der Allonge-Periicke verbirgt uns die Mensch-
lichkeit jenes Jahrhunderts. Aber das Hofzeremoniell von Ver-
sailles ist nicht sein einziger Aspel(t. Nonnenekstase —Propheten-
ernst — Lasterfaulnis —lachelnde Weltweisheit: das alles 1st auch
da. Den Seelenumfang der Zeit misst nur solche Zusammen-
schau ab. Einer ihrer anziehendsten Typen ist Saint-Evremond.
Unter seinen Lesern finden wir Nietzsche, France, Gide.

Er reprisentiert den adligen Weltmann, der im Schongeisti-
gen dilettiert. Neben ithm stehen Minner wie Bussy-Rabutin
oder Larochefoucauld. Es sind Grandseigneurs, die allen Le-
bensformen 1hres Standes geniigen, die auf dem Schlachtfeld,
am Hofe, in der Gesellschaft glinzen, die aber auch an geistigen
Dingen ein lebhaftes Interesse nehmen und sogar selbst die
Feder fiihren. Charakteristisch fiir diesen Typus des feudalen
Franzosen aus der Mitte des 17. Jahrhunderts ist der Ausspruch,
den Saint-Evremond den Marschall d'Hoquincourt tun lisst in
dem Gesprich mit dem Jesuitenpater Canaye: « J'ai aimé la

288



guerre devant toute chose, Madame de Montbazon aprés la
guerre, et, tel que Vous me voyez, la philosophie aprés Madame
de Montbazon.» In den ilteren Darstellungen der franzésischen
Literaturgeschichte pflegte von Saint-Evremond kaum die Rede
zu sein, weil sie einen didaktischen und erzieherischen Zweck
verfolgten. Sainte-Beuve meint, Saint-Evremond wiirde sich
eher geschmeichelt gefiihlt haben wegen solcher Ubergehung,
denn, sagt Sainte-Beuve, « I’enseignement proprement dit a peu
a faire avec lui. Il est I'’homme de la conversation a huis clos
et des apartés pleins d’agrément».

Saint-Evremond wurde 1613 geboren in der Nihe von Cou-
tances als jiingerer Spross eines normannischen adligen Hauses,
tat sich hervor in der militarischen Laufbahn, wurde 1652 Maré-
chal de camp, genoss die Freundschaft fiihrender Manner und
die der Ninon — «la moderne Leontium», wie er sie nannte.
Seine Bliitezeit fillt in die Regentschaft der Anna von Oster-
reich. Es blieb fiir thn immer der schénste Augenblick des Jahr-
hunderts. Um 1660 musste er Frankreich verlassen, weil man
einen Brief von ithm gefunden hatte mit einer Kritik des Pyre-
nienfriedens, die Mazarin verletzte. Er lebte zuerst in Holland
in der Verbannung, dann in England, wo er bis zu seinem Tode
im Jahre 1703 blieb. Karl II. und seine Nachfolger nahmen ihn
ehrenvoll auf. Saint-Evremond hat zwar nie eng]isch gelernt,
verkehrte aber mit den Fiihrern der englischen Literatur (Dry-
den, Temple, Swift, Waller) und mit der Hofgesellschaft. Seine
grofite Neigung galt der Herzogin von Mazarin, geborenen Hor-
tense Mancin (1646—99) emer Nichte des Kardinals. Saint-
Evremond hatte fiir sie eine zirtliche Freundschaft; er war ihr
Vertrauter, ihr Berater, ihr Kavalier. Er war der Mann der
elastischen Gefiihlsmoglichkeiten. Einer Freundin schreibt er:
“Vous m'avez toujours paru fort aimable; mais je commence de
sentir avec emotlon ce que Je Voyais avec plalslr Pour vous parler
nettement, )l bien peur que je ne vous aime, si vous souffrez
que jaie de 'amour: car je suis encore en état de n’en point
avoir, si vous le trouvez mauvais . . . Dites-moi si je puis devenir
votre amant, ou si je dois devenir votre ami. Pour mon, je suls
résolu de prendre le parti qu'ill vous plaira. Et si je passe de
I’amitié & I’amour sans emportement, je puis revenir de |’amour
a I’amitié avec aussi peu de violence.» Gliicklicher Weiser!

289



Nachdem Saint-Evremond schon mehr als zwei Jahrzehnte
im der Verbannung zugebracht hatte, erwirkten franzésische
Freunde seine Begnadigung bei Ludwig XIV. Saint-Evremond
dankte dem Konig in sehr liebenswiirdiger Form, zog es aber
vor, in England zu bleiben. Er soll seinen Freunden gesagt
haben: « Je reste en Angleterre; ils sont accoutumés a ma loupe.»
Er hatte eine hockerartige Geschwulst auf der Stirn bekommen.

Saint-Evremond verrit in seiner ganzen Gesinnung noch die
Stimmung der Zeit Ludwigs XIII. Das zeigt sich in seinen lite-
rarischen Meinungen, aber auch in seiner Unabhingigkeit und
seinem Stolz gegeniiber der Hofgnade. Daneben Ziige, die uns
schon ganz wie das 18. Jahrhundert anmuten. Er gehért zu dem
geistigen ypus, der sich dann in Fontenelle und Voltaire und
spiter in Anatole France verschiedenartig ausprigt. Er ist spott-
lustig, wie er in seinem Selbstportrit bekennt. Er vertritt eine
aufgeklirte epikureische Lebensweisheit. Er schreibt emne aus-
gezeichnete, gleichmiBige, fliissige, oft antithetisch zugespitzte
Sprache, die man heute noch mit Vergniigen liest. Die Conver-
sation du Maréchal d’Hoquincourt avec le Pére Canaye ist eines
der Kabinettstiicke des klassischen franzésischen Literatur-
geistes. Sainte-Beuve hat von diesem Stiick gesagt, es sei die
neunzehnte Provinciale. Der greise Anatole France pflegte es
seinen Besuchern vorzulesen.

Saint-Evremond hat nur gelegentlich und zum Vergniigen
fiir sich und seine Freunde die Feder ergriffen. Er wehrte sich
dagegen, seine Schriften drucken zu lassen. Dies geschah gegen
seinen Willen 1669 und o6fters. Eine authentische Ausgabe er-
schien erst posthum 1705. Das bekannteste Werk von Saint-
Evremond ist eine Reihe von Betrachtungen iiber den Geist des
rémischen Volkes. Es macht den Verfasser zu einem Vorlaufer
von Montesquieu. Man hat von Saint-Evremond auch Verse
und ein amiisantes Lustspiel : Les Académistes. Fiir uns am inter-
essantesten sind seine literarischen Abhandlungen. Einige be-
schiftigen sich mit antiker Literatur, z.B. mit der Moral Epikurs,
mit der antiken Epik, mit Petron. Ankniipfend an Montaigne
hat er Vergleiche zwischen Seneka und Plutarch und zwischen
Sallust und Tacitus verfasst. Von der Literatur seiner Zeit be-
trachtet er vor allem Corneille und Racine. Er war ein erklirter
Bewunderer von Corneille. Wichtig ist seine Abhandlung iiber

290



Racines Alexandre. Sie enthilt eine Kritik an diesem Erstlings-
werk, die von der Folgezeit durchweg bestitigt wurde, und die
Racine sich zunutze gemacht hat, wie sich in dem Fortschritt
bezeugt, den Andromaque darstellt. Man hat von Saint-Evre-
mond noch Versuche iiber das franzosische Lustspiel, iiber die
Poesie, iiber den Geschmack, iiber die Frage, welche Wissen-~
schaften sich fiir einen « honnéte homme» eignen, iiber das
Lesen, iiber die Konversation usw. Der Saint-Evremond, der
uns heute noch interessiert, ist der Kritiker.

Er setzt, wenn auch bei viel geringerer Fiille und geringerem
geistigen Umfang, die Tradition von Montaigne fort. Seine
Kritik ist die eines Liebhabers. Sie tritt damit gleichermalen in
Gegensatz zu der Kritik, die von Dichtern und dichterischen
Bewegungen ausging und zu der, die von Theoretikern, Ge-
lehrten, Humanisten oder sonstigen berufsmifiigen Literatoren
ausgeiibt wurde. Die Literatur bildet nur einen Teil von Saint-
Evremonds Lebensinteressen, und er spricht und schreibt nur
tiber diejenigen literarischen Erscheinungen, die ithn interes-
sieren. Er sagt von sich, er habe nie sehr an der Literatur ge-
hangen und nur die nutzlosesten Stunden des Tages dazu ver-
wandt, planlos und regellos. Er zog dem Lesen die « conver-
sation des honnétes gens » bel weitem vor. Seine Lieblingsbiicher
sind Montaignes Essais, Malherbes Gedichte, die Werke von
Corneille und Voiture. Dazu der Don Quijote. Von allen Bii-
chern, die er gelesen hat, hitte er keines lieber selbst gemacht als
dies. Seine Lebensgrundstimmung driickt sich in dem Satz aus:
« Nous avons plus d'intérét a jouir du monde qu’a le connaitre».
So erklart es sich auch, dass Saint-Evremond die Wissenschaften
nicht besonders hochschitzt. Fiir die « honnétes gens» kommen
eigentlich nur drei Wissenschaften in Betracht: ¢la morale, la
politique et la connaissance des belles lettres». Die Moral be-
trifft die Vernunft, die Politik die Gesellschaft, die Literatur die
Konversation. Die Moral lehrt Bemeisterung der Leidenschaften,
die Politik unterrichtet iiber Staatsangelegenheiten und iiber
Lebenskunst. Die Literatur endlich schleift den Geist und gibt
thm Zartheit und Anmut.

Seine Autoritit war grof}, und man befragte ihn um seime
Meinung. Seine Briefe zirkulierten in Frankreich. Ninon schreibt
thm einmal, man lise sie mit Bewunderung. Sie fiigt hinzu:

291



«Vous voyez que le bon gofit n’est pas fini en France». Saint-
Evremonds Kritik ist Fortsetzung oder Niederschlag der ge-
sprochenen Konversation. Sie hat nichts Doktrinires, sie geht
auch nicht auf die Ermittelung von Prinzipien, aber sie gehért
zu den Faktoren, die im Jahrhundert Ludwigs XIV. den Ge-
schmack des Publikums bildeten, und dieser Geschmack eines
kleinen erlesenen Publikums war die Instanz, nach der die Klas-~
siker sich richteten oder mit der sie sich wenigstens auseinander-
setzen mussten.

Auch Saint-Evremrond konnte das zentrale Kulturproblem
des Klassizismus, das Verhiltnis der Gegenwart zum Altertum,
nicht umrgehen. Er sagt in seiner Abhandlung Sur les poémes des
anciens, dass er fiir die Werke des Altertums volle Bewunderung
habe, aber es habe sich seit dem Altertum ein so grundlegender
Wechsel in der Religion, im Staatswesen, in den Sitten und
Lebensformen durchgesetzt, « qu’il rous faut comme un nouvel
art pour entrer dans le gofit et dans le génie oll nous sommes».
Es ist eine verniinftige und eigentlich selbstverstandliche Ant-
wort auf dasProblem. Aber sie war damals durchaus nicht selbst-
verstindlich. Bemerkenswert vor allem, dass Saint-Evremrond in
dieser allgemeinen Fassung von Fortschritt oder Rivalitit zwi-
schen den beiden Geschichtsepochen gar nicht spricht. Es ge-
niigt, zu wissen, dass sie verschieden sind. Wesensverschiedenen
Kulturen miissen wesensverschiedene kiinstlerische Ausdrucks-
formen entsprechen.

Die antike Dichtung ist nicht loszulsen von der antiken
Mythologie. Wollte man die Gétter ausstreichen, so fielen Ilias
und Odyssee in sich zusammen. Die ganze epische Handlung
beruht ja auf dem stindigen Eingreifen der Gétter. Die Men-
schen erscheinen als pure Mechanismen mit verborgenen Trieb-
federn, und diese Triebfedern sind eben die Inspirationen der
Gétter und Goéttinnen. Dieses mythologischen Systems kann
sich der moderne Mensch nicht mehr bedienen. Auch von der
Moral der homerischen Welt weif} er sich durch einen Abgrund
getrennt. Die Grausamkeit auch der edelsten homerischen
Helden hat fiir uns etwas Abstoflendes. So die Grausamkeit
Achills, der den toten Hektor an seinem Wagen umherschleift,
oder die diesmal von den Géttern auferlegte Grausamkeit des
Agamemnon, als er Iphigenie opfert, —eine Episode, die ja schon

292



dem Lukrez seinen beriihmten Vers gegen die Religion emge-
geben hat'). In den homerischen Epen sind, wie Saint-Evremond
es ausdriickt, gute und schlechte Eigenschaften noch nicht klar
von einander getrennt. Odysseus 1st klug, dngstlich, vorsichtig,
tiichtig und tapfer in einem. Die homerischen Dichtungen sind
der Ausdruck einer Kulturstufe, wo man die Wahrheit noch
nicht zu schitzen weif}. « La vérité n’était pas du goiit des pre-
miers siécles». Der Geist der Fabeln und der falschen Mysterien
i1st iiber die ganze Sprache und den ganzen Geist dieser home-
rischen Welt ausgebreitet. Saint-Evremond kommt zu dem
Schluss, die homerischen Gedichte wiirden immer Meisterwerke
bleiben, aber sie kénnten nicht in allem Vorbilder sein.

Was sich unter den fiir unser Gefiihl etwas oberflichlichen
Formulierungen Saint-Evremonds verbirgt, ist doch etwas sehr
Reales: es ist das Bewusstsein von der Verschiedenheit der histo-
rischen Epochen, und diese Verschiedenheit wird wesentlich
erfasst als die von Bewusstseinsstrukturen. Was Saint-Evremond
andeutend angreift, ist ein kulturphilosophisches oder kultur-
morphologisches Problem, das auch heute noch, so viel ich weif3,
nicht befriedigend aufgelést ist. Es ist die Frage nach dem Ver-
hiltnis zwischen der Poesie und dem Wandel der menschlichen
Bewusstseinsformen, genauer die Frage nach der Bedeutung des
mythischen Elementes in der Poesie. Gehért dieses Element zu
den Wesensbestandteilen aller Dichtung? Wenn ja, was kann
dann die Dichtung bedeuten in Geschichtsstufen, welche die
mythische Bewusstseinsform iiberwunden haben? Es ist klar,
dass der Prozess der Bewusstseins-Aufhellung, den man mit
Sokrates beginnen ldsst, den Mythos zerstért. Alle moderne
Romantik, welche zum Mythos zuriickwill, muss daher die Ent-
wicklung verurteilen und zu einer pessimistischen Geschichts-
auffassung kommen. Romantisch in diesem Sinne sind alle Ver-
suche einer Restauration des Mythos, so Holderlin, Nietzsche,
George. Romantisch jedenfalls, wenn man sie von auflen be-
trachtet: von der Bewusstseinslage der Epoche aus. Den Dich-
tern selbst ist thr Mythos nicht sentimentalische Sehnsucht,
sondern Wirklichkeit, aus Rausch, Vision und Einung ins Wort

1) Und die neuerdings als Motiv geschichtskritischer Betrachtungen auftaucht in Werner
Hegemanns bedeutendem Buche Fridericus, oder das Kénigsopfer (bei Jakob Hegner, Hellerau,
1925), auf das ich bei dieser Gelegenheit nachdriicklich hinweisen méchte.

293



gerissen. Freilich sind Holderlin und Nietzsche an der Anti-
nomie zwischen threm Mythos und ihrer Zeit zuletzt doch zer-
brochen.

Die Schopfung des Mythos ist der Ausdruck der archaischen
Menschheit. Wenn ein Dichter in moderner Zeit noch echte
Mpythen schafft, ist in thm noch ein Funke jenes verloschenen
Feuers lebendig. Es ist der hochste und grandioseste Fall von
psychologischem Anachronismus. Aber er verindert nichts an
der Struktur der Kollektivseele. Die dsthetischen Kontroversen
iiber die Verwendung der Mythologie, die im 17. und 18. Jahr-
hundert an der Tagesordnung waren, miissen begriffen werden
als Ausdruck des Konflikts zwischen dem intellektualisierten
Bewusstsein der Neuzeit und dem Geist der mythenbildenden
Vorzeit. Aber man ist dem Problem nie auf den Grund gegangen.
Man schloss Kompromisse. Die neuere europiische Dichtung
ist voll von 1thnen. Erst in der jiingsten Zeit haben sich Kl'airungen
vollzogen. Zwei Moglichkeiten stehen offen. Die Poesie kann
entweder zunicktauchen in den mythischen Kollektivbesitz der
Vergangenheit, oder sie kann das mythische Element bewusst
eliminieren. Man beachte, dass beide Méglichkeiten die gleiche
Intellektualisierung voraussetzen.

Den ersten Weg ist T. S. Eliot gegangen in The Waste Land
(1923). Dies Gedicht basiert auf den religionsgeschichtlichen
Forschungen von Frazer und Miss Weston. Die Mythen und
Riten der Vorzeit sind fiir uns wieder sinnhaltig geworden, da
wir sie als symbolische Gestaltung von wurzelhaften Erlebnis-
formen verstehen, die auch im Grunde unseres Bewusstseins
noch da sind. Sie sind unersetzbare Ideogramme, und kénnen
also vom Dichter des 20. Jahrhunderts als Symbolwerte benutzt
werden. So entsteht eine neu-alexandrinische Dichtung, aus
Bibliotheken gendhrt, der Gelehrsamkeit verpflichtet und
dennoch die Problematik heutiger Menschheit formend. Eine
reme und ehrliche Losung, die den Hokuspokus des Vatizi-
nierens verschmiht.

Die andere Losung liegt in restloser Ausmerzung alles Unter-
bewussten. Valéry sagte mir einmal, dass ihn seit langem en
Traktat beschiftige iiber das Thema: Séparation de la sottise et
de la poésie. Und von MallarmésWerk sagt er: « On y voit se
prononcer la tentative la plus audacieuse et la plus suivie qui ait

294



Jamais été faite pour surmonter ce que je nommerai !'intuition
naive en littérature.» Ein jiingerer Franzose, Louis Aragon,
spricht ironisch von der « forte faculté de crétiniser», welche den
Charme der Poesie ausmache. Das Problem —ein Kerrsches Pro-
blem — lautet also: ist Poesie ohne Verblsdung méglich? Lyrik
ohne Aberglauben? Die silberne Musik der Intelligenz in
Valérys Versen gibt eine bezwingende Lésung.

Das diirfte eine Abschweifung gewesen sein. Aber sie sollte
zeigen, dass die Fragestellungen des Kritikers Saint-Evremond
nicht der Aktualitidt entbehren. Der Cartesianismus der Poesie
konnte noch gestern als Kuriositit aus der Rumpelkammer der
Geschichte erscheinen. Heute kénnen wir ihn anders sehen.

Fiir das Fortleben der Antike in der Neuzeit ist dabei zu be-
achten, dass der Bruch zwischen Mythos und Rationalismus
schon 1m Altertum selbst einsetzt. Die groBen Philosophien der
hellenistischen Epoche, die stoische und die epikureische, sind
ja Formen einer rationalistisch systematisierten Weltanschau-
ung. Epikur und Lukrez zerstéren die alten Formen des Gottes-
glaubens. Die Philosophie und die Dichtung der Spitantike ist
daher fiir den Menschen des16. und 17. Jahrhunderts ohne weite-
res zuginglich. Er begegnet hier nicht den Schwierigkeiten, auf
die er bei Homer trifft, aufler bei Vergil, der in der Behandlung
seines | hemas durch das alte homerische Epos bestimmt war.
Eine natiirliche Verbindung und Beziehung hat das 17. Jahr-
hundert nur zur Spitantike. Saint-Evremond behandelt denn
auch mit Vorliebe Autoren wie Tacitus, Petronius, Seneka,
Lukrez, Plutarch.

Was 1hn bei den antiken Geschichtsschreibern hauptsichlich
Interessiert, sind natiirlich die Menschen und Schicksale Roms,
die fiir die Franzosen des 17.Jahrhunderts eine Art unverlier-
barer Aktualitiat und Gegenwart hatten. Wenn er sie kritisch be-
trachtet, so geschieht es meistens unter dem psychologischen
Gesichtspunkt. Bei Tacitus waltet nach Saint-Evremond der
politische Wille als Erklarungsprinzip in der Charakterdeutung
zu einseitig vor. Bei Plutarch vermisst er psychologische Tiefe:
« Je pense qu’il pouvait aller plus d’avant et pénétrer davantage
dans le fond du naturel. I1 ya des replis et des retours dans notre
dme qui lui sont échappés. Il a jugé I’homme trop en gros: il ne
I’a pas cru si différent qu’il est de lui-méme: méchant, vertueux,

295



équitable, injuste, humain et cruel.» Es ist bezeichnend fiir das
Verhiltnis des modernen franzosischen Geistes zur Klassik, dass
André Gide diese Stelle in einem seiner Aufsitze herausgehoben
hat. Er sieht darin eine Korrektur und Reaktion gegen die alles
vereinfachende Psychologie eines La Rochefoucauld, die nur die
Eigenliebe als universales Erklarungsprinzip kennt. Die Vielfalt
und Kompliziertheit der menschlichen Natur besafl in Saint-
Evremond einen aufmerksamen Beobachter.

Dies tritt sehr evident hervor in Saint-Evremonds Discours
sur les Historiens frangais. Die Uberlegenheit der antiken iiber die
franzosischen Geschichtsschreiber liegt nach Samt-Evremond
i der grésseren psychologischen Feinheit. Saint-Evremond er-
kldrt sie daraus, dass die antiken Historiker meist Leute hohen
Ranges gewesen wiren, die personlich das offentliche Leben in
Krieg und Frieden in allen moglichen Stellungen und Lagen
kennen gelernt hitten. So gelangten sie zu dem Besitz von Men-
schenkenntnis (connaitre les génies). Aber sie haben auch in
ihren literarischen Werken sehr viel Kunst und Feinheit auf die
Menschendarstellung verwandt. Saint-Evremond analysiert die
Schemata der Charakteristik der antiken Historiker. Sie pflegen
denselben Menschen verschiedene, bisweilen gegensitzliche
Eigenschaften zuzuschreiben, und sie sehen psychologische
Niiancen und Unterschiede, wo der oberflichliche Blick nur
Homogenes wahrnimmt. Sie wissen, dass die Tugenden und
Laster nicht abstrakte, mit sich selbst identische Wesenheiten
sind, sondern dass sie sich differenzieren je nach den Individuen,
an denen sie auftreten. Der Mut des Alkibiades war ein anderer
als der des Epaminondas, die Kiihnheit des Catilina eine andere
als die des Antonius, der Ehrgeiz des Sulla ein anderer als der
des Caesar. Bei den Franzosen ist diese psychologische Analyse
weit weniger entwickelt. Sie nehmen nicht wahr,dass eine schein-
bar einfache Eigenschaft oft aus einem Gemisch von Tugenden
und Lastern besteht. Sie erkennen die Tugenden nur, wenn sie
rein und ganz sind (nettes et entiéres). Sie pflegen nur iiber
primitive Schemata fiir die Charakteristik zu verfiigen. Den
Helden sprechen sie z.B. Klugheit im Rat, Schnelligkeit in der
Ausfithrung und Tapferkeit im Kampf zu, dazu Frommigkeit,
Rechtschaffenheit, Treue. Feineren Scheidungen sind sie nicht
gewachsen.

296



Saint-Evremond stellt also fest, dass die psychologische Ana-
lyse und die literarische Technik der Charakterisierung in
Frankreich noch viel zu wiinschen iibrig lassen. Man méchte
sich fragen, ob er dabei auch an Corneille denkt, obwohl er an
anderer Stelle die Anschauung ausspricht, dass die dramatischen
Helden mit unvermischter lauterer Charaktergrofie ausgestattet
werden miissten. Aber vielleicht liegt hier ein Zwiespalt vor, der
iiber Saint-Evremond hinausgreift, der Zwiespalt zwischen
Heroismus und Analyse. Die Kunst Comeilles wird bestimmt
von dem Bediirfnis, ein erhabenes und grofies Bild des Menschen
In immer neuen Variationen vorzufiithren. Sie veranschaulicht
ein adliges und heroisches Ethos. IThre Voraussetzung ist Wert
und Wirklichkeit der Seelengrofie, und diese Voraussetzung ist
noch ganz unzersetzt. Auch Saint-Evremond lebt noch sehr
stark in diesem Bewusstsein, aber daneben sind doch auch schon
ganz andere Tendenzen in ihm ausgebildet, die mit dem hero-
ischen Lebensideal in Streit liegen, was vielleicht gerade der
Grund ist, warum er immer wieder auf die Widerspruchsfiille
der Individualitit hinweist. Wenn Saint-Evremond es als ein
Ziel der Lebensweisheit hinstellt, die Welt zu genieBen, so ist
damit das heroische Lebensideal schon unterhshlt, und ebenso
sehr wird es beeintrichtigt durch das psychologische Interesse.
Der Psychologismus beginnt 1660 die Dominante der franzé-
sischen Literatur zu werden. Diese Entwicklung kiindet sich
eben auch in Saint-Evremond an. Das ist der Sinn und die Be-
deutung seines Discours sur les historiens francais. Er verlangt und
erhofft eine subtilere Methode der Seelenzergliederung. Eine Ge-
schichte der psychologischen Theorie in Frankreich wiirde bei
dieser Schrift zu verweilen haben.

Die Psychologie zerstort den naiven oder massiven Herois-
mus. Sehr deutlich ist das ja schon bei Montaigne. Von diesem
aus gesehen ist Corneille eine Art Anachronismus. Der Psycho-
logismus eines Saint-Evremond weist riickwiérts nach Montaigne
und vorwirts auf das 18. Jahrhundert.

Sehr charakteristisch fiir Saint-Evremonds Verhiltnis zur
Antike ist sein Aufsatz iiber Petron. Den Tod Petrons nennt er
den schonsten des Altertums, denn in dem Tode Catos liegt
etwas von Verstimmung und selbst von Zom, und Sokrates ist
zwar als wahrhafter Weiser gestorben, aber er kam doch von dem

297



Problem der Unsterblichkeit, fiir das er keine sichere Antwort
fand, nicht los. Er erorterte es darum mit seinen Freunden 1m
Gefingnis, aber mit ziemlich schwachem Raisonnement, und
der Tod war fiir thn doch « un objet considérable». Dagegen
« Pétrone seul a fait venir la mollesse et la nonchalance dans la
sienne.» Petron wollte nichts von der Unsterblichkeit der Seele
und von den Meinungen der Weisen horen, als er starb, sondern
schone Verse, — ein vollkommener Abschluss des Lebens im
Sinne des romischen «Vixit». Als Schriftsteller besitzt Petron
die vollkommenste Delikatesse und Klarheit. Aber was 1hn vor
allen andern auszeichnet, ist, dass er als einziger antiker Autor
die Sprache der Galanterie beherrscht. Hschstens einige Oden
von Horaz kénnen in dieser Beziehung mit Petron verglichen
werden. Vergils Darstellung der Liebe ist rithrend und zirtlich,
aber nicht galant. Ovid ist geistreich und leichtfliissig; Tibull ist
delikat; Lucian, so geistreich er sonst 1st, wird derb, sobald er
auf die Liebe zu sprechen kommt. Keiner von ithnen kennt die
galante Liebe, und in dieser Beziehung sind die Franzosen der
Gegenwart den Alten weit iiberlegen.

Saint-Evremond sieht in dem galanten Stil einen Kulturwert,
den erst seine Zeit und sein Land produziert hat. Man kénnte
sagen, dass er fiir thn eine Entdeckung auf dem Gebiet des emo-
tionalen Lebens darstellt, ganz entsprechend den philosophi-
schen, physikalischen, dsthetischen Entdeckungen, die ein Des-
cartes, ein Gassendi, ein Corneille gemacht haben. Saint-Evre-
mond stiitzt sich auf diese Entdeckungen, um die Allgemein-
giiltigkeit der aristotelischen Poetik, die er an sich vortrefflich
findet, zu bestreiten. Er stellt sich die Frage, welche Form der
Tragik und des Tragischen in der Gegenwart méglich ist. Der
griechische Mythos ist nicht mehr verwendbar. Die christliche
Religion andererseits ist, wie Saint-Evremond sehr richtig be-
merkt, mit tragischer Dichtung unvereinbar. « L’esprit de notre
religion, » sagt er, « est directement opposé a celui de la tragé-
die.» Das christliche Heiligkeitsideal verlangt Demut und andere
Tugenden, die mit dem Begriff des dramatischen Helden un-
vereinbar sind. Es ist interessant, dass Saint-Evremond aus
diesen Griinden auch den Polyeucte scharf kritisiert, sosehr er
im iibrigen ein Bewunderer von Corneille ist. Er findet, das
Theater konne sehr verlieren, wenn es christliche Themen be-

298



handle, und ebenso kénne die Religion nur verlieren, wenn man
sie zum dramatischen Thema nehme. Was folgt daraus? Wir
miissen uns im modernen Drama begniigen mit Dingen, die
¢« purement naturelles, mais extraordinaires» sind. « En un mot,
il ne nous faut rien que de grand mais d humain: dans I’humain,
évitez le médiocre; dans le grand, le fabuleux.» Saint-Evremond
kritisiert dann die aristotelische Forderung von Furcht und Mit-
leid. Er hilt es fiir eine Schidigung des Gemeinwesens, dass die
Klage ein Hauptelement der attischen Tragédie ist, und er sieht
in dieser Neigung zur Klage etwas Unmiinnliches, das ihm un-
sympathisch 1st. Aristoteles hatte allerdings diese Gefahren der
Tragsdie durch seine Theorie der «purgation» (Katharsis) zu
beheben gesucht, eine Theorie, die bisher niemand verstanden
hat, und die er auch selbst nicht verstanden hat. Es ist wider-
sinnig, die Seele absichtlich zu verwirren, um sie nachher zu
reinigen. In der modernen franzésischen Tragddie sind Furcht
und Mitleid allerdings zu einem durchaus ertriglichen Grade
gedampft. Auch wird diese franzosische Tragodie erhellt durch
die Schilderung der Liebe, in der sich allerdings die zeitgenos-
sischen Dichter sehr oft vergriffen haben. Viele lassen Helden
und Kénige wie Hirten lieben, und so wird die Liebe nur zu oft
zu einer ¢ petite tendresse affectée ». Schliesslich wagt sich Saint-
Evremond mit einer Meinung hervor, die er neu und kiihn
nennt: ¢ Je finiral par un sentiment hardi et nouveau: c’est
qu’on doit rechercher a la tragédie, devant toutes choses, une
grandeur d’ame bien exprimée, qui excite en nous une tendre
admuiration. Il y a dans cette sorte d’admiration quelque ravisse-
ment pour l'esprit; le courage y est élevé, 1'ame est touchée.»

Halt man diese Andeutungen zusammen, so stellen sie emen
Interessanten Versuch dar, Eigenart und Ethos der modernen
franzosischen Tragédie selbstindig zu bestimmen — unabhiingig
von den Definitionen der Aristoteliker, von denen Boileau nie
losgekommen ist. Was Saint-Evremond dabei vor Augen hat, ist
die Tragodie Corneilles. Er gibt manchen Tragédien Corneilles
den Vorzug vor denen des Altertums. Er findet, dass Grofle,
Pracht und vor allem Wiirde den antiken Klassikern ziemlich
unbekannt sind. Wo sie das Grofle geben wollen, vermischen sie
es gleich mit Fabel und Aberglaube. Dagegen « chez Corneille,
la grandeur se connait par elle-méme ».

299



Ich darf die Geduld des Lesers nicht erschépfen, denn ich
kann nicht erwarten, dass er meine Vorliebe fiir Saint-Evremond
teilt. Aber vielleicht hat er Lust bekommen, sich selbst einmal
in den Werken des geistreichen alten Herrn umzusehen. Die
hiibsche Amsterdamer Ausgabe von 1739 zeigt seine Biiste, um-
ringt von allegorischen Figuren, mit der Beischrift: « Charles
de Saint-Denis, Herr von Saint-Evremond, hat seine Neigung
nachdem er das Kriegshandwerk aufgegeben hatte, der Philo-
sophie geschenkt und hat alle Freuden einer ehrbaren Wollust
genossen; das stellen die Figuren dar, die seine Biiste begleiten,
niamlich Mars in der Ruhe, die Philosophie, die Wollust und
Bacchus, erkennbar an ihren Attributen, die Spiele und die
anderen Vergniigungen, durch Kinder bezeichnet, welche Schach
spielen und die Zeit mit Blumenketten fesseln.» Nicht allen
Spielen war Saint-Evremond hold. Uber das Bassette-Spiel, das
1682 aufkam und die Freuden der Lektiire und Konversation
aus dem Salon der Mme. de Mazarin vertrieb, hat er bewegliche
Klagen gereimt. Im Alter umgab er sich mit Hunden, Katzen
und anderen Tieren, die thre Spuren in seinen Zimmern hinter-
lieflen. Aber, sagt sein Biograph Des Maizeaux, ¢l était natu-
rellement malpropre ».

Sein Glaubensbekenntnis hat Saint-Evremond in die Verse
zusammengefasst :

De Justice et de Charité
Beaucoup plus que de Pénitence
Il composé sa Piété:

Mettant en Dieu sa sonfiance,
Espérant tout de sa Bonté,

Dans le sein de la Providence

Il trouve son repos et sa félicité.

Er ist begraben im Dichterwinkel der Westminster-Abtei.



	Saint-Evremond

