Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 3

Artikel: Eduard von Hartmann in unserer Zeit
Autor: Netzle, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759956

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eduard von Hartmann in unserer Zeit

Von Christoph Netzle

In einem geistreichen Feuilleton der Frankfurter Zeitung
schilderte vor einigen Jahren Hermann Hesse die Siuberung
seines Biicherbestandes, der mit der Zeit zu uniibersehbarer
Fiille gedichen war und einer Sichtung dringend bedurfte. Es
war zweifellos ein symbolischer Akt, als der Dichter vor die
Reihe der philosophischen Werke trat, von Schopenhauer nicht
ein Blatt zu entfernen wagte, wihrend Eduard von Hartmann
ohne viel Bedenken den Platz riumen musste. Wiirde nun auch
jeder, Hesse achtungsvoll zustimmend, bei der Aufriumung in
seiner Biicherei dort Halt machen, wo in unberiihrter Majestit
Schopenhauer steht, sei es, dass er im wohlvertrauten Gewand
der durchaus zuverlissigen Reclamausgabe, sei es, dass er in
der monumentalen Aufmachung sich vorfindet, die Paul Deuflen
dem Piper-Verlag besorgte: gegen die restlose Ausmerzung des
Denkers von Grofllichterfelde lassen sich gewisse Bedenken doch
nicht unterdriicken. Dieser sekundire Vertreter pessimistischer
Weltbetrachtung ist zwar nur ein formales Talent, aber seine
Formulierungen eréffnen Perspektiven, die thn nicht iibersehen
lassen, wenn die grofien Themen der Menschheit in Frage stehen.
Daneben gilt die Kategorienlehre als eine anerkannte Grof3-
leistung der wissenschaftlichen Philosophie.

Man kommt zu Hartmann am ehesten durch ein entschlosse-
nes Studium seies System der Philosophie im Grundriss, das in
schmalen sauberen acht Banden beim Alfred Kréner-Verlag der
nachhaltigsten Beachtung dringend harrt. Das System ist eine
bewundernswerte Energieleistung des dlteren Hartmann, es stellt
den Versuch dar, alle philosophischen Disziplinen durch das
Denken eines einzigen philosophischen Geistes gleich sorg-
faltig zu bewiltigen, wahrend sonst nur ein Stab Berufenster,
wie eben in einem Sammelwerk des R. Oldenbourg-Verlages,
sich an ein solches Unternehmen wagt.

Der erste Band des Systems 1st der beste. Er umfasst die Er-
kenntnislehre, selbstverstindlich mit dem Ziele, die Auffassung
Hartmanns durchzusetzen, stellt aber nebenbei eme hochst
brauchbare Einleitung in die Philosophie dar. Hartmanns

262



erkenntnistheoretischer Standpunkt, der transzendentale Realis-
mus, steht unter allen neueren Erkenntnisformen dem Idealtyp
geistiger Weltumspannung, dem aquinatischen Realismus, am
nichsten. Auch sonst fiihrt der Vergleich der Philosophie des
Konkreten Monismus, wie Hartmann sein System nennt, zu
iiberraschenden Ahnlichkeiten mit der mittelalterlichen Denk-
weise, und das mit Recht: seit der literarischen Erneuerung des
Katholizismus und seit Spenglers Deutung der Friihzeit ist der
mittelalterliche Denkstoff iiberhaupt wieder gesellschaftsfihig
geworden die liebenswiirdige Oberflichlichkeit, die in Lehr-
biichern das Mittelalter mit zwei Seiten abtat, zieht nicht mehr.

Eine aristotelisch ordnende Geisteskraft zeichnet, wie bei den
muttelalterlichen Doctores, das logische Vermogen Hartmanns
aus, das i alle Gebiete der Denkgestaltung dringt. In der Psy-
chologie aber fiihrt die These von der Passivitiit des Individual-
bewusstseins jene entscheidende Wendung vom Subjekt zum
Objekt durch, die von der zeitgendssischen katholischen Geistes-
bewegung in ihren Fithrern Hermann Hefele und Peter Wust
immer wieder postuliert, tatsichlich die einzige Mbaglichkeit
darstellt, zu neuen schopferischen Leistungen zu gelangen, nach-
dem die Epoche des Subjektivismus zur Sterilitat fithrte. Die
Bedeutung Hartmanns besteht nun darin, dass er den Tiefsinn
der Uberlieferung in seiner Gedankengestaltung zu bewahren
vermag, aber nicht an Formen festhilt, die in unserer Zeit un-
méglich geworden sind. Durch dieses kombinierte Verfahren
gehort er zu den Hiitern der echten Freiheit und wird in dieser
Eigenschaft dauernd wirken.

Die grofite, heute in threr Auswirkung noch nicht einmal
oberflichlich erkannte, geschweige denn durchdachte und dem
Kulturdenken eingefiigte Leistung Hartmanns 1st der historische
Teil seiner Religionsphilosophie, das Religitse Bewusstsein der
Menschheit. Diese Religionsgeschichtsphilosophie ist der bisher
einzige Versuch, auf konsequent nichtchristlicher Grundlage,
aber mit der vollen Deutungskraft der Apologetik, die immer zur
Geschichtsphilosophie dringt, in der Menschheit eine plan-
mifig sich auswirkende Vorsehung, eine mit iibermenschlicher
Weisheit durchgefiihrte Heilsordnung aufzudecken. In wissen-
schaftlicher Durchdringung des mythischen Stoffes der einzel-
nen Kulturen wird zunichst, wie bei Herder, Landschaft und

263



Volksgeist miteinander verbunden, dann aber — und hier liegt
das Neue —die Manifestation der einzelnen Religionsindividuali-
titen als ein organischer Prozess dargestellt, der die Kulturen
und Weltbilder wie Funktionen eines Organismus unterein-
ander in Bezichungen setzt. Die gesamte geistige Entfaltung der
Menschheit wird zu einem Organon, das dem Stoffe nach in der
kosmisch-tellurischen Lage « west»: geistig wird, was stofflich
gegeben 1st. Hartmann hat hier die wissenschaftliche Formel fiir
ein Problem gesucht, das gerade die Gréfiten, Herder, Goethe,
Novalis am stirksten beschéftigte, und Neuere wie George und
Borchardt, der sich neuerdings auch gegen Hartmann wandte,
nicht minder. Alles Sichtbar-Vergingliche ist nur eine unge-
heure Schrift, die noch nicht entziffert ist, Sinn und Ziel aller
Dinge aber mitteilen kénnte. Der Dichter ist als Seher zur Ent-
zifferung berufen, das Schicksal aller ist in semen Blick gelegt,
Religion, Dichtung und Gesetzgebung sind aufeinander ange-
wiesen wie in der Urzeit . . . Gehen solche Durchblicke auch iiber
Hartmanns Formeln hinaus, so entquillt thnen doch Anregung
fiir schopferische Gestaltung so gut wie den Formeln Spinozas,
Kants und Schopenhauers. Und darin beruht ihre fortlebende
Wirkung, die steter objektiver Einschitzung wiirdig bleibt.

Mitten i der besten heuristischen Arbeit seiner geschichts-
philosophischen Polemik versagt nun Hartmann und gibt seinen
Gegnern Grund zu eben dem ganz bésen Vorwurf, der thm am
héiufigsten gemacht wird: Grund zu der Anklage auf pein]ichste
platteste Philistrositiat. Schon der Rest der groflangelegten Reli-
gionsphilosophie ist nur ein Riickfall in rohen Naturalismus,
die Ethik lebt mehr als stellenweise von Gemeinplatzen und die
vielgerithmte Asthetik ist zwar wie alle Teile der konkret-moni-
stischen Philosophie formal bewundernswert, aber durch typisch
materialistische Uberschatzung des Quantltatsstandpunktes ganz
falsch angelegt Erst mit der Zusammenfassung seiner ganzen
Lehre in kleineren kulturkritischen Schriften erhebt sich Hart-
mann wieder zu einer Bedeutung, die jeden, der 1hn kennt, ein-
fach zwingt, wieder auf ihn zuriickzukommen.

Wie sind nun solche Entgleisungen méglich bei einem Den-
ker, der das Zeug dazu hat, in unserer Zeit und in der Gedanken-
fortbildung der Zukunft dieselbe Stellung einzunehmen, wie sie
Plotinus in einer andern dhnlichen Zeit und Kultur hatte? Auch

264



Hartmann gehort zu den Halben, den Gespaltenen, wie alle, die
In Zeiten des Uberganges leben: so platt die Feststellung dieser
Tatsache ist, sie muss doch gemacht werden. Der konkrete Mo-
mismus soll ein geistiges Weltbild sein, aber die Mittel zu seiner
Behauptung sind durch und durch materialistisch. In der Reli-
gionsphilosophie ist das heikelsteProblem, die Leben-Jesu-Frage,
ganz materialistisch angefasst, Jesus ist be1 Hartmann ein ganz
Simpler Repréisentant seiner zeitgenb'ssischen Judenschaft, er hat
deren ethische Errungenschaften nur missverstanden und ver-
schlechtert wiedergegeben, z.B. sind die Gleichnisse von der
Stinderliebe Gottes fiir Hartmann nur eine ganz gewshnliche
Verherrlichung der Arbeitsscheu... Abgesehen davon, dass
solche Argumentationen gar nicht originell sind, da sie den Ge-
dankengingen der zionistischen Propaganda entsprechen, und
abgesehen davon, dass sie eine so peinliche Beschriinktheit thres
Autors beweisen, dass man sich nur achselzuckend abwenden
kann, sind sie in der schrankenlosen Anwendung der natura-
listischen Milieutheorie auf die geheimnisvolle Kraft der schop-
ferischen Personlichkeit ein atavistischer Riickfall, der die wah-
ren Absichten dieses angeblich geistigen Monismus etwas zu
frith verrit. Freilich: etwas Richtiges steckt auch hier wieder in
der formal einwandfreien Polemik Hartmanns. Der liberale Pro-
testantismus (und nur gegen ihn richtet sich die Wut der moni-
stischen Polemik, die katholische und die protestantische Ortho-
doxie kommen verhiltnismiflig glimpflich davon) irrte grund-
sitzlich, als er glaubte, genug getan zu haben, wenn em Lehrer
der Weisheit und Tugend oder ein Sozialreformer Jesus von
Nazareth in einer méglichst allgemeinen religiésen Betrachtung
lobend erwihnt wird. Er bewies damit, dass er gar keine Religion
1st, sondern nur eine philologische Lesart, die iiber die Kreise der
Gebildeten hinaus nie aktuell geworden ist. Das gesamte reli-
g16se Leben der Menschheit, wie es auch verschieden gestaltet
1st, beruht auf einer Spannung, auf der Spannung namlich zwi-
schen der Vollkommenheit des — vielleicht nur imagindren —
Gottes und der Unvollkommenheit des Menschen und —das ist
der Quell aller religissen Zeugung — auf der Ur-Sucht des Men-
schen, diese Spannung zu iiberbriicken. Diese Ursucht hat die
groflartigste Idee der Religion erzeugt, die Lehre und Kunde
vom Mittler. In diesem Sinne steht ein innerafrikanischer

265



Medizinmannbrauch noch bergehoch iiber einer Gepflogenheit,
mn der die Frage der Mittlerschaft gleichgiiltig geworden ist. Auch
die christliche Rechtgliubigkeit der vorliberalen Zeit, wie sie
auch voneinander abwich, stimmte in emnem iiberein: dass ein-
mal in der Menschengeschichte die Liicke zwischen Gott und
dem Menschen sich schloss, der Glaube an eine historische Re-
alisierung der Mittlerschaft konnte die Quintessenz der Religion
auch in der Gegenwart und in der Zukunft sein, verglichen damit
miissten alle Unterschiede Adiaphora werden, iiber die man
schweigt, aus Liebe zum gemeinsamen Besitz und noch mehr
aus Entsetzen vor den geschmacklosen religiésen Experimenten
emer in Religionsangelegenheiten dilettierenden Zeit, wie die
unsere noch ist. Von einem solchen Gesichtspunkt aus erledigt
sich auch die von Hartmann vorgeschlagene « Religion des
Geistes», wenn nur nicht immer auffallenderweise in allen
Theoremen dieses Philosophen ein Rest bliebe, der ber unvor-
eingenommener Betrachtung nicht so leicht iibersehen werden
kann. Auch im vorliegenden Falle zwingt er zur Weiterfithrung
des Themas.

Nichts 1st heutzutage billiger geworden, als gegen den libe-
ralen Protestantismus loszuziehen und auf thm wie auf emem
alten Sack herumzuschlagen. Im Ernste ist doch jeder heutige
Europier, der einige Erziehung und Bildung besitzt und pro-
noncierter Atheist mit allen 6ffentlichen Geschmacklosigkeiten
nicht sein will, liberaler Protestant, im Ernste hat kein Mensch
mehr den alten Christenglauben an Auferstehung und Himmel-
fahrt Christi, an Totenauferweckung und sonstige handgreif-
liche Wunder, die nicht auf dem Suggestionswege ihre natiir-
liche Erklirung finden. Nicht blofl aus Bequemlichkeit und
Heuchelei, dies sei gerne zugestanden, sondern aus dem welt-
philosophischen Instinkt heraus, die Mittleridee nicht preis-
zugeben, deutet man die Uberlieferung krampfhaft zurecht und
richtet mit einem fabelhaften philosophischen Apparat oder, was
billiger kommt, mit ethischen Phrasen eine neue Scheinpositivi-
tit auf, die von den farbechten Orthodoxen aller Lager mit un-
verhohlenem Misstrauen betrachtet wird und das mit Recht:
denn diese modische phrasierte Positivitit, die fiir vergangene
Institutionen schwirmt, sich aber wohl hiitet, diese Institutio-
nen, z.B. die Ohrenbeichte, die Prozession im vollen Habitus,

266



die heilsarmistische Bulbank, den armsdicken Wortbibelglauben
auch nur eine Stunde mitzumachen: diese verzweifelte Anhing-
lichkeit an eine Welt, die vor unsern Augen in den fossilen Zu-
stand iibergeht, ist doch nur eme unverzeihliche Liige gegen
sich selbst und alle und eine weitere Spielart der religissen De-
kadenz, man kann ja leider nicht einmal hoffen, dass es die
letzte ist.

In all diesen Kampfen hat mit vorbildlicher Charakterkraft
vor emem Menschenalter bereits Friedrich Nietzsche gestanden,
in seinem Sauberkeitsbediirfnis hat er nur die Probleme zu
scharf intellektualistisch angefasst, so dass die Michte des Ge-
miites sich mit Recht ungeschlagen fiihlten und seelenruhig
wieder mit dem Apparat religioser Ausdriicke anriickten, der
unsere Zeit in eine ganz entsetzliche und, was das schlimmste ist,
gar nicht mehr gefiihlte Verlogenheit hineinzieht. Dieser Mog-
lichkeit suchte in schlauer Weise Eduard von Hartmann auszu-
weichen, indem er den metaphysischen Rohstoff der bisherigen
religiosen Produktion scheinbar iibernahm, z.B. das Erlosungs-
bediirfnis, die Lehre von der Rechtfertigung und vom Gnaden-
stand und wie die Formeln sonst noch lauten. Er sah darin nicht
Skurrilititen abgeirrter menschlicher Vernunft, sondern geistig
organische Prozesse, die ithren funktionalen Charakter behielten,
auch wenn Ursprung und Richtung der Funktion an sich ab-
dnderungsbediirftig geworden ist. Vor allem wandte er diese
Methode auf das Kernstiick der Religion, das Mittlerproblem,
an: er sprengte die Bindung der Mittlerschaft an den histo-
rischen Jesus und dehnte die Idee zur Universalitiit einer allge-
mein-menschlichen Mittlerschaftsberufung. Ahnlich wie Nietz-
sche argumentiert er bei seinem Vorgehen mit der geringen Aus-
wertung gerade der besten ethischen Krifte durch das Christen-
tum, das Pathos der Distanz wird bei seiner Menschheitsmittler-
schaft ethisch-religiose Produktionsquelle so gut wie in der
Ubermenschenlehre Nietzsches. Ubrigens findet Hartmanns
religiose Prognose, die an die Rudimente des Protestantismus
ankniipft, Vorbild und Gegenstiick in der Praxis der katholischen
Kirche, wo Marien- und Heiligenkult die Konzentration der
Mittlerschaft auf die einzige Person des Christus bereits iiber-
wunden hat. Wenn die historisch wohlfundierte Theorie Hart-
manns trotzdem bis heute nicht ernst genommen worden ist und

267



auch fiir die Zukunft wenig Aussicht hat, ernst genommen zu
werden, so liegt der Grund in einer falschen Einstellung und
Durchbildung des Mittelgliedes der logischen Verkettung, aus
der wie alle dogmatische Bildung auch die Mittlerlehre quillt.
Um den Jesuskult des liberalen Protestantismus zu iiber-
winden und die Lehre der Menschheitsmittlerschaft vorzube-
reiten, verfillt Hartmann in denselben Fehler wie seine Gegner,
nur von der entgegengesetzten Seite: er entstellt das historische
Jesusbild. Eine objektive Einstellung zum historischen Jesus,
wie sie der liberale Protestantismus in seinen besten Vertretern
gewinnen lehrte, ergibt aber die iiberraschende Tatsache, dass
der Anlage nach und von der zeitlichen Bedingtheit abgesehen,
der historische Jesus alle Qualititen aufweist, die den Anforde-
rungen vorbildlicher héchster Mittlerschaft entsprechen. Die
Einwinde der antichristlichen Opposition treffen gar nicht ihn,
sondern die eigenwillige religiose Produktion seiner Ausdeuter
und Nachfolger, von den unmittelbaren Konzipienten, den
Sammlern der Herrenworte, angefangen, bis auf die papstlichen
Bullenautoren und die modernen Verfasser von Christus-Ro-
manen. Die Geschichte dessen, was in den historischen Jesus
hmeininterpretiert wurde, ist ein respektabler Teil der mensch-
lichen Geistesgeschichte, e Mythos fiir sich. Sicher feststell-
bar ist am historischen Jesus nur die Unbedingtheit semer For-
derung der Willensumkehr zum Zwecke der Wiedervereinigung
der Seele mit Gott. Nicht mit emer Silbe wird bet 1thm dieser
grundsitzliche religiose Vorgang von irgendemem Fiirwahr-
halten historischer Ereignisse der Vergangenheit oder der Zu-
kunft abhiingig gemacht, die Verquickung des Seelenheiles mit
der Auferstehung des gekreuzigten Christus ist das Privatunter-
nehmen des Pharisiers Saulus, alias Paulus, der die jiidische
Schichtungsmetaphysik zu einer ziigigen Missionsformel um-
arbeitete und 1n sicher verdienstvoller Weise seiner handfesten
Methode iiber die synkretistischen Verschwommenheiten den
Vorrang sicherte. Nur schade, dass bei dieser soliden Hand-
werkerleistung alle die zarten Unbegreiflichkeiten buchstiblich
zum Teufel gingen, all die einzigartige Géttlichkeit, mit der der
historische Jesus das Leben der Menschen fiillen wollte. Am
Ziel der ersten Etappe der christlichen Fahrt, im Nicinum, ist
z.B. vom Rabbi Jesus von Nazareth, welcher der Barnascha, der

268



Menschensohn, sein wollte und der Christos genannt wurde,
tiberhaupt nichts mehr da, ein Minimum von Pietiit hitte es
doch erméglichen miissen, dass die Grundveste seiner Lehre,
die Gleichnislehre von der Schulderleichterung bei gleichzeitiger
hochster Verpflichtung, wenigstens andeutungsweise beriick-
sichtigt wurde. Die Reformation Luthers bedeutet in der dritten
Etappe des Christentums — die zweite ist das grofle katholische
Christentum des Mittelalters — zweifellos einen neuen Zugang
zu den Urquellen religioser Produktion, namentlich der Thesen-
anschlag und die Bibeliibersetzung Luthers und die Send-
schreiben desselben Reformators zihlen hierher, aber mit der
Augustana ist diese neuere religisse Produktion bereits wieder
klaglich zu Ende gegangen, denn man kann nicht, wie es der
Protestantismus in der Augustana tut, die Grundlagen der Ka-
tholizitat, das Nicdnum, anerkennen und im selben Atemzug
eine eigene Religion sein wollen. An diesem Widerspruch stran-
guliert sich der Protestantismus nun seit vier Jahrhunderten, ein
wahrhaft bemiihendes Schauspiel. Darum sind auch alle heuti-
gen Versuche, zur Kircheneinigung zu gelangen, grundsitzlich
verfehlt, solange sie das Nicinum als Grundlage annehmen, Rom
lehnt demgegeniiber mit Recht jede Anniherung ab, denn was
auf der Grundlage des Nicinums kirchlich geboten werden kann,
hat in beispiellos vollkommener Weise Rom geleistet, imposant
fossil reckt es sich darum in die kleine feige Gegenwart hinein.
Erst wenn es gelingt, durch das Nicinum, durch die Schichtungs-
metaphysik des Paulus durchzustoflen und ohne jede synkreti-
stische Verschwommenheit und Umdeutung auf Grund der
sauberen Arbeit des liberalen Protestantismus die Mittlerschaft
a posteriori, nicht wie bisher grundsitzlich falsch geschlossen
wurde, a priori, dem Rabbi Jesus, den sie den Christos nannten,
iibertragen wird, dann ist der Kern eines lebendigen Gottes-
glaubens, der sich neben dem Katholizismus halten kann, und
Protestantismus oder sonstwie genannt werden kann, gerettet.
Diese Mittlerschaft a posteriori enthilt das Wertvolle der alten
Fassung und vereint es mit der neuen Aktivitit moderner Ein-
stellung, sie ist nicht ein neubelebter Jesuskult auf Grund
ethischer geoffenbarter Grundsitze, sondern ein spontaner
Al(tus, der sich selbst an einem spontanen Aktus des Urhebers
immer wieder erneut : anseiner Vollmacht zur Siindenvergebung,

269



die nach protestantischer Auffassung niemals ontologisch ge-
deutet werden darf, sondern rein praktisch, ein Drang, der
plétzlich, dem Urheber in der letzten Grofle der Folgerung an-
fanglich nicht emmal bewusst, aus der Natur brach, die sich be-
stimmt fiihlte, Gott und die Seele wieder zueinanderzubringen.
Das Erleben dieses Vorganges in der Natur des Christos wird
das Erleben der Gottheit selbst und hat sofort zwei Folgen:
erstlich die Wiederherstellung emes Gottesbegriffes, der allen,
auch den verwohntesten Anspriichen der angeblich héher-
stehenden modermen Seele geniigt und doch die alte Wiirde voll-
kommen wahrt: Gott eine alldurchwaltende Macht und doch
kein pantheistischer Schmollisbruder, Hoheit und Gnade zu-
gleich wie in der Gleichnisformel, ein creator spiritus wahrhaf-
tig, Ausdruck aller metaphysischen Formeln und doch nicht in
thnen erschopfbar; zweitens aber ist die mitreiflende sittliche
Energie, aus der Christos zu seiner Vollmacht gelangte, eine
unaufhérlich radiierende Kraft, schon von ihm selber aus: wer
tut, was Gott will, gehort zu den « Sshnen Gottes». Diese ganz
entscheidende Station auf dem Wege der Menschheit zu Gott
hat das ganze Christentum bisher offiziell geflissentlich iiber-
sehen, auch Luther hat das betreffende Herrenwort mit « Kinder
Cottes» iibersetzt, statt in der obigen wortgetreuen Fassung,
die Unterlassung geschah zweifellos in der besten Absicht, den
erzieherischen Abstand festzuhalten, aber gerade dadurch blie-
ben ethische Krifte unverwertet, die vor unfruchtbarer Oppo-
sition bewahren. Es gibt namlich in der Religion nicht nur eine
Riicksicht nach unten, sondern nach oben auch, sonst kommt es
zur volligen Entfremdung vom Kultus und damit zum Zusam-
menbruch der Kultur. .. Das Problem des vierten Standes bleibt
trotzdem ernst, aber die Kleinbiirgerlichkeit in Bildung und
Besitz hat auch hier neue Aufgaben geste]lt. Wir miissen uns
iiberhaupt von der heute besonders gepflegten Vorstellung be-
freien, dass Religion etwas unbedingt Kulturfeindliches, Ver-
neinendes sein miisse. Die groflen Religionen, die dgyptische,
die jiidische, die brahmanische und die katholische sind gerade
das Gegenteil davon, nur die Auswiichse der Kultur schiittelt
eine im Kern gesunde Religion von sich. Allmihlich wird es
auch in Laienkreisen klar, dass der Buddhismus nicht ein non
plus ultra darstellt, das gleiche muss sich auch gegeniiber dem

270



Paulinismus durchsetzen, der die einzigartige Schépfung des
Christos Jesus, die Seisachtheia der Seele, mit Klauseln versah,
die den mindersten Instinkten Spielraum brachte. Wie sich die
wahrhafte Weltreligion des Christos ohne diese Umbiegungen
entwickelt haben wiirde, wird an einem spiten Dokument
der religios organisch schreitenden Menschheit klar, an der
groflen Kunst des Jeremias Gotthelf, der aus der am wenig-
sten paulinisch belasteten Tradition heraus, weil jede Tradition
grofle Form zeugt, ein Werk vollbrachte, das weder Augustin
noch Dante noch Milton noch Dostojewski gelang, die alle
paulinisch belastet waren: erst der bernische Rabbi hat die
Landreligion des Rabbi Jesus wiederhergestellt mit ihrer un-
missverstindlichen Einstellung zu Gott und zur Welt, zum
Notwendigen und zum Gewihrten. Erst Gotthelf hat wieder die
heilige Niichternheit, die das Wort des Herrn so késtlich macht
(man achte nur einmal darauf, wie wunder-los, wie wunderbar
im rechten Sinne des Wortes diese Herrensprache ist, Menschen
des Alltags, wie bei Gotthelf, sind Triger der Handlung: der
Simann, der Mensch, der die Hand an den Pflug legt, die Haus-
frau mit dem Sauerteig — eme Viertelstunde anstindiger Uber-
legung geniigt, um diese Sprache vom Missverstand der Le-
gendenbildner und geistig wirklich armen Berichterstatter zu
trennen. Und doch war dieser Missverstand unvermeidlich,
nachdem der geistige Hochmut den trichtigen Gott nicht achten
wollte . . .). '

Wem der feste Umriss eines an Gotthelf erneuerten Prote-
stantismus nicht geniigt, fiir den hat dieser vielgeschmihte und
doch so menschenwiirdige Weltstand noch Stirkungen bereit,
die bisher ebenfalls unverwertet blieben. Seit der Vernunftkritik
1st namlich irrtiimlich angenommen worden, dass Dogmatismus
eme negative Leistung darstellt, der Dogmatismus ist aber im
Gegenteil die Zeit aller schopferischen Kultur, die Verbindung
von Vorsokratik und Dorik, von Scholastik, Gotik und Divina
spricht dafiir, der Kulturwille dringte auch Fichte, Hegel und
Schelling iiber den kritizistischen Standpunkt wieder hinaus,

nt selbst ist mit der Postulatslehre wieder Urheber einer neuen
Kultur ~ durch Dogmatismus geworden. Vor allem hat er sich
In der Kraft seiner Mannesjahre, 1755, in schopferischem Dog-
matismus bewegt, mit seiner Allgemeinen Naturgeschichte und

271



Theorie des Himmels hat er dem Protestantismus das gegeben.
was jede Religion zur Selbstbehauptung braucht, eine eigene
Unsterblichkeitslehre, so wie die dgyptische, die brahmanische,
die katholische Religion ihre Unsterblichkeitslehre besitzt. Nur
dass Kant und die Religiosen, die weiterschufen, vor allem
Goethe und Fichte, kein Echo im Priestertum des Protestantis-
mus fanden, das auf einer ganz missverstandenen Einschitzung
des « Gotteswortes» wie auf einer uralten Zauberformel, aus-
schlieBlich beharrte und den Sakramentstotemismus der katho-
lischen Konkurrenz durch einen viel geistloseren Worttabuismus
zu ersetzen suchte. Ohne diesen orthodoxen Eigensinn und mit
allmihlicher Beriicksichtigung der von Kant angedeuteten
Symbolik wire die Erschiitterung des Protestantismus durch die
liberale Kritik gar nicht so groﬁ geworden, der Massenabfall der
gebildeten Protestanten von ihrer Religion, ein Vorgang, den
Schleiermachers Gefiihlsnebel am wenigsten aufhalten konnten,
ein Prozess, der seinesgleichen in der Menschheit nicht hat, der
fast unvermeidliche Zusammenbruch unserer Kultur wire nicht
eingetreten. Ohne Priestertum keine Tradition, ohne Tradition
keine grofle, menschenbezwingende Form: solange dieses reli-
gions~ und kulturbiologische Grundgesetz nicht beachtet wird,
bleiben alle Versuche, zu einem dauernden Weltbild zu gelangen,
im Dilettantismus stecken, u.a. die heutige Anthroposophie.
Es gilt, den Protestantismus zu einer Besinnung auf seine
wirklichen Krifte zu bringen, jede Anbiederung, jede Nach-
ahmung der sicher bewihrten katholischen Disziplin ist einfach
verichtlich. Darum muss selbst der Schein gemieden werden,
der erneuerte Protestantismus darf mit Nicinum und Paulus nur
noch durch historisch begriindete Reverenz zusammenhiingen,
sonst geht thm im Wettbewerb mit dem Katholizismus Ja doch
immer wieder der Atem aus. An Versuchen, zu einer neuen
dogmatischen Grundlage zu kommen, hat es vor allem in der
protestantischen Laienwelt nie gefehlt, selbst extra muros: Tol-
stois Kurze Darlegung des Evangelium (bei Reclam erschienen)
zihlt hierher. Die scheinbar positive Einstellung zum histori-
schen Jesus gewinnt Bedeutung erst durch den Hintergrund
eines neuen Weltbildes, bis dahin bleibt sie logische List, um
den Extrakt einer zweitausendjihrigen Christentumsgeschichte
zu retten. Wenn die religiosen Formulierungen Hartmanns

272



gerade hier unbefriedigt lieBen, so kénnen sie doch nur durch
seie Methode iiberwunden werden. . .

Oder vielmehr: Hegel, so grof}, dass man Hartmann mit ihm
kaum in einem Atemzug nennen darf, lebt und sichert auch
Hartmann ein Maf} von Dauer, da er nach seiner Art, zu denken,
mit vorbildlicher formaler Einfithlung in Gebiete drang, die fiir
Hegel noch nicht aufgeschlossen waren. Die dialektische Me-
thode, nach der Hartmann Erkenntnisse férdert und seine eigene
Gedankenforderung kritisch betrachten lehrt, ist ja Hegels Schép-
fung, vor allem ist die religiose Kernfrage, das Mittlerproblem,
ohne die Auswertung des dialektischen Prozesses in 1hrer vollen
Tragweite gar nicht fassbar. Fillt der Mittler, dann stiirzt Gott
mit thm, nachdem der Mittler in der liberalen Kritik sich philo-
logisch aufgelost hatte, zog Nietzsche die weltgeschichtliche
Konsequenz und predigte den Tod Gottes (Steiner machte das
banaler und vollzog den Kleiderwechsel von der Theosophie zur
Anthroposophie), er versuchte in passionaler Dialektik sogar den
Obersatz der logisch-religisen Spannung, die Unvollkommen-
heit der Menschennatur zu beseitigen (die Ubermenschenlehre,
der Mittlerersatz, hat demgegeniiber nur untergeordnete Be-
deutung), fithrte aber durch die Vorahnung der nihilistischen
Heraufkunft heroisch-dialektisch den eignen Versuch ad absur-
dum, vom Lebensbeispiel abgesehen. Der viel kleinere Hart-
mann suchte den Ausweg der Menschheitsmittlerschaft, eine
besonders isthetisch bestechende Idee, illusionierte damit aber
die Religion vollends. Der dialektische Ausgleich liegt nun, wie
immer, in der Mitte zwischen den neuen Vorschligen und dem
alten Beharrungswillen, insofern ein ausgebauter liberaler Pro-
testantismus unter Selbstaufhebung der historisch notwendigen
negativen Einstellung den religisen Prozess weiterfithrt. Nur
tritt damit ein neuer Weltstand ein, der schon von dem Augen-
blick an einsetzte, in dem auch nur die leiseste symbolische Um-
deutung der Uberlieferung begann, ein Weltstand, der viele
Namen trigt und am einfachsten die Lehre vom Dritten Reicn
genannt wird. Die dialektische Sicherung dieser prozessualen
Perspektive ruht in dem Umstand, dass keine noch so kluge und
machtvolle Gruppierung der beharrenden Krifte die entschei-
dende Tat der Reformation, die Gewissensfreiheit, riickgingig
machen kann. Von der Gnade dieser Tat leben heute alle, auch

273



die, die sie besudeln, indem sie vom griinen Tisch aus, ohne den
Charaktermut der Konsequenz, urteilen, mit Einrichtungen lieb-
dugelnd, vor denen sie selbst am ehesten ausreiflen, wenn sie
ihnen nahetreten . .. Ganz anderswohin fiihrt der Weg: durch
eigene Uberwindung der eigenen Negationen wird der Prote-
stantismus Garant seiner Zukunft. Den letzten Zweifel beseitige
wie immer Beispiel und Beobachtung.

Unsere gesamte Ausdruckskultur, vor allem die Baukunst,
beweist den deutlichen Wandel unserer Weltauffassung. Dar-
iiber wird kein Zweifel herrschen, dass mit unseren Kirchenbau-
ten von heute, den katholischen wie den protestantischen, auch
der letzte Rest des iiberlieferten Glaubens aus der Welt schwin-
det. Ein Neues bahnt sich an, weder heidnisch noch christlich
allein, sondern beides vereint: geistig gerichtet, aber im Sinn-
haften allein fassbar: invisibilia in wisibilibus... Das Unzu-
lingliche des Neuen liegt nicht in mangelnder Zukunft, sondern
an dem geringen Mafle, in dem alle, Architekten und Konige und
alle andern, Philosophen sind. (Lehrreich: Dvorak, Kunstge-
schichte als Geistesgeschichte?).

Eine ganz wesentliche Rolle wird in der religiss-kulturellen
Prozessgestaltung das schweizerische Geistesleben spielen. Gott-
helf wurde genannt, sieht man genau hin, so hat dem kritisch ge-
sichteten Hartmann der grofite Metaphysiker der Schweiz, A. E.
Biedermann, mindestens Ebenbiirtiges an die Seite zu stellen.
Die Uberleitung des deutschen Protestantismus zum Geist der
Gemeindeselbstverwaltung gehortauch hierher, die ausgestreckte
Bruderhand, die Luther zuriickstief3, ist von den Erben nach der
Logik des Prozesses ergriffen worden, den Hartmann iiberall zu
erhellen suchte. Es musste ja nicht gerade die Abendmahlsfrage
sein, die zusammenfiihrte, das dialektische Gesetz, das allein

die Freiheit bedeutet, bleibt der Meister.

1) Piper-Verlag, Mi.‘mchen.

274



	Eduard von Hartmann in unserer Zeit

