
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 3

Artikel: Eduard von Hartmann in unserer Zeit

Autor: Netzle, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eduard von Hartmann in unserer Zeit
Von Christoph Netzle

In einem geistreichen Feuilleton der Frankfurter Zeitung
schilderte vor einigen Jahren Hermann Hesse die Säuberung
seines Bücherbestandes, der mit der Zeit zu unübersehbarer
Fülle gediehen war und einer Sichtung dringend bedurfte. Es

war zweifellos ein symbolischer Akt, als der Dichter vor die
Reihe der philosophischen Werke trat, von Schopenhauer nicht
ein Blatt zu entfernen wagte, während Eduard von Hartmann
ohne viel Bedenken den Platz räumen musste. Würde nun auch
jeder, Hesse achtungsvoll zustimmend, bei der Aufräumung in
seiner Bücherei dort Halt machen, wo in unberührter Majestät
Schopenhauer steht, sei es, dass er im wohlvertrauten Gewand
der durchaus zuverlässigen Reclamausgabe, sei es, dass er in
der monumentalen Aufmachung sich vorfindet, die Paul Deußen
dem Piper-Verlag besorgte: gegen die restlose Ausmerzung des
Denkers von Großlichterfelde lassen sich gewisse Bedenken doch
nicht unterdrücken. Dieser sekundäre Vertreter pessimistischer
Weltbetrachtung ist zwar nur ein formales Talent, aber seine
Formulierungen eröffnen Perspektiven, die ihn nicht übersehen
lassen, wenn die großen Themen der Menschheit in Frage stehen.
Daneben gilt die Kategorienlehre als eine anerkannte
Großleistung der wissenschaftlichen Philosophie.

Man kommt zu Hartmann am ehesten durch ein entschlossenes

Studium seines System der Philosophie im Grundriss, das in
schmalen sauberen acht Bänden beim Alfred Kröner-Verlag der
nachhaltigsten Beachtung dringend harrt. Das System ist eine
bewundernswerte Energieleistung des älteren Hartmann, es stellt
den Versuch dar, alle philosophischen Disziplinen durch das
Denken eines einzigen philosophischen Geistes gleich
sorgfältig zu bewältigen, während sonst nur ein Stab Berufenster,
wie eben in einem Sammelwerk des R. Oldenbourg-Verlages,
sich an ein solches Unternehmen wagt.

Der erste Band des Systems ist der beste. Er umfasst die
Erkenntnislehre, selbstverständlich mit dem Ziele, die Auffassung
Hartmanns durchzusetzen, stellt aber nebenbei eine höchst
brauchbare Einleitung in die Philosophie dar. Hartmanns

262



erkenntnistheoretischer Standpunkt, der transzendentale Realismus,

steht unter allen neueren Erkenntnisformen dem Idealtyp
geistiger Weltumspannung, dem aqumatischen Realismus, am
nächsten. Auch sonst führt der Vergleich der Philosophie des
Konkreten Monismus, wie Hartmann sein System nennt, zu
überraschenden Ähnlichkeiten mit der mittelalterlichen Denkweise,

und das mit Recht: seit der literarischen Erneuerung des
Katholizismus und seit Spenglers Deutung der Frühzeit ist der
mittelalterliche Denkstoff überhaupt wieder gesellschaftsfähig
geworden die liebenswürdige Oberflächlichkeit, die in
Lehrbüchern das Mittelalter mit zwei Seiten abtat, zieht nicht mehr.

Eine aristotelisch ordnende Geisteskraft zeichnet, wie bei den
mittelalterlichen Doctores, das logische Vermögen Hartmanns
aus, das in alle Gebiete der Denkgestaltung dringt. I n der
Psychologie aber führt die These von der Passivität des Individual-
bewusstseins jene entscheidende Wendung vom Subjekt zum
Objekt durch, die von der zeitgenössischen katholischen
Geistesbewegung in ihren Führern Hermann Hefele und Peter Wust
immer wieder postuliert, tatsächlich die einzige Möglichkeit
darstellt, zu neuen schöpferischen Leistungen zu gelangen, nachdem

die Epoche des Subjektivismus zur Sterilität führte. Die
Bedeutung Hartmanns besteht nun darin, dass er den Tiefsinn
der Überlieferung in seiner Gedankengestaltung zu bewahren
vermag, aber nicht an Formen festhält, die in unserer Zeit
unmöglich geworden sind. Durch dieses kombinierte Verfahren
gehört er zu den Hütern der echten Freiheit und wird in dieser
Eigenschaft dauernd wirken.

Die größte, heute in ihrer Auswirkung noch nicht einmal
oberflächlich erkannte, geschweige denn durchdachte und dem
Kulturdenken eingefügte Leistung Hartmanns ist der historische
Teil seiner Rehgionsphilosophie, das Religiöse Bewusstsein der
Menschheit. Diese Rehgionsgeschichtsphilosophie ist der bisher
einzige Versuch, auf konsequent nichtchristhcher Grundlage,
aber mit der vollen Deutungskraft der Apologetik, die immer zur
Geschichtsphilosophie drängt, in der Menschheit eine
planmäßig sich auswirkende Vorsehung, eine mit übermenschlicher
Weisheit durchgeführte Heilsordnung aufzudecken. In
wissenschaftlicher Durchdringung des mythischen Stoffes der einzelnen

Kulturen wird zunächst, wie bei Herder, Landschaft und

263



Volksgeist miteinander verbunden, dann aber — und hier liegt
das Neue — die Manifestation der einzelnen Rehgionsmdividuah-
täten als ein organischer Prozess dargestellt, der die Kulturen
und Weltbilder wie Funktionen eines Organismus untereinander

in Beziehungen setzt. Die gesamte geistige Entfaltung der
Menschheit wird zu einem Organon, das dem Stoffe nach in der
kosmisch-tellurischen Lage « west » : geistig wird, was stofflich
gegeben ist. Hartmann hat hier die wissenschaftliche Formel für
ein Problem gesucht, das gerade die Größten, Herder, Goethe,
Novalis am stärksten beschäftigte, und Neuere wie George und
Borchardt, der sich neuerdings auch gegen Hartmann wandte,
nicht minder. Alles Sichtbar-Vergängliche ist nur eine ungeheure

Schrift, die noch nicht entziffert ist, Sinn und Ziel aller
Dinge aber mitteilen könnte. Der Dichter ist als Seher zur
Entzifferung berufen, das Schicksal aller ist in seinen Blick gelegt,
Religion, Dichtung und Gesetzgebung sind aufeinander
angewiesen wie in der Urzeit... Gehen solche Durchblicke auch über
Hartmanns Formeln hinaus, so entquillt ihnen doch Anregung
für schöpferische Gestaltung so gut wie den Formeln Spinozas,
Kants und Schopenhauers. Und darin beruht ihre fortlebende
Wirkung, die steter objektiver Einschätzung würdig bleibt.

Mitten in der besten heuristischen Arbeit semer geschichts-
philosophischen Polemik versagt nun Hartmann und gibt seinen
Gegnern Grund zu eben dem ganz bösen Vorwurf, der ihm am
häufigsten gemacht wird: Grund zu der Anklage auf peinlichste
platteste Phihstrosität. Schon der Rest der großangelegten Reli-
gionsphilosophie ist nur ein Rückfall in rohen Naturalismus,
die Ethik lebt mehr als stellenweise von Gemeinplätzen und die
vielgerühmte Ästhetik ist zwar wie alle Teile der konkret-monistischen

Philosophie formal bewundernswert, aber durch typisch
materialistische Uberschätzung des Quantitätsstandpunktes ganz
falsch angelegt. Erst mit der Zusammenfassung seiner ganzen
Lehre in kleineren kulturkritischen Schriften erhebt sich
Hartmann wieder zu einer Bedeutung, die jeden, der ihn kennt,
einfach zwingt, wieder auf ihn zurückzukommen.

Wie sind nun solche Entgleisungen möglich bei einem Denker,

der das Zeug dazu hat, in unserer Zeit und in der
Gedankenfortbildung der Zukunft dieselbe Stellung einzunehmen, wie sie
Plotinus in einer andern ähnlichen Zeit und Kultur hatte? Auch

264



Hartmann gehört zu den Halben, den Gespaltenen, wie alle, die
m Zeiten des Uberganges leben: so platt die Feststellung dieser
Tatsache ist, sie muss doch gemacht werden. Der konkrete
Monismus soll ein geistiges Weltbild sein, aber die Mittel zu seiner
Behauptung sind durch und durch materialistisch. In der
Religionsphilosophie ist das heikelsteProblem, die Leben-Jesu-Frage,
ganz materialistisch angefasst, Jesus ist bei Hartmann ein ganz
simpler Repräsentant semer zeitgenössischen Judenschaft, er hat
deren ethische Errungenschaften nur missverstanden und
verschlechtert wiedergegeben, z.B. sind die Gleichnisse von der
Sünderhebe Gottes für Hartmann nur eine ganz gewöhnliche
Verherrlichung der Arbeitsscheu... Abgesehen davon, dass
solche Argumentationen gar nicht originell sind, da sie den
Gedankengängen der zionistischen Propaganda entsprechen, und
abgesehen davon, dass sie eine so peinliche Beschränktheit ihres
Autors beweisen, dass man sich nur achselzuckend abwenden
kann, sind sie in der schrankenlosen Anwendung der
naturalistischen Milieutheorie auf die geheimnisvolle Kraft der
schöpferischen Persönlichkeit ein atavistischer Rückfall, der die wahren

Absichten dieses angeblich geistigen Monismus etwas zu
früh verrät. Freilich: etwas Richtiges steckt auch hier wieder in
der formal einwandfreien Polemik Hartmanns. Der liberale
Protestantismus (und nur gegen ihn richtet sich die Wut der
monistischen Polemik, die katholische und die protestantische Orthodoxie

kommen verhältnismäßig glimpflich davon) irrte
grundsätzlich, als er glaubte, genug getan zu haben, wenn ein Lehrer
der Weisheit und Tugend oder ein Sozialreformer Jesus von
Nazareth in einer möglichst allgemeinen religiösen Betrachtung
lobend erwähnt wird. Er bewies damit, dass er gar keine Religion
ist, sondern nur eine philologische Lesart, die über die Kreise der
Gebildeten hinaus nie aktuell geworden ist. Das gesamte
religiöse Leben der Menschheit, wie es auch verschieden gestaltet
ist, beruht auf einer Spannung, auf der Spannung nämlich
zwischen der Vollkommenheit des — vielleicht nur imaginären —

Gottes und der Unvollkommenheit des Menschen und — das ist
der Quell aller religiösen Zeugung — auf der Ur-Sucht des
Menschen, diese Spannung zu überbrücken. Diese Ursucht hat die
großartigste Idee der Religion erzeugt, die Lehre und Kunde
Vom Mittler. In diesem Sinne steht ein innerafrikanischer

265



Medizinmannbrauch noch bergehoch über einer Gepflogenheit,
in der die Frage der Mittlerschaft gleichgültig geworden ist. Auch
die christliche Rechtgläubigkeit der vorliberalen Zeit, wie sie
auch voneinander abwich, stimmte in einem überein: dass einmal

in der Menschengeschichte die Lücke zwischen Gott und
dem Menschen sich schloss, der Glaube an eine historische
Realisierung der Mittlerschaft könnte die Quintessenz der Religion
auch in der Gegenwart und in der Zukunft sein, verglichen damit
müssten alle Unterschiede Adiaphora werden, über die man
schweigt, aus Liebe zum gemeinsamen Besitz und noch mehr
aus Entsetzen vor den geschmacklosen religiösen Experimenten
einer in Religionsangelegenheiten dilettierenden Zeit, wie die
unsere noch ist. Von einem solchen Gesichtspunkt aus erledigt
sich auch die von Hartmann vorgeschlagene « Religion des
Geistes», wenn nur nicht immer auffallenderweise in allen
Theoremen dieses Philosophen ein Rest bliebe, der bei
unvoreingenommener Betrachtung nicht so leicht übersehen werden
kann. Auch im vorliegenden Falle zwingt er zur Weiterführung
des Themas, v

Nichts ist heutzutage billiger geworden, als gegen den
liberalen Protestantismus loszuziehen und auf ihm wie auf einem
alten Sack herumzuschlagen. Im Ernste ist doch jeder heutige
Europäer, der einige Erziehung und Bildung besitzt und pro-
noncierter Atheist mit allen öffentlichen Geschmacklosigkeiten
nicht sein will, liberaler Protestant, im Ernste hat kein Mensch
mehr den alten Christenglauben an Auferstehung und Himmelfahrt

Christi, an Totenauferweckung und sonstige handgreifliche

Wunder, die nicht auf dem Suggestionswege ihre natürliche

Erklärung finden. Nicht bloß aus Bequemlichkeit und
Heuchelei, dies sei gerne zugestanden, sondern aus dem welt-
philosophischen Instinkt heraus, die Mittleridee nicht
preiszugeben, deutet man die Uberlieferung krampfhaft zurecht und
richtet mit einem fabelhaften philosophischen Apparat oder, was
billiger kommt, mit ethischen Phrasen eine neue Scheinpositivi-
tät auf, die von den farbechten Orthodoxen aller Lager mit
unverhohlenem Misstrauen betrachtet wird und das mit Recht:
denn diese modische phrasierte Positivität, die für vergangene
Institutionen schwärmt, sich aber wohl hütet, diese Institutionen,

z.B. die Ohrenbeichte, die Prozession im vollen Habitus,

266



die heilsarmistische Bußbank, den armsdicken Wortbibelglauben
auch nur eine Stunde mitzumachen: diese verzweifelte Anhänglichkeit

an eine Welt, die vor unsern Augen in den fossilen
Zustand übergeht, ist doch nur eine unverzeihliche Lüge gegen
sich selbst und alle und eine weitere Spielart der religiösen
Dekadenz, man kann ja leider nicht einmal hoffen, dass es die
letzte ist.

In all diesen Kämpfen hat mit vorbildlicher Charakterkraft
vor einem Menschenalter bereits Friedrich Nietzsche gestanden,
in seinem Sauberkeitsbedürfnis hat er nur die Probleme zu
scharf mtellektuahstisch angefasst, so dass die Mächte des
Gemütes sich mit Recht ungeschlagen fühlten und seelenruhig
wieder mit dem Apparat religiöser Ausdrücke anrückten, der
unsere Zeit in eine ganz entsetzliche und, was das schlimmste ist,
gar nicht mehr gefühlte Verlogenheit hineinzieht. Dieser
Möglichkeit suchte in schlauer Weise Eduard von Hartmann
auszuweichen, indem er den metaphysischen Rohstoff der bisherigen
religiösen Produktion scheinbar übernahm, z.B. das Erlösungsbedürfnis,

die Lehre von der Rechtfertigung und vom Gnadenstand

und wie die Formeln sonst noch lauten. Er sah darin nicht
Skurrihtäten abgeirrter menschlicher Vernunft, sondern geistig
organische Prozesse, die ihren funktionalen Charakter behielten,
auch wenn Ursprung und Richtung der Funktion an sich
abänderungsbedürftig geworden ist. Vor allem wandte er diese
Methode auf das Kernstück der Religion, das Mittlerproblem,
an: er sprengte die Bindung der Mittlerschaft an den
historischen Jesus und dehnte die Idee zur Universalität einer
allgemein-menschlichen Mittlerschaftsberufung. Ähnlich wie Nietzsche

argumentiert er bei seinem Vorgehen mit der geringen
Auswertung gerade der besten ethischen Kräfte durch das Christentum,

das Pathos der Distanz wird bei seiner Menschheitsmittlerschaft

ethisch-religiöse Produktionsquelle so gut wie in der
Ubermenschenlehre Nietzsches. Übrigens findet Hartmanns
religiöse Prognose, die an die Rudimente des Protestantismus
anknüpft, Vorbild und Gegenstück in der Praxis der katholischen
Kirche, wo Marien- und Heiligenkult die Konzentration der
Mittlerschaft auf die einzige Person des Christus bereits
überwunden hat. Wenn die historisch wohlfundierte Theorie
Hartmanns trotzdem bis heute nicht ernst genommen worden ist und

267



auch für die Zukunft wenig Aussicht hat, emst genommen zu
werden, so liegt der Grund in einer falschen Einstellung und
Durchbildung des Mittelgliedes der logischen Verkettung, aus
der wie alle dogmatische Bildung auch die Mittlerlehre quillt.

Um den Jesuskult des liberalen Protestantismus zu
überwinden und die Lehre der Menschheitsmittlerschaft vorzubereiten,

verfällt Hartmann in denselben Fehler wie seine Gegner,
nur von der entgegengesetzten Seite : er entstellt das historische
Jesusbild. Eine objektive Einstellung zum historischen Jesus,
wie sie der liberale Protestantismus in seinen besten Vertretern
gewinnen lehrte, ergibt aber die überraschende Tatsache, dass
der Anlage nach und von der zeitlichen Bedingtheit abgesehen,
der historische Jesus alle Qualitäten aufweist, die den Anforderungen

vorbildlicher höchster Mittlerschaft entsprechen. Die
Einwände der antichristlichen Opposition treffen gar nicht ihn,
sondern die eigenwillige religiöse Produktion seiner Ausdeuter
und Nachfolger, von den unmittelbaren Konzipienten, den
Sammlern der Herrenworte, angefangen, bis auf die päpstlichen
Bullenautoren und die modernen Verfasser von Christus-Romanen.

Die Geschichte dessen, was in den historischen Jesus
hineininterpretiert wurde, ist ein respektabler Teil der menschlichen

Geistesgeschichte, ein Mythos für sich. Sicher feststellbar

ist am historischen Jesus nur die Unbedmgtheit seiner
Forderung der Willensumkehr zum Zwecke der Wiedervereinigung
der Seele mit Gott. Nicht mit einer Silbe wird bei ihm dieser
grundsätzliche religiöse Vorgang von irgendeinem Fürwahrhalten

historischer Ereignisse der Vergangenheit oder der
Zukunft abhängig gemacht, die Verquickung des Seelenheiles mit
der Auferstehung des gekreuzigten Christus ist das Privatunternehmen

des Pharisäers Saulus, alias Paulus, der die jüdische
Schächtungsmetaphysik zu einer zügigen Missionsformel
umarbeitete und in sicher verdienstvoller Weise seiner handfesten
Methode über die synkretistischen Verschwommenheiten den
Vorrang sicherte. Nur schade, dass bei dieser soliden
Handwerkerleistung alle die zarten Unbegreiflichkeiten buchstäblich
zum Teufel gingen, all die einzigartige Göttlichkeit, mit der der
historische Jesus das Leben der Menschen füllen wollte. Am
Ziel der ersten Etappe der christlichen Fahrt, im Nicänum, ist
z.B. vom Rabbi Jesus von Nazareth, welcher der Barnascha, der

268



Menschensohn, sein wollte und der Christos genannt wurde,
überhaupt nichts mehr da, ein Minimum von Pietät hätte es
doch ermöglichen müssen, dass die Grundveste seiner Lehre,
die Gleichnislehre von der Schulderleichterung bei gleichzeitiger
höchster Verpflichtung, wenigstens andeutungsweise berücksichtigt

wurde. Die Reformation Luthers bedeutet in der dritten
Etappe des Christentums — die zweite ist das große katholische
Christentum des Mittelalters — zweifellos einen neuen Zugang
zu den Urquellen religiöser Produktion, namentlich der
Thesenanschlag und die Bibelübersetzung Luthers und die
Sendschreiben desselben Reformators zählen hierher, aber mit der
Augustana ist diese neuere religiöse Produktion bereits wieder
kläglich zu Ende gegangen, denn man kann nicht, wie es der
Protestantismus in der Augustana tut, die Grundlagen der Ka-
tholizität, das Nicänum, anerkennen und im selben Atemzug
eine eigene Religion sein wollen. An diesem Widerspruch
stranguliert sich der Protestantismus nun seit vier Jahrhunderten, ein
Wahrhaft bemühendes Schauspiel. Darum sind auch alle heutigen

Versuche, zur Kircheneinigung zu gelangen, grundsätzlich
verfehlt, solange sie das Nicänum als Grundlage annehmen, Rom
lehnt demgegenüber mit Recht jede Annäherung ab, denn was
auf der Grundlage desNicänums kirchlich geboten werden kann,
hat in beispiellos vollkommener Weise Rom geleistet, imposant
fossil reckt es sich darum in die kleine feige Gegenwart hinein.
Erst wenn es gelingt, durch das Nicänum, durch die Schächtungs-
metaphysik des Paulus durchzustoßen und ohne jede synkreti-
stische Verschwommenheit und Umdeutung auf Grund der
sauberen Arbeit des liberalen Protestantismus die Mittlerschaft
a posteriori, nicht wie bisher grundsätzlich falsch geschlossen
Wurde, a priori, dem Rabbi Jesus, den sie den Christos nannten,
übertragen wird, dann ist der Kern eines lebendigen
Gottesglaubens, der sich neben dem Katholizismus halten kann, und
Protestantismus oder sonstwie genannt werden kann, gerettet.
Diese Mittlerschaft a posteriori enthält das Wertvolle der alten
Passung und vereint es mit der neuen Aktivität moderner
Einstellung, sie ist nicht ein neubelebter Jesuskult auf Grund
ethischer geoffenbarter Grundsätze, sondern ein spontaner
Aktus, der sich selbst an einem spontanen Aktus des Urhebers
immer wieder erneut : an seiner Vollmacht zur Sündenvergebung,

269



die nach protestantischer Auffassung niemals ontologisch
gedeutet werden darf, sondern rein praktisch, ein Drang, der
plötzlich, dem Urheber in der letzten Größe der Folgerung
anfänglich nicht einmal bewusst, aus der Natur brach, die sich
bestimmt fühlte, Gott und die Seele wieder zuemanderzubringen.
Das Erleben dieses Vorganges in der Natur des Christos wird
das Erleben der Gottheit selbst und hat sofort zwei Folgen:
erstlich die Wiederherstellung eines Gottesbegriffes, der allen,
auch den verwöhntesten Ansprüchen der angeblich
höherstehenden modernen Seele genügt und doch die alte Würde
vollkommen wahrt: Gott eine alldurchwaltende Macht und doch
kein pantheistischer Schmollisbruder, Hoheit und Gnade
zugleich wie in der Gleichnisformel, ein creator spiritus wahrhaftig,

Ausdruck aller metaphysischen Formeln und doch nicht in
ihnen erschöpfbar; zweitens aber ist die mitreißende sittliche
Energie, aus der Christos zu seiner Vollmacht gelangte, eine
unaufhörlich radiierende Kraft, schon von ihm selber aus : wer
tut, was Gott will, gehört zu den « Söhnen Gottes ». Diese ganz
entscheidende Station auf dem Wege der Menschheit zu Gott
hat das ganze Christentum bisher offiziell geflissentlich
übersehen, auch Luther hat das betreffende Herrenwort mit « Kinder
Gottes» übersetzt, statt in der obigen wortgetreuen Fassung,
die Unterlassung geschah zweifellos in der besten Absicht, den
erzieherischen Abstand festzuhalten, aber gerade dadurch blieben

ethische Kräfte unverwertet, die vor unfruchtbarer Opposition

bewahren. Es gibt nämlich in der Religion nicht nur eine
Rücksicht nach unten, sondern nach oben auch, sonst kommt es

zur völligen Entfremdung vom Kultus und damit zum
Zusammenbruch der Kultur... Das Problem des vierten Standes bleibt
trotzdem ernst, aber die Kleinbürgerlichkeit in Bildung und
Besitz hat auch hier neue Aufgaben gestellt. Wir müssen uns
überhaupt von der heute besonders gepflegten Vorstellung
befreien, dass Religion etwas unbedingt Kulturfeindliches,
Verneinendes sein müsse. Die großen Religionen, die ägyptische,
die jüdische, die brahmanische und die katholische sind gerade
das Gegenteil davon, nur die Auswüchse der Kultur schüttelt
eine im Kern gesunde Religion von sich. Allmählich wird es
auch in Laienkreisen klar, dass der Buddhismus nicht ein non
plus ultra darstellt, das gleiche muss sich auch gegenüber dem

270



Paulinismus durchsetzen, der die einzigartige Schöpfung des
Christos Jesus, die Seisachtheia der Seele, mit Klauseln versah,
die den mindersten Instinkten Spielraum brachte. Wie sich die
Wahrhafte Weltreligion des Christos ohne diese Umbiegungen
entwickelt haben würde, wird an einem späten Dokument
der religiös organisch schreitenden Menschheit klar, an der
großen Kunst des Jeremias Gotthelf, der aus der am wenigsten

paulinisch belasteten Tradition heraus, weil jede Tradition
große Form zeugt, ein Werk vollbrachte, das weder Augustin
noch Dante noch Milton noch Dostojewski gelang, die alle
paulinisch belastet waren: erst der bernische Rabbi hat die
Landrehgion des Rabbi Jesus wiederhergestellt mit ihrer un-
rnissverständlichen Einstellung zu Gott und zur Welt, zum
Notwendigen und zum Gewährten. Erst Gotthelf hat wieder die
heilige Nüchternheit, die das Wort des Herrn so köstlich macht
(man achte nur einmal darauf, wie wunder-los, wie wunderbar
im rechten Sinne des Wortes diese Herrensprache ist, Menschen
des Alltags, wie bei Gotthelf, sind Träger der Handlung: der
Sämann, der Mensch, der die Hand an den Pflug legt, die Hausfrau

mit dem Sauerteig - eine Viertelstunde anständiger Uber-
legung genügt, um diese Sprache vom Missverstand der
Legendenbildner und geistig wirklich armen Berichterstatter zu
trennen. Und doch war dieser Missverstand unvermeidlich,
nachdem der geistige Hochmut den trächtigen Gott nicht achten
Wollte...).

Wem der feste Umriss eines an Gotthelf erneuerten
Protestantismus nicht genügt, für den hat dieser vielgeschmähte und
doch so menschenwürdige Weltstand noch Stärkungen bereit,
die bisher ebenfalls unverwertet blieben. Seit der Vernunftkritik
ist nämlich irrtümlich angenommen worden, dass Dogmatismus
eine negative Leistung darstellt, der Dogmatismus ist aber im
Gegenteil die Zeit aller schöpferischen Kultur, die Verbindung
Von Vorsokratik und Dorik, von Scholastik, Gotik und Divina
spricht dafür, der Kulturwille drängte auch Fichte, Hegel und
Schelling über den kritizistischen Standpunkt wieder hinaus,
Kant selbst ist mit der Postulatslehre wieder Urheber einer neuen
Kultur - durch Dogmatismus geworden. Vor allem hat er sich
in der Kraft seiner Mannesjahre, 1755, in schöpferischem
Dogmatismus bewegt, mit seiner Allgemeinen Naturgeschichte und

271



Theorie des Himmels hat er dem Protestantismus das gegeben,
was jede Religion zur Selbstbehauptung braucht, eine eigene
Unsterblichkeitslehre, so wie die ägyptische, die brahmanische,
die katholische Religion ihre Unsterblichkeitslehre besitzt. Nur
dass Kant und die Religiösen, die weiterschufen, vor allem
Goethe und Fichte, kein Echo im Priestertum des Protestantismus

fanden, das auf einer ganz missverstandenen Einschätzung
des « Gotteswortes » wie auf einer uralten Zauberformel,
ausschließlich beharrte und den Sakramentstotemismus der
katholischen Konkurrenz durch einen viel geistloseren Worttabuismus
zu ersetzen suchte. Ohne diesen orthodoxen Eigensinn und mit
allmählicher Berücksichtigung der von Kant angedeuteten
Symbolik wäre die Erschütterung des Protestantismus durch die
liberale Kritik gar nicht so groß geworden, der Massenabfall der
gebildeten Protestanten von ihrer Religion, ein Vorgang, den
Schleiermachers Gefühlsnebel am wenigsten aufhalten konnten,
ein Prozess, der seinesgleichen in der Menschheit nicht hat, der
fast unvermeidliche Zusammenbruch unserer Kultur wäre nicht
eingetreten. Ohne Priestertum keine Tradition, ohne Tradition
keine große, menschenbezwingende Form: solange dieses
religions- und kulturbiologische Grundgesetz nicht beachtet wird,
bleiben alle Versuche, zu einem dauernden Weltbild zu gelangen,
im Dilettantismus stecken, u.a. die heutige Anthroposophie.

Es gilt, den Protestantismus zu einer Besinnung auf seine
wirklichen Kräfte zu bringen, jede Anbiederung, jede
Nachahmung der sicher bewährten katholischen Disziplin ist einfach
verächtlich. Darum muss selbst der Schein gemieden werden,
der erneuerte Protestantismus darf mit Nicänum und Paulus nur
noch durch historisch begründete Reverenz zusammenhängen,
sonst geht ihm im Wettbewerb mit dem Katholizismus ja doch
immer wieder der Atem aus. An Versuchen, zu einer neuen
dogmatischen Grundlage zu kommen, hat es vor allem in der
protestantischen Laienwelt nie gefehlt, selbst extra muros: Tolstois

Kurze Darlegung des Evangelium (bei Reclam erschienen)
zählt hierher. Die scheinbar positive Einstellung zum historischen

Jesus gewinnt Bedeutung erst durch den Hintergrund
eines neuen Weltbildes, bis dahin bleibt sie logische List, um
den Extrakt einer zweitausendjährigen Christentumsgeschichte
zu retten. Wenn die religiösen Formulierungen Hartmanns

272



gerade hier unbefriedigt ließen, so können sie doch nur durch
seine Methode überwunden werden

Oder vielmehr: Hegel, so groß, dass man Hartmann mit ihm
kaum in einem Atemzug nennen darf, lebt und sichert auch
Hartmann ein Maß von Dauer, da er nach seiner Art, zu denken,
mit vorbildlicher formaler Einfühlung in Gebiete drang, die für
Hegel noch nicht aufgeschlossen waren. Die dialektische
Methode, nach der Hartmann Erkenntnisse fördert und seine eigene
Gedankenförderung kritisch betrachten lehrt, ist ja Hegels Schöpfung,

vor allem ist die religiöse Kernfrage, das Mittlerproblem,
ohne die Auswertung des dialektischen Prozesses in ihrer vollen
Tragweite gar nicht fassbar. Fällt der Mittler, dann stürzt Gott
mit ihm, nachdem der Mittler in der liberalen Kritik sich
philologisch aufgelöst hatte, zog Nietzsche die weltgeschichtliche
Konsequenz und predigte den Tod Gottes (Steiner machte das
banaler und vollzog den Kleiderwechsel von der Theosophie zur
Anthroposophie), er versuchte in passionaler Dialektik sogar den
Obersatz der logisch-religiösen Spannung, die Unvollkommen-
heit der Menschennatur zu beseitigen (die Ubermenschenlehre,
der Mittlerersatz, hat demgegenüber nur untergeordnete
Bedeutung), führte aber durch die Vorahnung der nihilistischen
Heraufkunft heroisch-dialektisch den eignen Versuch ad absurdum,

vom Lebensbeispiel abgesehen. Der viel kleinere Hartmann

suchte den Ausweg der Menschheitsmittlerschaft, eine
besonders ästhetisch bestechende Idee, illusionierte damit aber
die Religion vollends. Der dialektische Ausgleich liegt nun, wie
immer, in der Mitte zwischen den neuen Vorschlägen und dem
alten Beharrungswillen, insofern ein ausgebauter liberaler
Protestantismus unter Selbstaufhebung der historisch notwendigen
negativen Einstellung den religiösen Prozess weiterführt. Nur
tritt damit ein neuer Weltstand ein, der schon von dem Augenblick

an einsetzte, in dem auch nur die leiseste symbolische Um-
deutung der Uberlieferung begann, ein Weltstand, der viele
Namen trägt und am einfachsten die Lehre vom Dritten Reicn
genannt wird. Die dialektische Sicherung dieser prozessualen
Perspektive ruht in dem Umstand, dass keine noch so kluge und
machtvolle Gruppierung der beharrenden Kräfte die entscheidende

Tat der Reformation, die Gewissensfreiheit, rückgängig
machen kann. Von der Gnade dieser Tat leben heute alle, auch

273



die, die sie besudeln, indem sie vom grünen Tisch aus, ohne den
Charaktermut der Konsequenz, urteilen, mit Einrichtungen
liebäugelnd, vor denen sie selbst am ehesten ausreißen, wenn sie
ihnen nahetreten Ganz anderswohin führt der Weg: durch
eigene Uberwindung der eigenen Negationen wird der
Protestantismus Garant seiner Zukunft. Den letzten Zweifel beseitige
wie immer Beispiel und Beobachtung.

Unsere gesamte Ausdruckskultur, vor allem die Baukunst,
beweist den deutlichen Wandel unserer Weltauffassung. Darüber

wird kein Zweifel herrschen, dass mit unseren Kirchenbauten

von heute, den katholischen wie den protestantischen, auch
der letzte Rest des überlieferten Glaubens aus der Welt schwindet.

Ein Neues bahnt sich an, weder heidnisch noch christlich
allein, sondern beides vereint: geistig gerichtet, aber im
Sinnhaften allein fassbar: invisibilia in visibilibus... Das
Unzulängliche des Neuen liegt nicht in mangelnder Zukunft, sondern
an dem geringen Maße, in dem alle, Architekten und Könige und
alle andern, Philosophen sind. (Lehrreich: Dvorak, Kunstgeschichte

als Geistesgeschichte1).
Eine ganz wesentliche Rolle wird in der religiös-kulturellen

Prozessgestaltung das schweizerische Geistesleben spielen. Gott-
helf wurde genannt, sieht man genau hin, so hat dem kritisch
gesichteten Hartmann der größte Metaphysiker der Schweiz, A. E.
Biedermann, mindestens Ebenbürtiges an die Seite zu stellen.
Die Uberleitung des deutschen Protestantismus zum Geist der
Gemeindeselbstverwaltung gehört auch hierher, die ausgestreckte
Bruderhand, die Luther zurückstieß, ist von den Erben nach der
Logik des Prozesses ergriffen worden, den Hartmann überall zu
erhellen suchte. Es musste ja nicht gerade die Abendmahlsfrage
sein, die zusammenführte, das dialektische Gesetz, das allein
die Freiheit bedeutet, bleibt der Meister.

1 Piper-Verlag, München. J

274


	Eduard von Hartmann in unserer Zeit

