
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 2

Artikel: Die psychanalytische Weltanschauung

Autor: Kunz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die psycHanalytische Weltanschauung
Von Hans Kunz

Uber eine Weltanschauung zu reden, setzt im Grunde immer voraus,
dass man sie nicht - oder nicht mehr teilt; andernfalls kann man es nur
aus ihr heraus tun. Nun sind für eine Weltanschauung ihre grundlegenden
Annahmen entscheidend und wesentlich, der Ablehnung jener geht wohl
nieist eine Ablehnung dieser voraus. Allein hier liegen die Dinge anders:
es besteht das Faktum, dass die grundlegenden Annahmen als richtig
und fruchtbar anerkannt, ihre ausbauenden Folgerungen jedoch verworfen
werden. Konkreter gesagt: die Psychoanalyse wird als psychologische
Methode und Lehre bejaht, als Weltanschauung verneint. Freud - allein

von ihm und seiner engern Schule soll hier die Rede sein - selber hat nie

von seiner Schöpfung als einer Weltanschauung geschrieben, aber « hat
faktisch doch überall das weltanschauliche Interesse ausgelöst »

{Jaspers)1). Doch wird dieses in den Schriften seiner Schüler, soweit ich sehen

kann, nirgends offen und ganz klar zugegeben. Im Gegenteil: sie wollen
die Psychoanalyse geschieden wissen von Philosophie und Metaphysik,
sie wollen Wissenschaft geben, von der es, im Gegensatz zu den Systemen
der Philosophie und Religion, die in ihrer Mannigfaltigkeit mit der Zahl
der verschiedenen Geistes- und Gemütsrichtungen übereinstimmen,
nur eine geben soll2). Dass wir uns der Illusion einer wahren Wissenschaft
nicht mehr hingeben, tut nichts zur Sache; beachtenswert in jenem
Bekenntnis ist eben der Glaube, Wissenschaft zu geben. Dementsprechend
gibt es keine Abhandlung, in der die psychoanalytische Lehre als

Weltanschauung skizziert wäre; diese Aufgabe besteht für uns. Aus der Literatur

soll versucht werden, hinter wissenschaftlichen und wissenschaftlich

eingekleideten Argumentationen die stillschweigenden weltanschaulichen

Uberzeugungen und Impulse heraustreten zu lassen. Es wird sich
dabei nicht umgehen lassen, hie und da Andeutungen zu machen über
die « Psychologie der Psychoanalytiker » - worüber im allgemeinen eine

eigentümliche Stille herrscht, was bei dem Willen zur Wahrheit, auch

wo er schwer zu ertragen, nicht recht verständlich ist - oder nur zu sehr.
Allein es geschieht dies nicht in der Absicht, die behaupteten Tatsachen
m ihrem sachlichen Werte herabzusetzen, überhaupt irgendwie zu

l) K Jaspers, Allgemeine Psychopathologie, 3 Auflage. Berlin 1923, S. 320.
") S. Ferenczi, Philosophie und Psychoanalyse, Imago, I.Jahrg. 1912; jetzt auch in seinen Populären

Vorträgen über Psychoanalyse, Leipzig, Wien, Zürich 1922, S. 121.

147



berühren, noch um irgendwelcher «Entlarvungen» willen, sondern allein

um das Weltanschauliche klarzulegen oder dieses psychologisch zu
verstehen. \J

Es ist für unsern abendländischen Kulturkreis - vielleicht für alle -
ein ganz einzigartigesPhänomen, dass aus einer rein medizinischen,
therapeutischen Angelegenheit - eben dies unterscheidet sie von sog. «

religiösen » Bewegungen, für die eine weltanschauliche Geste von vornherein
wesentlich ist - sich ein derart umfassendes Erlebnis entwickeln konnte,
wie es die Psychanalyse bedeutet. Die Gründe dafür zu suchen, ist hier
nicht beabsichtigt. Wir verweisen in dieser Beziehung auf einen ersten
Versuch von Kuno Mittenzwey1), der sicherlich viel Zutreffendes enthält,
mit dem wir uns aber in der deutlich ablehnenden Grundeinstellung, die
zwischen den Zeilen durchschimmert, nicht identifizieren. Bekanntlich
sind die an Neurotikern gewonnenen Erkenntnisse nicht nur auf «

normale » und psychotische Menschen, sondern auch auf - man kann wohl
sagen-sämtlicheObjektivationen der Kultur und Zivilisation angewendet
worden. Kunstwerke sind in ihrer besonders inhaltlichen Determination

von typischen, immer wiederkehrenden seelischen Erlebnissen Und
Situationen der Schöpfer, die diese mit allen Menschen teilen, durchschaut
worden, so gut wie philosophische und religiöse Weltanschauungen z. B.
als kompensatorische Uberbauung erlebter Kränkungen begriffen werden.
Selbst bei wissenschaftlichen Entdeckungen wurde ihr seelischer Unterbau
gezeigt. Dies alles gründet an sich auf einer Selbstverständlichkeit:
natürlich sind Kunstwerke, Philosophien, Religionen, Wissenschaften usw.

von Psychischem durchwirkt, genauer: determiniert. Sie sind das genau so

wie die einfachsten Wahrnehmungen der Außenwelt. Allein, was der

psychoanalytischen Deutung eigentümlich und ihr die zahllosen, affektvollen

Angriffe zuzog, ist das Folgende: sie sieht das determinierende
Seelische aller jener Objektivationen als typisches, sich gleichbleibendes
Triebhaftes. Wir sagen bewusst Triebhaftes und nicht Sexuelles, womit
wir den derPsychoanalyse gemachten Vorwurf : sie erk'äre alles aus Sexualität,

sie sei Pansexualismus, als falsch abweisen. Freilich trifft es zu,
dass die Libido, die sexuellen Triebe also, gegenüber den Ichtrieben
eine weit wichtigere Rolle spielen. Doch ist das hier Nebensache. - Sie

blieb aber nicht bei der einfachen Konstatierung der triebhaften Fundierung

alles Geistigen stehen, sie hat die Triebsituation - besonders in der

1 K Mittenzwey, Zur Soziologie der psychoanalytischen Erkenntnis, im von M. Scheler
herausgegebenen Sammelwerk Versuche zu einer Soziologie des Wissens, München und Leipzig 1924,
S. 365 ff.

148



Dichtung - in der bestimmten Gestalt des « Oedipuskomplexes »

aufgefunden. Diesen nachzuweisen blieb lange Zeit hindurch nicht nur Ziel
jeder Neurosenanalyse - wozu hier natürlich andere Dinge kamen -
sondern ebenso der eines Kunstwerkes. Stellte man ihn fest, dann war das

Erkenntnisbedürfnis auf eigenartige Weise befriedigt. Neuerdings nun
dringt man noch tiefer : Ranft) will die ganze Kulturentwicklung als

Reaktion auf das Trauma der Geburt begreifen. Was aber hat dies mit
Triebhaftem zu tun? - Man muss sich die seelische Situation des Foetus im
ihn umspülenden Fruchtwasser als vollendet zufrieden, d. h. als libido-
gesättigt vorstellen, wobei hier die - primär narzisstische - Libido die

Körperoberfläche des Embryos besetzt. Durch die Geburt wird diese

Zufriedenheit tiefgreifend erschüttert, somit auch die Libidobesetzung.
Der Libido muss aber irgendwie die Erinnerung an das intrauterine als

des lustvollsten Lebens bleiben : sie drängt immer dahin zurück, was ihr
teilweise im Geschlechtsakt und Schlaf gelingt. Aber auch alle geistigen
Werke sind zuletzt - im tiefsten Unbewussten - nichts anderes als

Ausdrucksformen der Sehnsucht, in den Mutterleib zurück zu kehren.
Ferenczi2) hat die Geburt, den Koitus usw. zur phylogenetischen Entwicklung

in Beziehung gesetzt. Nach ihm ist die Geburt die « ontogenetische
Parallele » der See-Eintrocknung, jener Katastrophe, bei der sich unsere
fischartigen Vorfahren an das Landleben anpassen mussten; die ganze
Mutterleibsexistenz der höheren Säugetiere ist nur eine Wiederholung der
Existenzform jener Fischzeit (1. c. S. 62/3), der Begattungsakt ein
teilweises Zurücksinken in das Meer (das in Gestalt des Fruchtwassers

gleichsam in den Leib der Mutter introjiziert worden ist).
Wir haben diese, wie man zugeben wird, sehr phantasievollen Hypothesen

nicht deshalb wiedergegeben, um ihre Wahrscheinlichkeit - die

im Original durch viele treffende Beispiele zu erhärten versucht wird -
abzuwägen, sondern um einen charakteristischen Zug des psychoanalytischen

Weltbildes zu veranschaulichen. Für die tiefenpsychologische
Uberzeugung kommen Redensarten, Gleichnisse usw. wie: der Embryo
schwimme wie der Fisch im Wasser (ein Wort des Biologen Hertwigs,
zit. nach Ferenczi 1. c. S. 75), der Hühnerembryo werde von der
Amnionflüssigkeit gewiegt wie von den Wogen des Meeres, das Meer die
Mutter alles Lebens usw. nicht von ungefähr. Sie seien, wenn auch tief
im Unbewussten determiniert. Wäre es nun nicht möglich - (augenblick-

*) 0. Rank, Das Trauma der Geburt und seine Bedeutung für die Psychoanalyse. Leipzig, Wien,
Zürich 1924.

') S. Ferenczi, Versuch einer Genitaltheorie. Leipzig, Wien, Zürich 1924.

149



lieh ist mir nicht mehr in Erinnerung, wo ich diesen Gedanken las; sollte

er sich überhaupt nirgends finden, so übernehme ich natürlich die

Verantwortung dafür; man wird zugeben, dass er durchaus in der Richtung
einer konsequenten Weiterführung obiger analytischer Spekulationen
liegt) - dass sich das Wissen um unsere phylogenetische Entwicklung
irgendwie im Unbewussten erhalten hat? Wenn sich alles vom Menschen
Geschaffene - auch Häuser, Werkzeuge usw. - als triebhaft determiniert,
das Gegebensein der « naturhaften » Außenwelt wenigstens teilweise von
der Lusterfüllung derselben - in der Kindheit völlig - abhängig erweist,
ist dann die Annahme so sehr gewagt, dass die Wahrnehmung ursprünglich

überhaupt allein vom „Lustprinzip" reguliert sei? M. a. W.: dass

wir ursprünglich die Außenwelt nur insoweit wahrnehmen, als sie Libido-
symbol sein kann, Wiederholung eines ursprünglichen - jetzt
unbewussten - Libidoobjektes. Wenn dies auch nicht ausdrücklich formuliert
wird, so liegt doch diese Uberzeugung der psychoanalytischen Erkenntnis
zugrunde. Ferenczi (1. c. S. 95) spricht vom Riechen als „biologischem
Vorbild" des Denkens, wobei ihm doch wohl der Gedanke vorschwebt,
dieses könne sich irgendwann einmal von jenem her entwickelt haben -
warum könnte sieb dann die gesamte Wahrnehmung nicht auch
phylogenetisch als ein Abkömmling der Libido oder des Triebhaften
überhaupt erweisen - beim Suchen des Geschlechtspartners oder der Nahrung
entstanden

Nach dieser Zuspitzung möchten wir das eigentlich Wesentliche der

psychoanalytischen Weltanschauung darin sehen, dass für sie die

gesamte Wirklichkeit nur insoweit Bedeutung hat, als sie Triebhaftes
verkörpert. Alles wird gleichsam auf das Triebmäßige als Koordinatensystem

bezogen. Die Umdeutung, in der Wirklichkeit nur Triebverkörpe-

rungen zu sehen, ist noch nicht vollendet; allein es ist dies nur eine Frage
dèr Zeit. Wie ist solches aber als Ziel überhaupt möglich? Nun, dass

es kein Wirkliches gibt, das nicht auch triebbedingt wäre, daran ist doch
heute nicht mehr zu zweifeln. Die Psychoanalyse hat diese Tatsache ins

Ungeheure gesteigert, vereinseitigt, vereinfacht. Es liegt darin gleichsam

- selbst vereinfacht gesehen - eine Umkehrung des magischen
Weltbildes : die Außenwelt wird nicht beseelt, von der eigenen Seele ihr
geliehen, sondern sie ist nur Symbol der eigenen Triebseele; analytisch
gesprochen: dort wird die Seele in die Außenwelt projiziert, hier die
Außenwelt in die Seele introjiziert. Natürlich trifft diese Formulierung
nicht wörtlich zu - darauf kommt es auch gar nicht an -, wir meinen

jedoch, dass in dieser Richtung das Tatsächliche der psychoanalytischen

150



Weltanschauung liegt. Kritisch ist dazu grundsätzlich folgendes zu sagen:
..Falsch" ist ein solches Weltbild nicht, es ist, wie bemerkt, einseitig;
der Wertakzent wird, von einer andern Einstellung aus gesehen, auf ein
Unwesentliches verlegt. „Falsch" würde es dann, wenn man behaupten
Wollte, das Wirkliche sei allein und einzig Triebhaftes; denn es gibt
Nicht-Triebhaftes, das ebenso wirklich ist, und dieses Andere - nennen
wir's das Geistige - ist eben für den Menschen wesentlicher. Ein Kunstwerk,

eine Religion fordert primär nicht eine „Trieb-Deutung", wiewohl
diese auch richtig ist - sondern einen geistigen Sinn1).

Bedenkt man, dass tatsächlich alles Wirkliche, auch die Erkenntnis
desselben, triebfundiert ist, dass die analytische Weltanschauung auf
diese Fundierung zurückgreift, so lässt sich begreifen, dass z. B. Ferenczi2)

sagen konnte, die Psychologie - womit er natürlich die Analyse meinte -
müsse Richterin der Philosophie sein. Freilich hat u. a. Pfister3) diese

Anmaßung u. E. mit Recht abgewiesen, sowie die Meinung, die analytische

Deutung einer Philosophie erschöpfe diese oder sei die „sachliche".
Wir glauben, dass jene diese um keinen Deut fördert, womit wir die
Berechtigung der Rede, man mache eine dunkle Philosophie durch
psychologische Deutung „verständlicher" leugnen; genau dasselbe gilt für
Religionen, Mythen, Märchen usw. Es ist einfach kurzsichtig, zu meinen,

man verstehe ein Märchen „besser", wenn man seine analytische Deutung

kennt und anerkennt; man versteht es dann eben analytisch - nicht
aber z. B. ästhetisch. Das Missverständnis, es sei die analytische Deutung
einer Dichtung z. B. die einzig richtige oder sinngemäßeste, hat,
abgesehen von seiner Falschheit, eine andere Konsequenz mit sich gebracht:
die Analysen von Kunstwerken usw. sind unendlich langweilig und
unfruchtbar geworden. Man weiß tatsächlich immer zum voraus, was
kommt, wie es Jaspers einmal gesagt hat. Die Einseitigkeit, anfänglich
als Forschungsmethode immer geboten, weil heuristisch wertvoll, führte
auf die Länge zu einer E nschränkung des Horizontes, die nicht ohne

Folgen bleiben konnte. Liest man z. B. Sadgers Psychoanalyse Hebbels,

so frägt man sich unwillkürlich, was denn diesen Dichter von irgend-

1) Vgl. dazu die überaus treffenden, zu ganz ähnlichen Resultaten gelangenden Ausführungen
des Grafen Keyserling, besonders im Weg zur Vollendung, Heft 6 und 8/9, Reichl, Darmstadt.
Es spricht sehr für den Weitblick des Philosophen, dass er, obwohl einerseits die Bedeutung der
Arbeiten von Schülern Freuds, die zumeist eine eintönige Anwendung der Erkenntnisse des Meisters

sind, sicher weit überschätzend, andererseits doch der Grenzen der Analyse sich klar bewusst
»st. Letzteres wurde ihm denn auch als unüberwundener Widerstand vorgeworfen.

2) Populäre Vorträge usw., S. 121.

3) 0. Pfister, Zum Kampf um die Psychoanalyse. Leipzig, Wien, Zürich 1920, S. 259.

151



einem unglücklichen Sexualpsychopathen trenne. Freud1) hat kürzlich
freilich gesagt, die Analyse könne nichts zur Aufklärung der künstlerischen

Begabung sagen - doch davon abgesehen geht ein eigenartig
ehrfurchtsloser Geist durch die analytischen Pathographien. Hier kommen

wir nun auf die Psychologie des tiefenpsychologischen Weltbildes - nochmals

sei's gesagt: nicht um die Freudsche Erkenntnis in ihrem sachlichen
Wert zu tangieren.

Die Psychoanalyse wiederholt immer wieder ihre Wertindifferenz;
äußerlich muss ihr diese auch wie jeder andern Psychologie zugestanden
werden. Allein faktisch entscheidet doch die Weltanschauung wertgemäß,

nur wird hier dem Wert zugesprochen, was in den herkömmlichen
Systemen das Wertlose katexochen bedeutet: das Triebhafte (natürlich
nicht im Verstände einer „Auslebetheorie")2). Darüber kann auch die

Sublimierungslehre nicht hinwegtäuschen: wertvoll ist ihr doch das

Forschungsobjekt wie überall, und dies ist der Trieb. Deshalb muss

vom analytischen Gesichtspunkte aus - Mittenzwey spricht von einer
„neurotischen Optik", ein Ausdruck, den wir als Übertreibung tatsächlicher

Verhältnisse ablehnen - jeder, der nicht nur Triebhaftes sieht,
zwangsläufig noch nicht alle Widerstände überwunden haben. Es ist
auch bezeichnend, wie Schriften anderer Forschungsrichtungen kritisiert
werden: man hat den Eindruck, als werde nur der Name Freuds darin
gesucht; einer phänomenologischen Arbeit z. B. wird vorgeworfen, sie

wende keine genetischen Gesichtspunkte an; es besteht eine Blindheit
für den Wert anderer Methoden. Dagegen werden Abhandlungen der

eigenen Richtung offensichtlich überwertet - nicht immer, das muss
gesagt werden; so ist der Kritik Sachs zu gedenken, die er letzthin Ranks
Trauma der Geburt widmete. Zieht man ferner die Tatsache herbei, wie
auffallend niedrig das Persönlichkeitsniveau vieler - nicht aller - Schüler
Freuds ist - sehr im Gegensatz zu diesem, dessen stilles, zurückgezogenes
Ausharren bewunderungswürdig ist; man kann nur bedauern, dass diese

Seite im Ich-Ideal seiner Schüler verdrängt wurde - auch solcher, die
sich von ihm getrennt haben, Stekel z. B., der sich in dieser Beziehung
wohl das Vollendetste leistet — ich sage, zieht man auch diese Tatsache

hinzu, so kann man der Folgerung nicht entweichen, dass Persönlichkeit

2) Die Medizin der Gegenwart in Selbstdarstellungen, 4. Band, S. 47, Leipzig 1925

2) Anmerkungsweise sei hier noch kurz auf jene Einstellung verwiesen, die man die heimliche

analytisch-ethische Wertung des Menschen nennen könnte: es offenbart sich in ihr ein
wahrhaft gigantischer Pessimismus; alles Gütige, Zarte wird als Maske mörderischer Impulse etc.
entlarvt. Die primäre Gefühlsbeziehung ist der Hass — ein solcher Satz kann durch die letzten
Formulierungen Freuds, die von der unbewussten Güte der „blonden Bestie" fast schüchtern
reden, nicht erschüttert werden. Wer aber mag leugnen, dass er früher nicht richtiger gesehen

152



Und Lehre in einem dauernden Wechselverhältnis stehen: in dieser wird
ständig eine große Lustquelle entdeckt, jene liefert stets - über und
neben den Patienten - neues Konfliktsmaterial, das in dieser seinen
wissenschaftlichen Niederschlag findet. Damit wird aber nicht der
törichte Vorwurf von neuem aufgewärmt : die Analytiker projizierten die
Dinge nur in die Patienten hinein, durchaus nicht; es wird einzig die
Tatsache formuliert, dass der Forscher mit den Konflikten des Patienten
seine eigenen „abreagiert", die vor ihm produzierten Phantasien selber
lustvoll miterlebt, dass in der Analyse geistiger Schöpfungen - die als

aus „Niedrigem" entstanden nachgewiesen werden - der Genius gleichsam

in die eigene Triebsphäre „hinabgezogen", womit u. a. der Macht-
Unterschied ausgeglichen wird (dabei braucht es sich nicht immer um
ein Ressentimentphänomen zu handeln, und es kann die Überlegenheit
des schöpferischen Menschen bewusst durchaus zugegeben werden). Wer
zuletzt einmal die Ohnmacht, die Unendlichkeit seelischen Geschehens

auch nur wissen zu können, erlebte, der wird den Wert des Haltes nicht
Unterschätzen, der durch die Rückführung des Seelischen auf das magisch
wirkende Wort „Libido" gefunden wurde; fein hat dies neuerdings auch

von Hattingberg1) erwähnt.
Dem Vorwurfe, wir hätten im Darstellungsversuch der psychoanalytischen

Weltanschauung zu sehr die Persönlichkeit des Analytikers
hereingezogen, begegnen wir mit dem Hinweise, dass für ein Weltbild durchaus
die Persönlichkeit entscheidend ist; dies hat nicht zuletzt die Psychoanalyse

unwiderlegbar nachgewiesen. Insofern auch die „objektive"
Wissenschaft nur der entpersönlichste Ausdruck des jeweiligen
Weltbildes darstellt, insoweit trifft die Rolle des Persönlichkeitsschicksals in
der analytischen Weltanschauung die Analyse selbst.

Aufgabe eines andern Weltbildes ist es, die Erkenntnis Freuds

bewusst losgelöst vom weltanschaulichen Hintergrunde und also gewissermaßen

erstorben, in ihrer ganzen Weite und Schwere aufzunehmen. Er
hat uns das Dämonische - in seinem einen Teil wenigstens - wieder
sehen gelernt, er hat uns sogar spielen gelernt mit ihm - nicht ohne
Gefahr freilich, wie jedes Spiel es mit sich bringt - und das wollen wir ihm
danken.

*) Hans v. Hattingberg, Zwischen Leben und Tod, im Leuchter, Reicbl, Darmstadt 1925, S. 98.

153


	Die psychanalytische Weltanschauung

