Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 2

Artikel: Die psychanalytische Weltanschauung
Autor: Kunz, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die psychanalytische Weltanschauung
Von Hans Kunz

Uber eine Weltanschauung zu reden, setzt im Grunde immer voraus,
dass man sie nicht — oder nicht mehr teilt; andernfalls kann man es nur
aus ihr heraus tun. Nun sind fiir eine Weltanschauung ihre grundlegenden
Annahmen entscheidend und wesentlich, der Ablehnung jener geht wohl
meist eine Ablehnung dieser voraus. Allein hier liegen die Dinge anders:
es besteht das Faktum, dass die grundlegenden Annahmen als richtig
und fruchtbar anerkannt, ihre ausbauenden Folgerungen jedoch verworfen
werden. Konkreter gesagt: die Psychoanalyse wird als psychologische
Methode und Lehre bejaht, als Weltanschauung verneint. Freud — allein
von ithm und seiner engern Schule soll hier die Rede sein — selber hat nie
von seiner Schopfung als einer Weltanschauung geschrieben, aber « hat
faktisch doch iiberall das weltanschauliche Interesse ausgelost» (Jas-
pers)'). Doch wird dieses in den Schriften seiner Schiiler, soweit ich sehen
kann, nirgends offen und ganz klar zugegeben. Im Gegenteil: sie wollen
die Psychoanalyse geschieden wissen von Philosophie und Metaphysik,
sie wollen Wissenschaft geben, von der es, im Gegensatz zu den Systemen
der Philosophie und Religion, die in ihrer Mannigfaltigkeit mit der Zahl
der verschiedenen Geistes- und Gemiitsrichtungen iibereinstimmen,
nur eine geben soll?). Dass wir uns der Illusion einer wahren Wissenschaft
nicht mehr hingeben, tut nichts zur Sache; beachtenswert in jenem Be-
kenntnis ist eben der Glaube, Wissenschaft zu geben. Dementsprechend
gibt es keine Abhandlung, in der die psychoanalytische Lehre als Welt-
anschauung skizziert wire; diese Aufgabe besteht fiir uns. Aus der Lite-
ratur soll versucht werden, hinter wissenschaftlichen und wissenschaftlich
eingekleideten Argumentationen die stillschweigenden weltanschau-
lichen Uberzeugungen und Impulse heraustreten zu lassen. Es wird sich
dabei nicht umgehen lassen, hie und da Andeutungen zu machen iiber
die « Psychologie der Psychoanalytiker » — woriiber im allgemeinen eine
eigentiimliche Stille herrscht, was bei dem Willen zur Wahrheit, auch
wo er schwer zu ertragen, nicht recht verstandlich ist — oder nur zu sehr.
Allein es geschieht dies nicht in der Absicht, die behaupteten Tatsachen
in threm sachlichen Werte herabzusetzen, iiberhaupt irgendwie zu

1) K Jaspers, Allgemeine Psychopathologie, 3. Auflage. Berlin 1923, S. 320,
*) S. Ferenczi, Philosophie und Psychoanalyse, Imago, 1. Jahrg. 1912; jetzt auch in seinen Popu-
liren 1/, ortréigen iiber Psychoanalyse, Leipzig, Wien, Ziirich 1922, S. 121,

147



beriihren, noch um irgendwelcher «Entlarvungen» willen, sondern allein
um das Weltanschauliche klarzulegen oder dieses psychologisch zu ver-
stehen. /

Es ist fiir unsern abendlindischen Kulturkreis — vielleicht fiir alle —
ein ganz einzigartiges Phinomen, dass aus einer rein medizinischen, thera-
peutischen Angelegenheit — eben dies unterscheidet sie von sog. « reli-
gidsen » Bewegungen, fiir die eine weltanschauliche Geste von vornherein
wesentlich ist — sich ein derart umfassendes Erlebnis entwickeln konnte,
wie es die Psychanalyse bedeutet. Die Griinde dafiir zu suchen, ist hier
nicht beabsichtigt. Wir verweisen in dieser Beziehung auf einen ersten
Versuch von Kuno Mittenzwey"), der sicherlich viel Zutreffendes enthilt,
mit dem wir uns aber in der deutlich ablehnenden Grundeinstellung, die
zwischen den Zeilen durchschimmert, nicht identifizieren. Bekanntlich
sind die an Neurotikern gewonnenen Erkenntnisse nicht nur auf « nor-
male » und psychotische Menschen, sondern auch auf — man kann wohl
sagen —samtliche Objektivationen der Kultur und Zivilisation angewendet
worden. Kunstwerke sind in ihrer besonders inhaltlichen Determination
von typischen, immer wiederkehrenden seelischen Erlebnissen und Situa-
tionen der Schopfer, die diese mit allen Menschen teilen, durchschaut
worden, so gut wie philosophische und religise Weltanschauungen z. B.
als kompensatorische Uberbauung erlebter Krinkungen begriffen werden.
Selbst bei wissenschaftlichen Entdecl(ungen wurde ihr seelischer Unterbau
gezeigt. Dies alles griindet an sich auf einer Selbstverstindlichkeit: na-
tiirlich sind Kunstwerke, Philosophien, Religionen, Wissenschaften usw.
von Psychischem durchwirkt, genauer: determiniert. Sie sind das genau so
wie die einfachsten Wahrnehmungen der Auflenwelt. Allein, was der
psychoanalytischen Deutung eigentiimlich und ihr die zahllosen, affekt-
vollen Angriffe zuzog, ist das Folgende: sie sieht das determinierende
Seelische aller jener Objektivationen als typisches, sich gleichbleibendes
Triebhaftes. Wir sagen bewusst Triebhaftes und nicht Sexuelles, womit
wir den derPsychoanalyse gemachten Vorwurf : sie erk’are alles aus Sexua-
litat, sie sel Pansexualismus, als falsch abweisen. Freilich trifft es zu,
dass die Libido, die sexuellen Triebe also, gegeniiber den Ichtrieben
eine weit wichtigere Rolle spielen. Doch ist das hier Nebensache. - Sie
blieb aber nicht bei der einfachen Konstatierung der triebhaften Fundie-
rung alles Geistigen stehen, sie hat die Triebsituation — besonders in der

1) K. Mittenzwey, Zur Soziologie der psychoanalytischen Erkenntnis, im von M. Scheler heraus-
gegebenen Sammelwerk Versuche zu einer Soziologie des Wissens, Miinchen und Leipzig 1924,

S. 365 ff.

148



Dichtung - in der bestimmten Gestalt des « Oedipuskomplexes » aufge-
funden. Diesen nachzuweisen blieb lange Zeit hindurch nicht nur Ziel
jeder Neurosenanalyse — wozu hier natiirlich andere Dinge kamen — son-
dern ebenso der eines Kunstwerkes. Stellte man 1hn fest, dann war das
Erkenntnisbediirfnis auf eigenartige Weise befriedigt. Neuerdings nun
dringt man noch tiefer: Rank!) will die ganze Kulturentwicklung als Re-
aktion auf das Trauma der Geburt begreifen. Was aber hat dies mit Trieb-
haftem zu tun? - Man muss sich die seelische Situation des Foetus im
thn umspiilenden Fruchtwasser als vollendet zufrieden, d. h. als libido-
gesittigt vorstellen, wobei hier die — primir narzisstische — Libido die
Karperoberfliche des Embryos besetzt. Durch die Geburt wird diese
Zufriedenheit tiefgreifend erschiittert, somit auch die Libidobesetzung.
Der Libido muss aber irgendwie die Erinnerung an das intrauterine als
des lustvollsten Lebens bleiben: sie dringt immer dahin zuriick, was ihr
teilweise 1m Geschlechtsakt und Schlaf gelingt. Aber auch alle geistigen
Werke sind zuletzt — im tiefsten Unbewussten — nichts anderes als Aus-
drucksformen der Sehnsucht, in den Mutterleib zuriick zu kehren. Fe-
renczi®) hat die Geburt, den Koitus usw. zur phylogenetischen Entwick-
lung in Beziehung gesetzt. Nach ithm ist die Geburt die « ontogenetische
Parallele » der See-Eintrocknung, jener Katastrophe, bei der sich unsere
fischartigen Vorfahren an das Landleben anpassen mussten; die ganze
Mutterleibsexistenz der héheren Saugetiere ist nur eine Wiederholung der
Existenzform jener Fischzeit (l. c. S. 62/3), der Begattungsakt ein teil-
weises Zuriicksinken in das Meer (das in Gestalt des Fruchtwassers
gleichsam in den Leib der Mutter introjiziert worden ist).

Wir haben diese, wie man zugeben wird, sehr phantasievollen Hypo-
thesen nicht deshalb wiedergegeben, um ihre Wahrscheinlichkeit — die
tm Original durch viele treffende Beispiele zu erhirten versucht wird -
abzuwigen, sondern um einen charakteristischen Zug des psychoanaly-
tischen Weltbildes zu veranschaulichen. Fiir die tiefenpsychologische
Uberzeugung kommen Redensarten, Gleichnisse usw. wie: der Embryo
schwimme wie der Fisch im Wasser (ein Wort des Biologen Hertwigs,
zit. nach Ferenczi 1. c. S.75), der Hithnerembryo werde von der Am-
nionfliissigkeit gewiegt wie von den Wogen des Meeres, das Meer die
Mutter alles Lebens usw. nicht von ungefihr. Sie seien, wenn auch tief
im Unbewussten determiniert. Wire es nun nicht méglich — (augenblick-

1) O. Rank, Das Trauma der Geburt und seine Bedeutung fiir die Psychoanalyse. Leipzig, Wien,
Zirich 1924.
%) S. Ferenczi, Versuch einer Genitaltheorie. Leipzig, Wien, Ziirich 1924,

149



lich 1st mir nicht mehr in Erinnerung, wo ich diesen Gedanken las; sollte
er sich iiberhaupt nirgends finden, so iibernehme ich natiirlich die Ver-
antwortung dafiir; man wird zugeben, dass er durchaus in der Richtung
einer konsequenten Weiterfilhrung obiger analytischer Spekulationen
liegt) — dass sich das Wissen um unsere phylogenetische Entwicklung
irgendwie im Unbewussten erhalten hat? Wenn sich alles vom Menschen
Geschaffene — auch Héuser, Werkzeuge usw. — als triebhaft determiniert,
das Gegebensein der « naturhaften » Auflenwelt wenigstens teilweise von
der Lusterfiillung derselben — in der Kindheit vollig — abhéngig erweist,
ist dann die Annahme so sehr gewagt, dass die Wahrnehmung urspriing-
lich tiberhaupt allein vom ,,Lustprinzip* reguliert se1? M. a. W.: dass
wir urspriinglich die Auflenwelt nur insoweit wahrnehmen, als sie Libido-
symbol sein kann, Wiederholung eines urspriinglichen - jetzt unbe-
wussten — Libidoobjektes. Wenn dies auch nicht ausdriicklich formuliert
wird, so liegt doch diese Uberzeugung der psychoanalytischen Erkenntnis
zugrunde. Ferenczi (I. c. S. 95) spricht vom Riechen als ,,biologischem
Vorbild* des Denkens, wobei thm doch wohl der Gedanke vorschwebt,
dieses konne sich irgendwann einmal von jenem her entwickelt haben -
warum kénnte sich dann die gesamte Wahrnehmung nicht auch phylo-
genetisch als ein Abkémmling der Libido oder des Triebhaften iiber-
haupt erweisen — beim Suchen des Geschlechtspartners oder der Nahrung
entstanden ?

Nach dieser Zuspitzung méchten wir das eigentlich Wesentliche der
psychoanalytischen Weltanschauung darin sehen, dass fiir sie die ge-
samte Wirklichkeit nur insoweit Bedeutung hat, als sie Triebhaftes ver-
kérpert. Alles wird gleichsam auf das TriebmiBige als Koordinaten-
system bezogen. Die Umdeutung, in der Wirklichkeit nur Triebverksrpe-
rungen zu sehen, ist noch nicht vollendet; allein es ist dies nur eine Frage
der Zeit. Wie ist solches aber als Ziel iiberhaupt moglich? Nun, dass
es kein Wirkliches gibt, das nicht auch triebbedingt wire, daran ist doch
heute nicht mehr zu zweifeln. Die Psychoanalyse hat diese Tatsache ins
Ungeheure gesteigert, vereinseitigt, vereinfacht. Es liegt darin gleichsam
— selbst vereinfacht gesehen — eine Umkehrung des magischen Welt-
bildes: die Auflenwelt wird nicht beseelt, von der eigenen Seele ihr ge-
liehen, sondern sie ist nur Symbol der eigenen Triebseele; analytisch
gesprochen: dort wird die Seele in die Auflenwelt projiziert, hier die
Auflenwelt in die Seele introjiziert. Natiirlich trifft diese Formulierung
nicht wértlich zu — darauf kommt es auch gar nicht an —, wir meinen
jedoch, dass in dieser Richtung das Tatséichliche der psychoanalytischen

150



Weltanschauung liegt. Kritisch ist dazu grundsitzlich folgendes zu sagen:
»Falsch' ist ein solches Weltbild nicht, es ist, wie bemerkt, einseitig;
der Wertakzent wird, von einer andern Einstellung aus gesehen, auf ein
Unwesentliches verlegt. ,,Falsch® wiirde es dann, wenn man behaupten
wollte, das Wirkliche sei allein und einzig Triebhaftes; denn es gibt
Nicht-Triebhaftes, das ebenso wirklich ist, und dieses Andere — nennen
wir's das Geistige — ist eben fiir den Menschen wesentlicher. Ein Kunst-
werk, eine Religion fordert primar nicht eine ,, Trieb-Deutung”, wiewohl
diese auch richtig ist — sondern einen geistigen Sinn?).

Bedenkt man, dass tatsichlich alles Wirkliche, auch die Erkenntnis
desselben, triebfundiert ist, dass die analytische Weltanschauung auf
diese Fundierung zuriickgreift, so lasst sich begreifen, dass z. B. Ferenczi®)
sagen konnte, die Psychologie — womit er natiirlich die Analyse meinte -
miisse Richterin der Philosophie sein. Freilich hat u. a. Pfister®) diese
Anmafung u. E. mit Recht abgewiesen, sowie die Meinung, die analyti-
sche Deutung einer Philosophie erschopfe diese oder sei die ,,sachliche™.
Wir glauben, dass jene diese um keinen Deut férdert, womit wir die Be-
rechtigung der Rede, man mache eine dunkle Philosophie durch psycho-
logische Deutung ,,verstindlicher” leugnen; genau dasselbe gilt fiir
Religionen, Mythen, Mirchen usw. Es ist einfach kurzsichtig, zu meinen,
man verstehe ein Marchen ,,besser”, wenn man seine analytische Deu-
tung kennt und anerkennt; man versteht es dann eben analytisch — nicht
aber z. B. asthetisch. Das Missverstindnis, es sei die analytische Deutung
einer Dichtung z. B. die einzig richtige oder sinngemifleste, hat, abge-
sehen von seiner Falschheit, eine andere Konsequenz mit sich gebracht:
die Analysen von Kunstwerken usw. sind unendlich langweilig und un-
fruchtbar geworden. Man weif} tatsichlich immer zum voraus, was
kommt, wie es Jaspers einmal gesagt hat. Die Einseitigkeit, anfinglich
als Forschungsmethode immer geboten, weil heuristisch wertvoll, fiihrte
auf die Linge zu einer E'nschrinkung des Horizontes, die nicht ohne
Folgen bleiben konnte. Liest man z. B. Sadgers Psychoanalyse Hebbels,
so fragt man sich unwillkiirlich, was denn diesen Dichter von irgend-

1) Vgl. dazu die iiberaus treffenden, zu ganz dhnlichen Resultaten gelangenden Ausfithrungen
des Grafen Keyserling. besonders im Weg zur Vollendung, Heft 6 und 8/9, Reichl, Darmstadt.
Es spricht sehr fiir den Weitblick des Philosophen, dass er, obwohl einerseits die Bedeutung der
Arbeiten von Schiilern Freuds, die zumeist eine einténige Anwendung der Erkenntnisse des Mei-
sters sind, sicher weit iiberschitzend, andererseits doch der Grenzen der Analyse sich klar bewusst
ist. Letzteres wurde ihm denn auch als uniiberwundener Widerstand vorgeworfen.

2) Populire Vortrdge usw., S. 121.

3) Q. Pfister, Zum Kampf um die Psychoanalyse. Leipzig, Wien, Ziirich 1920, S. 259.

151



einem ungliicklichen Sexualpsychopathen trenne. Freud') hat kiirzlich
freilich gesagt, die Analyse kénne nichts zur Aufklirung der kiinstle-
rischen Begabung sagen — doch davon abgesehen geht ein eigenartig
ehrfurchtsloser Geist durch die analytischen Pathographien. Hier kommen
wir nun auf die Psychologie des tiefenpsychologischen Weltbildes — noch-
mals sei’s gesagt : nicht um die Freudsche Erkenntnis in ihrem sachlichen
Wert zu tangieren.

Die Psychoanalyse wiederholt immer wieder ihre Wertindifferenz;
duflerlich muss 1hr diese auch wie jeder andern Psychologie zugestanden
werden. Allein faktisch entscheidet doch die Weltanschauung wertgemaf,
nur wird hier dem Wert zugesprochen, was in den herkémmlichen
Systemen das Wertlose katexochen bedeutet: das Triebhafte (natiirlich
nicht im Verstande einer ,,Auslebetheorie”)?). Dariiber kann auch die
Sublimierungslehre nicht hinwegtiuschen: wertvoll ist thr doch das
Forschungsobjekt wie iiberall, und dies ist der Trieb. Deshalb muss
vom analytischen Gesichtspunkte aus — Mittenzwey spricht von einer
,,neurotischen Optik", ein Ausdruck, den wir als Ubertreibung tatsich-
licher Verhiltnisse ablehnen — jeder, der nicht nur Triebhaftes sieht,
zwangslaufig noch nicht alle Widerstinde iiberwunden haben. Es ist
auch bezeichnend, wie Schriften anderer Forschungsrichtungen kritisiert
werden: man hat den Eindruck, als werde nur der Name Freuds darin
gesucht; einer phinomenologischen Arbeit z. B. wird vorgeworfen, sie
wende keine genetischen Gesichtspunkte an; es besteht eine Blindheit
fiir den Wert anderer Methoden. Dagegen werden Abhandlungen der
eigenen Richtung offensichtlich iiberwertet — nicht immer, das muss ge-
sagt werden; so ist der Kritik Sachs zu gedenken, die er letzthin Ranks
Trauma der Geburt widmete. Zieht man ferner die Tatsache herbei, wie
auffallend niedrig das Personlichkeitsniveau vieler — nicht aller — Schiiler
Freuds ist — sehr im Gegensatz zu diesem, dessen stilles, zuriickgezogenes
Ausharren bewunderungswiirdig ist; man kann nur bedauern, dass diese
Seite im Ich-Ideal seiner Schiiler verdriangt wurde — auch solcher, die
sich von 1hm getrennt haben, Stekel z. B., der sich in dieser Beziehung
wohl das Vollendetste leistet — ich sage, zieht man auch diese Tatsache
hinzu, so kann man der Folgerung nicht entweichen, dass Personlichkeit

1) Die Medizin der Gegenwart in Selbstdarstellungen, 4. Band, S. 47, Leipzig 1925

) Anmerkungsweise sei hier noch kurz auf jene Einstellung verwiesen, die man die heim-
liche analytisch-ethische Wertung des Menschen nennen kénnte: es offenbart sich in ihr ein
wahrhaft gigantischer Pessimismus; alles Giitige, Zarte wird als Maske marderischer Impulse etc.
entlarvt. Die primire Gefiihlsbeziechung ist der Hass — ein solcher Satz kann durch die letzten
Formulierungen Freuds, die von der unbewussten Giite der ,,blonden Bestie** fast schiichtern
reden, nicht erschiittert werden. Wer aber mag leugnen, dass er frither nicht richtiger gesehen?

152



und Lehre in einem dauernden Wechselverhiltnis stehen: in dieser wird
stindig eine grofle Lustquelle entdeckt, jene liefert stets — iiber und
neben den Patienten — neues Konfliktsmaterial, das in dieser seinen
wissenschaftlichen Niederschlag findet. Damit wird aber nicht der
tdrichte Vorwurf von neuem aufgewirmt: die Analytiker projizierten die
Dinge nur in die Patienten hinein, durchaus nicht; es wird einzig die
Tatsache formuliert, dass der Forscher mit den Konflikten des Patienten
seine eigenen ,,abreagiert’, die vor thm produzierten Phantasien selber
lustvoll miterlebt, dass in der Analyse geistiger Schépfungen — die als *
aus ,,Niedrigem entstanden nachgewiesen werden — der Genius gleich-
sam 1n die eigene Triebsphire ,,hinabgezogen*, womit u. a. der Macht-
unterschied ausgeglichen wird (dabei braucht es sich nicht immer um
ein Ressentimentphinomen zu handeln, und es kann die Uberlegenheit
des schopferischen Menschen bewusst durchaus zugegeben werden). Wer
zuletzt einmal die Ohnmacht, die Unendlichkeit seelischen Geschehens
auch nur wissen zu kénnen, erlebte, der wird den Wert des Haltes nicht
unterschitzen, der durch die Riickfithrung des Seelischen auf das magisch
wirkende Wort ,,Libido* gefunden wurde; fein hat dies neuerdings auch
von Hattingberg') erwéhnt.

Dem Vorwurfe, wir hitten im Darstellungsversuch der psychoanaly-
tischen Weltanschauung zu sehr die Personlichkeit des Analytikers herein-
gezogen, begegnen wir mit dem Hinweise, dass fiir ein Weltbild durchaus
die Personlichkeit entscheidend ist; dies hat nicht zuletzt die Psycho-
analyse unwiderlegbar nachgewiesen. Insofern auch die ,,objektive"
Wissenschaft nur der entpersénlichste Ausdruck des jeweiligen Welt-
bildes darstellt, insoweit trifft die Rolle des Personlichkeitsschicksals in
der analytischen Weltanschauung die Analyse selbst.

Aufgabe eines andern Weltbildes ist es, die Erkenntnis Freuds be-
wusst losgelést vom weltanschaulichen Hintergrunde und also gewisser-
maflen erstorben, in ihrer ganzen Weite und Schwere aufzunehmen. Er
hat uns das Dimonische - in seinem einen Teil wenigstens — wieder
sehen gelernt, er hat uns sogar spielen gelernt mit thm — nicht ohne Ge-
fahr freilich, wie jedes Spiel es mit sich bringt — und das wollen wir ihm
danken.

1) Hans v. Hattingberg, Zwischen Leben und Tod, im Leuchter, Reichl, Darmstadt 1925, S. 98.

153



	Die psychanalytische Weltanschauung

