
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 2

Artikel: Kardinal J. H. Newman

Autor: Nigg, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kardinal J. H. Newman

Von Walter Nigg

« Das Zeitalter bewegt sich nach einem gewissen Etwas vorwärts, und
unglücklicherweise ist die einzige religiöse Gemeinschaft unter uns, welche
in den letzten Jahren praktisch in dem Besitze dieses Etwas gewesen ist,
die Kirche von Rom.» Das sind die Worte, mit denen Newman die Situation

seiner Zeit und seiner seelischen Verfassung beschreibt, die die Situation

unserer Zeit und unserer seelischen Verfassung zu sein scheint. Wie
von den Toten auferweckt, steht unerwartet Newman wieder unter uns,
in seiner Gestalt, mit seinen Fragen und mit seinen Antworten, als wären
sie von uns selbst aufgeworfen und gegeben. Bereits kann von einer
«deutschen Newmanbewegung» gesprochen werden, der wir in den
letzten Jahren nicht weniger als drei neue Ausgaben von Newmans Werken

verdanken.1) Der bekannte Kierkegaard-Ubersetzer Theodor Häcker trat
Unter dem Eindruck der Lektüre von Newmans Werken zur katholischen
Kirche über und behauptet, dass die Philosophie und Theologie sich

nicht mehr länger einer eingehenden Beschäftigung mit Newman werde
entziehen können. Vielfach wird Newman als der « religiöse Genius der
Gegenwart » bezeichnet, dessen Botschaft keineswegs eine konfessionelle,
sondern durchaus eine allgemeine sei. Wird doch von seinem Land
bezeugt, dass es, obwohl es in einem Jahrhundert einen Byron und Shelley,
einen Walter Scott und Charles Dickens, einen Carlyle und Darwin
erlebt habe, von Newman am stärksten in Schach gehalten worden sei Und
das allein durch eine rein religiöse Angelegenheit.

Es ist nicht das seltsame und eigenartige Bild seiner Person, die ein

psychologisches Rätsel darstellt, das heute das Primäre seiner neuen
Wirksamkeit ist. Zweifellos übt das Geheimnisvolle und Abgründige seiner
Persönlichkeit einen beinahe magischen Bann aus. Von königlichem Adel
Und von Shakespearscher Dimension ist seine Gestalt. Mit der Erwähnung

seiner Genealogie - der Vater soll aus einer holländischen Juden-

*) Von dem 40 bändigen Schrifttum Newmans wurden einzelne Werke seit 1846 ins Deutsche
übertragen. Die erste größere Ausgabe veranstaltete 1922 der feinsinnige Newmankenner Dr. M.
Laros im Umfang von 10 Bänden, die gegenwärtig noch im Erscheinen begriffen ist (bei M.
Grünewald-Verlag in Mainz). E. Przywara und 0. Karrer geben bei Herder in Freiburg i. Br. (1923)
ein Newman-Werk heraus, welches ebenfalls bereits mehrere Bändchen umfasst Leider enthält
es keine zusammenhängenden Werke, sondern nur Auszüge aus Newmans Werken sind unter
verschiedenen Titeln wie Advent usw. vereinigt Der Theatinerverlag in München gibt seit 1924 im
Auftrag des Verbandes der Vereine kathol. Akademiker eine Newman-Ausgabe in zwei Abteilungen
heraus, wovon die erste Abteilung 10 Bände umfassen soll. Herausgeber sind Feuling, Przywara
und Paul Simon. - Eine größere deutsche Newman-Biographie fehlt noch.

137



familie, die Mutter von französischen Hugenotten abstammen - ist nicht
viel erklärt und überdies wird sie neuerdings bestritten. Das seelische
Geheimnis liegt in seiner Person selbst. Hier kreuzen sich seine Verschlossenheit

und sein Hang zur Einsamkeit mit all den entgegengesetzten
Tendenzen. Eine tiefe Melancholie und Resignation lag in seinem Gesicht,
das nie belebter wurde, als wenn er auf das Elend und die Hoffnungslosigkeit

der Welt zu sprechen kam. Streng hütete er « sein schmerzvollstes

Geheimnis, dass er vielleicht unfähig zur Liebe sei » (Laros). Diese ganze
Sensibilität und lyrische Weichheit wurde durchbrochen von einer
messerscharfen und stahlharten Logik, die oft vor ihrem eigenen Ergebnis zurückbebte.

Eine meisterhafte Dialektik schreckte nicht vor der vollständigen
Zertrümmerung seiner Feinde zurück. Er steigerte sie, dass es ihm eine
Wollust und « ein Vergnügen war, einen Gegner Schritt für Schritt bis an
den Rand eines intellektuellen Abgrundes zu drängen und ihm zu
überlassen, wie er den Rückweg finden wolle » (Blennerhassett). Es waren nicht
immer feine Mittel die er dazu anwandle, und das hat ihm früh den
Vorwurf der Unwahrhaftigkeit und Zweideutigkeit zugezogen. Sekundiert
wurde er darin durch eine feine Ironie und Satire, die zu seinen besten

Waffen gehörten und Pascals Lettres provinciales und Kierkegaards Augenblick

um nichts nachstehen. Das Ganze ist getragen von einem klassischen

Englisch, dem eine starke Uberzeugungskraft innewohnt. Aber nicht das

künstlerische Naturell Newmans, das in Romanen, lyrischen Gedichten und
feinemViolinspiel gleichermaßen Ausdruck fand, verleiht seinerPersönlich-
keit diese Geschlossenheit. Es ist der unverwandte Blick auf das eine Ziel,
was seiner unwiderstehlichen Macht über die Menschen, die ihm selbst

unverständlich war, zugrunde lag. Eine edle Askese beherrschte ihn, die
ihn gleichgültig gegen alles weltliche Treiben machte und die ihn auch

zur Abkehr von der Welt veranlasste. Man hat sich oft gewundert über sein

ausschließlich auf die englische Gedankenwelt gerichtetes Interesse; dass

er das deutsche Geistesleben kaum kannte - weder Kant noch Schopenhauer

hat er gelesen, von Goethe keine Zeile in deutscher Sprache -, nicht
besondere Kenntnisse vom romanischen Schrifttum besaß und an der
französischen Reaktion von de Maistre und Bonald unbekümmert voibei
ging. Auch sein englisches Wissen war nicht zu bedeutend, und Bücher
interessierten ihn nicht allzu stark. Alles verschlang das rein Religiöse,
welches ihn unverändert auf das Ewige blicken ließ und das seinem ganzen
Streben nach Heiligkeit zugrunde lag. In der Welt des Origenes und des

Clemens von Alexandrien, des Chrysostomus und Augustin lebte er aber

in völliger Gleichzeitigkeit. Obwohl in dem Fabrikdorf Birmingham die

138



Schiole rauchten, schien er vom beginnenden Zeitalter der Industrie und
des Handels nicht gestört, um allein, in klösterlicher Abgeschiedenheit
der Andacht und dem Studium, der religiösen Meditalion und Kontemplation

zu leben.
Es ist aber nicht das psychologische Problem seiner Person, das heute

Nieder im Vordergrund steht. Zwar scheint in Newman das Schicksal

unserer Zeit vorgebildet zu sein. Ob unsere zerfahrene Gegenwart den
Weg findet, den er gefunden hat, das wird heute als die Schicksalsfrage
bezeichnet. Nicht Ignatius von Loyola und nicht Alfonso Liguori kommen
der Krisis unserer aufgewühlten Zeit so entgegen, wie Newman, der alle
Unsere Kämpfe und Zweifel in seiner Brust ebenfalls durchgerungen hatte.
Zuletzt aber hatte er den Frieden gefunden und ward ein demütiger und
getreuer Sohn der katholischen Kirche. Diese Seite seines Wesens wird
heute so stark unterstrichen. Nicht genug kann von manchen auf sein
' verklärtes Lächeln, als echtes katholisches Ethos » und auf das « Beruhigte
Und Einfache » seiner geistigen Verwandtschaft mit der « klassischen

Religiosität der Kirchenväter » hingewiesen werden. Diese enge Beziehung
zur Patristik ist gewiss nicht zu bezweifeln und auch nicht seine völlige
Ergebenheit gegenüber der Kirche. Aber an eine andere Tatsache sei hier
doch kurz erinnert. Zu Newmans Lebzeiten schrieb der Erzbischof
Manning nach Rom, dass Newman das Zentrum aller antirömischen
Bestrebungen in England sei, und von Talbot wurde er als der gefährlichste
Mann in England bezeichnet. Pius IX. war von unzweideutigem
Misstrauen und Widerwillen gegen Newman erfüllt und seine Bücher

entgingen mit knapper Not dem Index. Viel Irrtum und Verleumdung mag
bei dieser Verkennung mitgespielt haben. Leo XIII., der eine andere
Einstellung zu Newman hatte als sein Vorgänger, mag es einigermaßen
gesühnt haben, indem er dem schlichten Priester sofort den Purpur schenkte,
Um dadurch, wie er sagte, « England und die Kirche selbst zu ehren ». Für
Newman war diese lange Verkennung eine der bittersten Enttäuschungen
ui seinem an Enttäuschungen so reichen Leben. Etwas vom Geruch des

Modernismus ist ihm in streng katholischen Kreisen bis beute geblieben.
Man bemüht sich zwar diese Tatsache heute nach Kräften zu vertuschen,
"idem man um so kräftiger die reife Katholizität des großen Kardinals
betont.

Hier gelangen wir nun zum Brennpunkt der heutigen Newmanbewe-

gUng. Nicht Newman « der düstere Problematiker », nicht seine
anglikanische Periode sei die maßgebende, sondern Newman der « Sohn des hl.
Philipp Neri », Newman als katholischer Apologet und religionsphilo-

139



sophischer Denker sollen das echte Wesen seiner Seele repräsentieren. Die
ganze frühere Epoche könne nur als Plattform gewertet werden, die zy
diesem Sprunge diente. - Nun hat nach Newmans eigener Aussage seine

innerste Sehnsucht erst in der katholischen Kirche ihre letzte Erfüllung
gefunden. Daran ist zunächst nicht zu zweifeln. Trotzdem aber lassen sich
die zwanzig Jahre, während welcher Newman der Hochkirche angehört
hatte, nicht übersehen. Zum mindesten ist der leidenschaftliche Sucher
und Forscher, der in unheimlicher Unruhe immer von neuem seinen Fragen

nachgeht, nicht weniger Ausdruck seines echten Wesens. Seine katholische

Zeit erscheint dagegen oft sogar wie eine Abschwächung, wenn es

wirklich so gewesen ist, dass er seit seiner Konversion « natürlich keine
Geschichte seiner religiösen Anschauungen mehr zu schreiben » habe,
dass er « keinerlei Besorgnis mehr im Herzen trug » und in « vollkommenem

Frieden und ungestörter innerer Ruhe gelebt habe, ohne je von einem
Zweifel heimgesucht » zu werden. Nun war er ja « nach stürmischer Fahrt
in den sichern Hafen» gefahren; aber war das nun alles wirklich so?

Warum dann dieses unruhige und gequälte Ringen auch in der angeblich

so beruhigten katholischen Zeit, das in der Tiefe immer wieder zu
verspüren ist und oft genug durchbricht? Ist das nicht ein Hinweis, dass auch
in dieser Periode seines Lebens nicht alles so einfach und sicher ist, wie
manche gar zu gern glauben möchten? War denn Newman nur in seiner
vorkatholischen Zeit ein Rigorist und « Jansenist » und wie man das alles

bezeichnen will Uberwand er denn einmal seine Bangigkeit und konnte
sich zur Milderung verstehen im Hinblick auf die Gnade und die
Sakramente? Nein, es ist einfach nicht wahr, dass Newmans Religiosität bis

zum Ubertritt eine Religion der Furcht und Angst war, die radikal
abgebrochen wurde, um dann eine Religion der Liebe zu werden. Immer
wusste Newman, dass alle Furcht in der Liebe eingebettet ist und alle

Liebe in der Furcht steht, soll sie nicht eitel werden. Nie vergaß er, dass

der Mensch mit Furcht und Zittern sein Heil erringen muss, dass Furcht
und Beben vor der Heiligkeit Gottes, die « Unruhe in der Uhr des christlichen

Lebens ist» (Kierkegaard). - Der Ubertritt Newmans und die ganze
anglikanische Zeit wird von der heutigen Newman-Bewegung zum großen

Teil vollständig falsch bewertet. Das grundlegende Erlebnis in Newmans
Leben war nicht seine Konversion, sondern seine erste« religiöse Einkehr »

in seiner Jugend. Seit jener Stunde beherrschte ihn das eine Thema: Gott
und die Seele. Wohl hat er später die englische Nationalkirche verlassen,
aber die englische Wesensart verließ ihn nie. Auch in der katholischen
Zeit ist er im Grunde der Mann der via media, von der wir noch

140



eingehender sprechen werden, geblieben. Es muss im Gegenteil die
anglikanische Periode als die viel fruchtbarere bezeichnet werden. Es ist, als ob
'n der katholischen Zeit seine Kraft versagt hätte, genau wie bei Angelus
Silesius. Niemand kann in Abrede stellen, dass die wissenschaftlichen
Leistungen in seiner katholischen Zeit gegenüber der anglikanischen
Epoche verschwindend klein sind. Das wird auch von bedeutenden
katholischen Newman-Forschern ohne weiteres zugegeben. Das tragische
Schicksal, das Newman widerfuhr in der katholischen Kirche von Seiten

seiner neuen Glaubensbrüder, die ihn nie ohne ein Gemisch von
Misstrauen und Scheu betrachteten, lähmte seine ganze Kraft. Alle seine

Unternehmungen, die Herausgabe der Heiligenlegenden, die Bibelübersetzung,
das Rektorat der Universität Dublin wurden von katholischer Seite
unterbunden."/

Das ist die eine Seite, die von der heutigen Newman-Bewegung m. E.
falsch bewertet wird; die andere ist die Lehre Newmans, die heute auf das

Piedestal erhoben wird. Das Buch des Jesuitenpaters E. Przywara über
Religionsbegründung - worin Newman als « Schutzgeist der Phänomenologie

» bezeichnet wird - kann hier geradezu als charakteristisch angeführt
Verden. Auch hier muss zugegeben werden, dass es Newman selbst immer
als « intellektuelle Feigheit » empfunden hat, für seinen Glauben keine

rationale Grundlage zu haben. Seine außergewöhnliche mathematische
Begabung lässt es als selbstverständlich erscheinen, dass er dem
philosophischen Moment in der Religion seine volle Aufmerksamkeit schenkte.
Und doch liegt dieser Betonung von Newmans Wesen ein Irrtum
zugrunde. Man braucht deswegen noch nicht seine Denkkraft zu verkleinern.
Aber was er als religionsphilosophischer Denker hervorgebracht hat, kann

nicht die Bedeutung beanspruchen, die ihr Häcker, Przywara usw. zu
geben versuchen. Der Zusammenhang von Scheler und Newman wird
ebenfalls leicht überschätzt und dient gewiss nicht zur Beweisung der
Katholizität des Letzteren. - Es ist hier nicht möglich die ganze Lehre
Newmans abzuwägen. Aber soviel darf gesagt werden, dass selbst seine

speziellsten Lehren wie z. B., dass in religiöser Beziehung nur durch Häufung

von Wahrscheinlichkeiten sich ein legitimer Beweis konstruieren
lasse, gerade den größten Bedenken ausgesetzt sind. Auch seine
religionsphilosophische Evolutionslehre scheint vor solchen nicht gesichert zu
sein. Doch es ist schon ein verfehlter Versuch, hier seinen Schwerpunkt zu
suchen. Newmans Bedeutung liegt nicht in seiner begrifflichen Aneignung
des kirchlichen Dogmas, und es hieße Trauben von den Disteln lesen, wollte
man hier Dinge erwarten, die nicht schon vor ihm gesagt worden sind.

141



Den Schlüssel zum innersten Wesen von Newman findet nur derjenige,
der ihn als rein religiösen Menschen, einzig um sein Heil besorgt, zu
verstehen versucht. Das hat auch Laros erkannt, wenn sich auch bei
ihm diese Einsicht mit anderen Tendenzen wieder etwas vermischt. Aus
seinem religiösen Leben entsprangen bei ihm alle Fragen. Diese existen-
zielle Veranlassung verleiht auch seiner « apologia pro vita sua » ihren
eigentümlichen Charakter. Darin liegt die Berechtigung, sie mitAugUstins
Konfessionen zu vergleichen. Nun wird es aber auch klar, warum man
nicht seine anglikanischePeriode geringschätzend übergehen und erst den
Newman der katholischen Zeit als den echten Newman darstellen kann.
Die innerste Tendenz seines Lebens blieb immer die gleiche; er kannte
kein anderes Ziel als das Leben nach den Maximen des Neuen Testamentes

zu gestalten. Das Wesen seiner Religiosität ist letztlich dasselbe geblieben :

Seit meinem fünfzehnten Jahr war das Dogma fundamentales Prinzip
meiner Religion. Ich kenne keine andere, ich vermag nicht in den Begriff
einer andern Religion einzudringen. Religion als bloßes Gefühl ist mir ein

Traum und ein Spott Was ich 1816 darüber dachte, hielt ich 1833 fest,

ganz ebenso wie ich es heute 1864 Und so Gott will bis ans Ende
festhalten werde ». Als stärkster Beweis für diese Einheit können seine Predigten

betrachtet werden, die in ihrer oratorischen Kraft wahre Meisterwerke
sind, die katholischen nicht minder als die anglikanischen. Sie können
beide nach katholischem Episkopatzeugnis auf jeder christlichen Kanzel
verkündet werden.

Da sich die anglikanische Periode als die eigentlich schöpferische
erwiesen hat, so müssen wir auch wieder an der Problemstellung, die dieser

Zeit zugrunde lag, anknüpfen. Es wird sich zeigen, dass diese Fragen uns
heute so verwandt sind Und nahe stehen. - Es kann nicht Aufgabe dieser

Zeilen sein, Newmans ganze Entwicklung in ihrer breiten Ausführlichkeit
und Langsamkeit darzustellen. Nicht zu vermeiden wären da eingehende,

theologische Erörterungen, die hier zuweit führen würden. Nur das

Grundproblem dieser Entwicklung sei hier aufgezeigt, weil das allein
unmittelbar mit den Fragen unserer Zeit zusammenhängt.

Newman wuchs in einer Zeit auf, in der das religiöse Leben im Niedergang

und Verfall war. Die Hochkirche war von unheilvollem Siechtum

ergriffen. Ihre Tradition war verblasst und es begann sich zu rächen, dass

die englische Reformation mehr eine politische, als eine religiöse Erscheinung

war. Die religiösen Gesichtspunkte waren entschwunden und die
Bischofswahl war eine parlamentarische Angelegenheit geworden. Hic et
ubique sagt Hamlet! Der Methodismus unter den beiden Wesleys und

142



Whitefield war eine erste Reaktion gegen diesen Niedergang; aber eine
Wendung herbeizuführen war ihm nicht beschieden.-Das war die
Atmosphäre, von welcher der junge Newman beeinflusst war. Er kam früh unter
den Einfluss des Skeptizismus; bekehrte sich mit 15 Jahren, geriet
vorübergehend wieder etwas unter liberale Einwirkungen, bis er schließlich in
Oxford die anglikanische Theologie in sich aufnahm. Hier wurde der
Grundstock für sein ganzes, reichbewegtes und unruhiges, an Siegen und
Niederlagen volles Leben gelegt. Von Oxford datieren auch die Bekanntschaften

mit dem zarten und lyrischen Keble, mit dessen Schüler Hurrell
Fronde, dem die Reformation ein schlecht eingerenkter Beinbruch war,
Und dem gelehrten Dr. Pusey. Sie alle waren für Newmans Entwicklung
von bestimmendem Einfluss.

Die eigentliche Berufungsstunde Newmans, über die beinahe ein
prophetisches Licht leuchtet, erreichte ihn auf einer Reise in Italien. Dort
blitzte ihm der Gedanke auf, dass ihm eine besondere Mission bevorstehe.

« Ich habe ein Werk in England zu vollbringen », dieses Bewusst-
sein durchdrang ihn mit elementarer Wucht und ließ ihn keine Stunde
mehr los. Als er auf das Krankenlager geworfen wurde, verließ ihn nie die
Gewissheit, dass er nicht sterben werde, bis er seine Mission erfüllt habe.

Was war diese Mission? Kurz vorher war in Frankreich die zweite
Revolution ausgebrochen. In England hatte das zur Folge, dass die
Regierung der Wighs zur Herrschaft gelangte. Einschneidende Eingriffe
wurden in das Leben der Kirche gemacht: Bistümer aufgehoben, die

Liturgie sollte der Zeit angepasst und die Kirche liberalisiert werden. Jetzt

war es Newman klar, was das Siechtum der Kirche verursachte : es war
der Liberalismus. « Die Lebensfrage war: wie konnte die Kirche vor dem
Liberalismus bewahrt werden ?» - Das war der Feind, gegen den Newman

auszog, den mit Seherblick erkannt zu haben sein bleibendes Verdienst ist
und von dem er nach eigenem Zeugnis in offener Feldschlacht besiegt
wurde. Unter Liberalismus verstand Newman keineswegs eine politische
Erscheinung. Er war ihm das «antidogmatische Prinzip und seine

Konsequenzen », also Zweifel und Fortschritt, Insubordination und Häresie,
Emanzipation und Revolution. Newman sah hier eine allgemeine
Geistestendenz, deren Ursprung er in die Aufklärung und in den englischen
Deismus zurückverlegte. Von dort leitete er jene « falsche Gedankenfreiheit

ab oder das Nachdenken über Dinge, in denen es wegen der
Anlage des menschlichen Geistes zu keinem Ergebnis führen kann und
deshalb nicht am Platze ist. » Dahin gehören die Urprinzipien und die
Offenbarungswahrheiten. Der Liberalismus war ihm der Missbrauch

143



jene geoffenbarten Ideen, die von jedem menschlichen Urteil
unabhängig sind, diesem Urteil zu unterwerfen und den Anspruch zu
erheben, dieselben nicht durch Autorität des göttlichen Wortes, sondern
durch innere Gründe zu stützen oder zu bestimmen.

Der Liberalismus schien ihm seines Sieges sicher zu sein, sobald er nur
einmal Boden gefasst hatte. Die Grundsätze der Reformation waren nach

Newman zu schwach, um ihm wirksam entgegentreten zu können. Mit
der Reformation kam erst dieser ganze Geist der Gesetzlosigkeit und der
Liberalismus ist der legitime Nachkomme der Reformation. Das Ende
des Liberalismus ist der Atheismus.1) Newman aber war voll Zorn und
Wut gegen die Wighs, deren Fortschritte ihn innerlich zerrieben.

Was stellte Newman dem Liberalismus entgegen Er war ihm nicht rat-
und hilflos preisgegeben, sondern stellte ihm eine feste Position gegenüber.
Das war das dogmatische Prinzip. Das Dogma bedeutete ihm eine
überzeitliche Wahrheit, dessen Inhalt ihm absolut war. Verwirklicht und
auferbaut war diese bestimmt formulierte Glaubenslehre auf dem Fundament
der sichtbaren Kirche. Hier aber lag nun der Knoten. Genau besehen hatte

nur Rom eine solche sichtbare Kirche, deren Haupt aber hielt er für den

Antichrist. Es galt also die Hochkirche wieder für diesen Gedanken zu
gewinnen und damit den Kampf zu eröffnen. Von einer festen Vereinigung
wollte Newman nichts wissen : « Lebendige Bewegungen gehen nicht von
Komitees aus und große Ideen werden nicht durch Briefwechsel
ausgewirkt, selbst wenn das Porto nocb so sehr herabgesetzt wird.» Auch
durch kein System ist je ein großes Werk vollbracht worden, « aber

Systeme gehen aus persönlichem Kraftaufwand hervor ». Niemals kann
ein Befreiungswerk die Tat vieler sein, sondern nur einzelner und zuletzt
heißt es hier : « wir fördern die Wahrheit durch das Opfer unserer selbst ».

Ein loser Kreis von Freunden in Oxford begann den Angriff gegen den

Liberalismus in Form von «zeitgemäßen Flugschriften» (Tracts for the

Times). Wir stehen damit vor dem sogenannten Traktarianismus, eine der
seltsamsten Bewegungen in der Kirchengeschichte des neunzehnten
Jahrhunderts, deren Seele und Führer bald Newman war. Man darf sogar

sagen, Newmans Geschichte ist die Geschichte der Oxforder Bewegung.
In unheimliche Gährung wurde das Land durch diese kleinen Blättchen

versetzt, und die Leidenschaften entbrannten auf beiden Seiten.

*) Diesem Gedankengang Newmans liegt selbstverständlich eine Verkennung der Reformation
und des Liberalismus zugrunde. Es braucht dies aber hier nicht weiter ausgeführt zu werden, da

es bereits des öftern gesagt wurde. Immerhin will bedacht sein, dass auch das östliche Christentum
(Leontjew, Solowjow, Chomj'akow, Dostojewsky usw.) die gleiche Anklage gegen den Protestantismus

erhebt.

144



Das Wesen des Traktarianismus bestand in der Frage nach dem Sinn
der Kirche. Auf das Zentralproblem ihrer Idee sollte eine Antwort
gegeben werden. Was ist die Kirche? Ist sie eine bloße Phrase? Ein soziologisches

Gebilde? Ein charitativer Verband? Oder ist sie eine geistige
Realität? Eine göttliche Institution? Der Leib des Christus? Diese göttliche

Wirklichkeit wollte der Traktarianismus gegen die liberale
Entleerung und Auflösung wieder gewinnen. Darum wurde auf die Kirchenväter

zurückgegriffen, darum die apostolische Sukzession und eine

strengere kirchliche Disziplin gefordert. Alle bloß religionssoziologischen
Deutungsversuche sollten niedergeschlagen werden, da sie das zerrissene
und wankende Kirchenwesen doch nicht heilen konnten. Dagegen sollte
der Geist der Urkirche wieder erfleht werden, « die Selbstverleugnung
hrer Asketen, die Geduld ihrer Märtyrer, die Unwiderstehliche Festigkeit

ihrer Bischöfe »; der ganze Gottesdienst wieder in die Sphäre der
Anbetung und der Heiligung, des Mysteriums und des Lobgesanges erhoben
Werden.

Diesen inneren Gehalt gab Newman dem Traktarianismus. Unter
Verzicht auf alle privaten Vei mutungen und Meinungen stellte er die via
rnedia auf, worunter er das geschickte Hindurchsteuern zwischen Scylla
Und Charybdis verstund, d. h. zwischen Rom und Protestantismus. Alle
seine Hoffnungen setzte er auf diese Karte. Aber durch die liberalen
Gegenstöße immer auf die konservativere Seite gedrängt, erhielten seine
Traktate eine immer stärker kathohsierende Färbung. Dadurch wurden
die Gemüter im Land noch mehr verwirrt und die Erregung stieg bis zum
Siedepunkt. Auf den Kanzeln und auf der Straße, in Gesellschaften und

in Zeitschriften wurde nur über diese Fragen gesprochen. Da brachte der
90. Traktat die Sache zum Ausbruch. Die Universität schritt ein und
Newmans Bischof verbot das weitere Erscheinen der Traktate. Newman
unterwarf sich sogleich. Die Folge war, dass der keimende Prozess der
Katholisierung noch stärker begann. Unaussprechlicher Schmerz war es

ihm, seine Tätigkeit von seiner Kirche verurteilt zu sehen. Er war «in
einem Zustand von moralischer Trockenheit » und ohne Ruhe und voll
Angst und Kummer. Schrecken ergriff ihn, wenn er sah, wohin die Sache

nun weiter trieb. Wie ein gehetztes Wild kam er sich vor, das nur nach

einem Schlupfwinkel sah, um in Stille verenden zu können. Von Tag zu
Tag wuchs seine Unruhe, bis er sich bewusst wurde, dass er, was seine

Zugehörigkeit zur Nationalkirche anbelangte auf dem Sterbebett lag. Es

war « ein langsames Hinsiechen, ein Aufflackern und Zusammensinken. »

Zwar wusste er, dass er ein theologisches System auferbaut hatte, welches

145



sehr kühn war und allem damaligen Protestantismus gänzlich unähnlich.
Doch war die via media gescheitert, es war ein « Stehen auf einem Bein »

gewesen. Unter tiefer Reue löste Newman seine anglikanischen
Verbindungen, allein mit sich selbst beschäftigt zog er sich nach Littlemore
zurück. Nicht die geringste Sympathie für Rom leitete ihn, sondern allein
die Vernunft wollte er jetzt in diesen Dingen walten lassen, Newman hat

nur, wenn ein unmittelbarer Ruf derPflicht an den Menschen erfolgte, ihm

gestattet die Konfession zu wechseln, niemals aber weil er eine andere

Kirche einfach bevorzugte und an ihrem Gottesdienst mehr Freude habe.
« Die Frage lautete einfach: kann ich (ganz persönlich, nicht ein anderer
sondern kann ich) in der englischen Kirche selig werden? Könnte ich
noch diese Nacht ruhig sterben » Es ist hier nicht möglich alle die

Erwägungen und Bedenken anzuführen - obwohl erst dann Newmans letzte
und innerste Motive verständlich würden - die seine Konversion so

tragisch machten und sie so unendlich verlangsamten. Oft scheint er sich
direkt wieder zu sträuben, zuletzt aber gebot nicht mehr die Vernunft,
sondern sein Gewissen ihm, den schweren Schritt zu tun. Zwei Jahre
nach seiner Amtsniederlegung schrieb er an seine Freunde, dass er diesen

Abend den Passionistenpater Dominikus erwarte um ihn « um Aufnahme
in die eine Herde Christi zu bitten...» Er beichtete ihm und empfing am
andern Morgen die Eucharistie in einer Gestalt.

« Die anglikanische Kirche aber taumelte unter dem Austritt Newmans

» (Disraeli).
Wir haben hier nicht mit Newman über seine Kapitulation zu rechten,

nicht darüber zu reden, dass er den Liberalismus nicht überwunden und
besiegt hat, sondern statt dessen in den Schoß der Kirche geflohen ist,
nicht darüber, dass er den Kampf aufgab und Trost und Frieden suchte,
und auch nicht darüber, dass er die gewaltige innere Bewegtheit und
Unruhe in diesem Maße auf die Dauer nicht ertragen hat. Das alles ist seine

Angelegenheit.
Wir aber haben Anlass zu bedenken, warum ein solcher Mensch nicht

im Protestantismus bleiben konnte. Und wir sind dieser Pflicht nicht
enthoben durch die Bemerkung, dass die anglikanische Kirche heute etwas
anderes sei, als sie es zu Newmans Zeiten war; denn was an diesem inneren
Wandel Wahrheit ist, das geschah durch Newmans Tat.

146


	Kardinal J. H. Newman

