Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 2

Artikel: Kardinal J. H. Newman

Autor: Nigg, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kardinal J. H. Newman
Von Walter Nigg

«Das Zeitalter bewegt sich nach einem gewissen Etwas vorwirts, und
ungliickl.cherweise ist die einzige religiose Gemeinschaft unter uns, welche
in den letzten Jahren praktisch in dem Besitze dieses Etwas gewesen ist,
die Kirche von Rom. Das sind die Worte, mit denen Newman die Situa-
tion seiner Zeit und seiner seelischen Verfassung beschreibt, die die Situa-
tion unserer Zeit und unserer seelischen Verfassung zu sein scheint. Wie
von den Toten auferweckt, steht unerwartet Newman wieder unter uns,
n seiner Gestalt, mit seinen Fragen und mit seinen Antworten, als wiren
sie von uns selbst aufgeworfen und gegeben. Bereits kann von einer
¢ deutschen Newmanbewegung » gesprochen werden, der wir in den
letzten Jahren nicht weniger als drei neue Ausgaben von Newmans Werken
verdanken.!) Der bekannte Kierkegaard-Ubersetzer Theodor Hacker trat
unter dem Eindruck der Lektiire von Newmans Werken zur katholischen
Kirche iiber und behauptet, dass die Philosophie und Theologie sich
nicht mehr linger einer eingehenden Beschiftigung mit Newman werde
entziehen kénnen. Vielfach wird Newman als der «religiose Genius der
Gegenwart» bezeichnet, dessen Botschaft keineswegs eine konfessionelle,
sondern durchaus eine allgemeine sei. Wird doch von seinem Land be-
zeugt, dass es, obwohl es in einem Jahrhundert einen Byron und Shelley,
einen Walter Scott und Charles Dickens, einen Carlyle und Darwin er-
lebt habe, von Newman am stirksten in Schach gehalten worden sei und
das allein durch eine rein religiése Angelegenheit.

Es ist nicht das seltsame und eigenartige Bild seiner Person, die ein
psychologisches Ritsel darstellt, das heute das Primire seiner neuen Wirk-
samkeit i1st. Zweifellos iibt das Geheimnisvolle und Abgriindige seiner
Perssnlichkeit einen beinahe magischen Bann aus. Von kéniglichem Adel
und von Shakespearscher Dimension ist seine Gestalt. Mit der Erwih-
nung seiner Genealogie — der Vater soll aus einer hollindischen Juden-

1) Von dem 40 bindigen Schrifttum Newmans wurden einzelne Werke seit 1846 ins Deutsche
iibertragen. Die erste groflere Ausgabe veranstaltete 1922 der feinsinnige Newmankenner Dr. M.
Laros im Umfang von 10 Binden, die gegenwirtig noch im Erscheinen begriffen ist (bei M.
Criinewald-Verlag in Mainz). E. Przywara und O. Karrer geben bei Herder in Freiburg i. Br. (1923)
ein Newman-Werk heraus, welches ebenfalls bereits mehrere Bindchen umfasst Leider enthalt
es keine zusammenhingenden Werke, sondern nur Ausziige aus Newmans Werken sind unter ver-
schiedenen Titeln wie Advent usw. vereinigt Der Theatinerverlag in Miinchen gibt seit 1924 im
Auftrag des Verbandes der Vereine kathol. Akademiker eine Newman-Ausgabe in zwei Abteilungen
heraus, wovon die erste Abteilung 10 Bande umfassen soll. Herausgeber sind Feuling, Przywara
und Paul Simon. — Eine gréBere deutsche Newman-Biographie fehlt noch.

137



familie, die Mutter von franzésischen Hugenotten abstammen —ist nicht
viel erklirt und iiberdies wird sie neuerdings bestritten. Das seelische Ge-
heimnis liegt in seiner Person selbst. Hier kreuzen sich seine Verschlossen-
heit und sein Hang zur Einsamkeit mit all den entgegengesetzten Ten-
denzen. Eine tiefe Melancholie und Resignation lag in seinem Gesicht,
das nie belebter wurde, als wenn er auf das Elend und die Hoffnungs-
losigkeit der Welt zu sprechen kam. Streng hiitete er « sein schmerzvollstes
Geheimnis, dass er vielleicht unfahig zur Liebe sei » (Laros). Diese ganze
Sensibilitit und lyrische Weichheit wurde durchbrochen von einer messer-
scharfen und stahlharten Logik, die oft vor ithrem eigenen Ergebnis zuriick-
bebte. Eine meisterhafte Dialektik schreckte nicht vor der vollstindigen
Zertriimmerung seiner Feinde zuriick. Er steigerte sie, dass es thm eine
Wollust und « ein Vergniigen war, einen Gegner Schritt fiir Schritt bis an
den Rand eines intellektuellen Abgrundes zu dringen und ihm zu iiber-
lassen, wie er den Riickweg finden wolle » (Blennerhassett). Es waren nicht
immer feine Mittel die er dazu anwandte, und das hat thm frith den Vor-
wurf der Unwahrhaftigkeit und Zweideutigkeit zugezogen. Sekundiert
wurde er darin durch eine feine Ironie und Satire, die zu seinen besten
Watfen gehorten und Pascals Letires provinciales und Kierkegaards Augen-
blick um nichts nachstehen. Das Ganze ist getragen von einem klassischen
Englisch, dem eine starke Uberzeugungskraft innewohnt. Aber nicht das
kiinstlerische Naturell Newmans, das in Romanen, lyrischen Gedichten und
feinem Violinspiel gleichermaflen Ausdruck fand, verleiht seinerPersanlich-
keit diese Geschlossenheit. Es ist der unverwandte Blick auf das eine Ziel,
was seiner unwiderstehlichen Macht iiber die Menschen, die ihm selbst
unverstindlich war, zugrunde lag. Eine edle Askese beherrschte ihn, die
ihn gleichgiiltig gegen alles weltliche Treiben machte und die ihn auch
zur Abkehr von der Welt veranlasste. Man hat sich oft gewundert iiber sein
ausschlieBlich auf die englische Gedankenwelt gerichtetes Interesse; dass
er das deutsche Geistesleben kaum kannte — weder Kant noch Schopen-
hauer hat er gelesen, von Goethe keine Zeile in deutscher Sprache —, nicht
besondere Kenntnisse vom romanischen Schrifttum besal und an der
franzésischen Reaktion von de Maistre und Bonald unbekiimmert voibei
ging. Auch sein englisches Wissen war nicht zu bedeutend, und Biicher
interessierten ihn nicht allzu stark. Alles verschlang das rein Religiose,
welches thn unverindert auf das Ewige blicken liefl und das seinem ganzen
Streben nach Heiligkeit zugrunde lag. In der Welt des Origenes und des
Clemens von Alexandrien, des Chrysostomus und Augustm lebte er aber
in volliger Gleichzeitigkeit. Obwohl in dem Fabrikdorf Birmingham die

138



Schlote rauchten, schien er vom beginnenden Zeitalter der Industrie und
des Handels nicht gestort, um allein, in klosterlicher Abgeschiedenheit
der Andacht und dem Studium, der religissen Meditation und Kontem-
plation zu leben.

Es ist aber nicht das psychologische Problem seiner Person, das heute
wieder im Vordergrund steht. Zwar scheint in Newman das Schicksal
Unserer Zeit vorgebildet zu sein. Ob unsere zerfahrene Gegenwart den
Weg findet, den er gefunden hat, das wird heute als die Schicksalsfrage
bezeichnet. Nicht Ignatius von Loyola und nicht Alfonso Liguori kommen
der Krisis unserer aufgewiihlten Zeit so entgegen, wie Newman, der alle
unsere Kampfe und Zweifel in seiner Brust ebenfalls durchgerungen hatte.
Zuletzt aber hatte er den Frieden gefunden und ward ein demiitiger und
getreuer Sohn der katholischen Kirche. Diese Seite seines Wesens wird
heute so stark unterstrichen. Nicht genug kann von manchen auf sein
“verklartes Licheln, als echtes katholisches Ethos » und auf das « Beruhigte
und Einfache» seiner geistigen Verwandtschaft mit der «klassischen
Religiositit der Kirchenviter » hingewiesen werden. Diese enge Beziehung
zur Patristik ist gewiss nicht zu bezweifeln und auch nicht seine véllige
Ergebenheit gegeniiber der Kirche. Aber an eine andere Tatsache se1 hier
doch kurz erinnert. Zu Newmans Lebzeiten schrieb der Erzbischof
Manning nach Rom, dass Newman das Zentrum aller antirémischen Be-
strebungen in England sei, und von Talbot wurde er als der gefahrlichste
Mann in England bezeichnet. Pius IX. war von unzweideutigem Miss-
trauen und Widerwillen gegen Newman erfiillt und seine Biicher ent-
gingen mit knapper Not dem Index. Viel Irrtum und Verleumdung mag
bei dieser Verkennung mitgespielt haben. Leo XIII., der eine andere Ein-
stellung zu Newman hatte als sein Vorgiinger, mag es einigermaflen ge-
sithnt haben, indem er dem schlichten Priester sofort den Purpur schenkte,
um dadurch, wie er sagte, « England und die Kirche selbst zu ehren ». Fiir
Newman war diese lange Verkennung eine der bittersten Enttiuschungen
In seinem an Enttiuschungen so reichen Leben. Etwas vom Geruch des
Modernismus ist ihm in streng katholischen Kreisen bis heute geblieben.
Man bemiiht sich zwar diese Tatsache heute nach Kriften zu vertuschen,
Indem man um so kriftiger die reife Katholizitit des groflen Kardinals
betont. D

Hier gelangen wir nun zum Brennpunkt der heutigen Newmanbewe-
gung. Nicht Newman ¢der diistere Problematiker », nicht seine angli-
kanische Periode sei die mafigebende, sondern Newman der « Sohn des hl.
Philipp Neri», Newman als katholischer Apologet und religionsphilo-

139



sophischer Denker sollen das echte Wesen seiner Seele reprasentieren. Die
ganze frithere Epoche konne nur als Plattform gewertet werden, die zy
diesem Sprunge diente. — Nun hat nach Newmans eigener Aussage seine
innerste Sehnsucht erst in der katholischen Kirche ihre letzte Erfiillung
gefunden. Daran ist zunichst nicht zu zweifeln. Trotzdem aber lassen sich
die zwanzig Jahre, wihrend welcher Newman der Hochkirche angehiort
hatte, nicht iibersehen. Zum mindesten ist der leidenschaftliche Sucher
und Forscher, der in unheimlicher Unruhe immer von neuem seinen Fra-
gen nachgeht, nicht weniger Ausdruck seines echten Wesens. Seine katho-
lische Zeit erscheint dagegen oft sogar wie eine Abschwichung, wenn es
wirklich so gewesen ist, dass er seit seiner Konversion ¢ natiirlich keine
Geschichte seiner religissen Anschauungen mehr zu schreiben » habe,
dass er « keinerlei Besorgnis mehr im Herzen trug » und in ¢ vollkomme-
nem Frieden und ungestérter innerer Ruhe gelebt habe, ohne je von einem
Zweifel heimgesucht » zu werden. Nun war er ja « nach stiirmischer Fahrt
in den sichern Hafen » gefahren; aber war das nun alles wirklich so?
Warum dann dieses unruhige und gequilte Ringen auch in der angeblich
so beruhigten katholischen Zeit, das in der Tiefe immer wieder zu ver-
spiiren 1ist und oft genug durchbricht ? Ist das nicht ein Hinweis, dass auch
in dieser Periode seines Lebens nicht alles so einfach und sicher ist, wie
manche gar zu gern glauben méchten? War denn Newman nur in seiner
vorkatholischen Zeit ein Rigorist und ¢ Jansenist » und wie man das alles
bezeichnen will? Uberwand er denn einmal seine Bangigkeit und konnte
sich zur Milderung verstehen im Hinblick auf die Gnade und die Sakra-
mente? Nein, es 1st einfach nicht wahr, dass Newmans Religiositit bis
zum Ubertritt eine Religion der Furcht und Angst war, die radikal ab-
gebrochen wurde, um dann eine Religion der Liebe zu werden. Immer
wusste Newman, dass alle Furcht in der Liebe eingebettet ist und alle
Liebe in der Furcht steht, soll sie nicht eitel werden. Nie vergal} er, dass
der Mensch mit Furcht und Zittern sein Heil erringen muss, dass Furcht
und Beben vor der Heiligkeit Gottes, die ¢ Unruhe in der Uhr des christ-
lichen Lebens ist» (Kierkegaard). — Der Ubertritt Newmans und die ganze
anglikanische Zeit wird von der heutigen Newman-Bewegung zum grofien
Teil vollstindig falsch bewertet. Das grundlegende Erlebnis in Newmans
Leben war nicht seine Konversion, sondern seine erste « religiése Einkehr »
in seiner Jugend. Seit jener Stunde beherrschte 1hn das eine Thema: Gott
und die Seele. Wohl hat er spiter die englxsche Nationalkirche verlassen,
aber die enghsche ‘Wesensart verlief} ihn nie. Auch in der katholischen
Zeit 1st er im Grunde der Mann der via media, von der wir noch

140



eingehender sprechen werden, geblieben. Es muss im Gegenteil die angli-
kamsche Periode als die viel fruchtbarere bezeichnet werden. Es ist, als ob
In der katholischen Zeit seine Kraft versagt hitte, genau wie bei Angelus
Sllesms Niemand kann in Abrede stellen, dass die wissenschaftlichen

istungen in seiner katholischen Zeit gegeniiber der anglikanischen
Epoche verschwindend klein sind. Das wird auch von bedeutenden
katholischen Newman-Forschern ohne weiteres zugegeben. Das tragische
Schicksal, das Newman widerfuhr in der katholischen Kirche von Seiten
seiner neuen Glaubensbriider, die ihn nie ohne ein Gemisch von Miss-
trauen und Scheu betrachteten, lahmte seine ganze Kraft. Alle seine Unter-
nehmungen, die Herausgabe der Heiligenlegenden, die Bibeliibersetzung,
das Rektorat der Universitit Dublin wurden von katholischer Seite unter-
bUnden.\/a

Das ist die eine Seite, die von der heutigen Newman-Bewegung m. E.
falsch bewertet wird; die andere ist die Lehre Newmans, die heute auf das
Piedestal erhoben wird. Das Buch des Jesuitenpaters E. Przywara iiber
Religionsbegriindung — worin Newman als «Schutzgeist der Phiinomenolo-
gie » bezeichnet wird! — kann hier geradezu als charakteristisch angefiihrt
werden. Auch hier muss zugegeben werden, dass es Newman selbst immer
als «intellektuelle Feigheit » empfunden hat, fiir seinen Glauben keine
rationale Grundlage zu haben. Seine auflergewshnliche mathematische
Begabung ldsst es als selbstverstindlich erscheinen, dass er dem philo-
sophischen Moment in der Religion seine volle Aufmerksamkeit schenkte.
Und doch liegt dieser Betonung von Newmans Wesen ein Irrtum zu-
grunde. Man braucht deswegen noch nicht seine Denkkraft zu verkleinern.
Aber was er als religionsphilosophischer Denker hervorgebracht hat, kann
nicht die Bedeutung beanspruchen, die ihr Hicker, Przywara usw. zu
geben versuchen. Der Zusammenhang von Scheler und Newman wird
ebenfalls leicht iiberschitzt und dient gewiss nicht zur Beweisung der
Katholizitit des Letzteren. — Es ist hier nicht méglich die ganze Lehre
Newmans abzuwigen. Aber soviel darf gesagt werden, dass selbst seine
speziellsten Lehren wie z. B., dass in religioser Beziehung nur durch Hau-
fung von Wahrscheinlichkeiten sich ein legitimer Beweis konstruieren
lasse, gerade den gréfiten Bedenken ausgesetzt sind. Auch seine religions-
philosophische Evolutionslehre scheint vor solchen nicht gesichert zu
sein. Doch es ist schon ein verfehlter Versuch, hier seinen Schwerpunkt zu
suchen. Newmans Bedeutung liegt nicht in seiner begrifflichen Aneignung
des kirchlichen Dogmas, und es hieBe Trauben von den Disteln lesen, wollte
man hier Dinge erwarten, die nicht schon vor ihm gesagt worden sind.

141



Den Schliissel zum innersten Wesen von Newman findet nur derjenige,
der 1hn als rein religiosen Menschen, einzig um sein Heil besorgt, zu
verstehen versucht. Das hat auch Laros erkannt, wenn sich auch bei
thm diese Einsicht mit anderen Tendenzen wieder etwas vermischt. Aus
seinem religiésen Leben entsprangen bei ihm alle Fragen. Diese existen-
zielle Veranlassung verleiht auch semner «apologia pro vita sua» ihren
eigentiimlichen Charakter. Darin liegt die Berechtigung, sie mit Augustins
Konfessionen zu vergleichen. Nun wird es aber auch klar, warum man
nicht seine anglikanische Periode geringschitzend tibergehen und erst den
Newman der katholischen Zeit als den echten Newman darstellen kann.
Die innerste Tendenz seines Lebens blieb immer die gleiche; er kannte
kein anderes Ziel als das eben nach den Maximen des Neuen Testamentes
zu gestalten. Das Wesen seiner Religiositat ist letztlich dasselbe geblieben :
«Seit meinem fiinfzehnten Jahr war das Dogma fundamentales Prinzip
meiner Religion. Ich kenne keine andere, ich vermag nicht in den Begriff
einer andern Religion einzudringen. Religion als blofles Gefiihl ist mir ein
Traum und ein Spott ... Was ich 1816 dariiber dachte, hielt ich 1833 fest,
ganz ebenso wie ich es heute 1864 und so Gott will bis ans Ende fest-
halten werde ». Als starkster Beweis fiir diese Einheit kénnen seinePredig-
ten betrachtet werden, die in ihrer oratorischen Kraft wahre Meisterwerke
sind, die katholischen nicht minder als die anglikanischen. Sie kénnen
beide nach katholischem Episkopatzeugnis auf jeder christlichen Kanzel
verkiindet werden.

Da sich die anglikanische Periode als die eigentlich schépferische er-
wiesen hat, so miissen wir auch wieder an der Problemstellung, die dieser
Zeit zugrunde lag, ankniipfen. Es wird sich zeigen, dass diese Fragen uns
heute so verwandt sind und nahe stehen. — Es kann nicht Aufgabe dieser
Zeilen sein, Newmans ganze Entwicklung in ihrer breiten Ausfiihrlichkeit
und Langsamkeit darzustellen. Nicht zu vermeiden wiren da eingehende,
theologische Erérterungen, die hier zuweit fithren wiirden. Nur das
Grundproblem dieser Entwicklung sei hier aufgezeigt, weil das allein un-
mittelbar mit den Fragen unserer Zeit zusammenhingt.

Newman wuchs in einer Zeit auf, in der das religiose Leben im Nieder-
gang und Verfall war. Die Hochkirche war von unheilvollem Siechtum
ergriffen. Thre Tradition war verblasst und es begann sich zu richen, dass
die englische Reformation mehr eine politische, als eine religiose Erschei-
nung war. Die religidsen Gesichtspunkte waren entschwunden und die
Bischofswahl war eine parlamentarische Angelegenheit geworden. Hic et
ubique sagt Hamlet! Der Methodismus unter den beiden Wesleys und

142



Whitefield war eine erste Reaktion gegen diesen Niedergang; aber eine
Wendung herbeizufithren war ihm nicht beschieden. — Das war die Atmo-
sphére, von welcher der junge Newman beeinflusst war. Er kam friih unter
den Einfluss des Skeptizismus; bekehrte sich mit 15 Jahren, geriet vor-
iibergehend wieder etwas unter liberale Einwirkungen, bis er schlieBllich in
Oxford die anglikanische Theologie in sich aufnahm. Hier wurde der
Grundstock fiir sein ganzes, reichbewegtes und unruhiges, an Siegen und
Niederlagen volles Leben gelegt. Von Oxford datieren auch die Bekannt-
schaften mit dem zarten und lyrischen Keble, mit dessen Schiiler Hurrell
Fronde, dem die Reformation ein schlecht eingerenkter Beinbruch war,
und dem gelehrten Dr. Pusey. Sie alle waren fiir Newmans Entwicklung
von bestimmendem Einfluss.

Die eigentliche Berufungsstunde Newmans, iiber die beinahe ein pro-
phetisches Licht leuchtet, erreichte thn auf einer Reise in Italien. Dort
blitzte thm der Gedanke auf, dass ihm eine besondere Mission bevor-
stehe. « Ich habe ein Werk in England zu vollbringen », dieses Bewusst-
sein durchdrang ihn mit elementarer Wucht und lief§ ihn keine Stunde
mehr los. Als er auf das Krankenlager geworfen wurde, verlief} ihn nie die
Gewissheit, dass er nicht sterben werde, bis er seine Mission erfiillt habe.

Was war diese Mission? Kurz vorher war in Frankreich die zweite
Revolution ausgebrochen. In England hatte das zur Folge, dass die Re-
gierung der Wighs zur Herrschaft gelangte. Einschneidende Eingriffe
wurden in das Leben der Kirche gemacht: Bistiimer aufgehoben, die
Liturgie sollte der Zeit angepasst und die Kirche liberalisiert werden. Jetzt
war es Newman klar, was das Siechtum der Kirche verursachte: es war
der Liberalismus. « Die Lebensfrage war: wie konnte die Kirche vor dem
Liberalismus bewahrt werden ? » — Das war der Feind, gegen den Newman
auszog, den mit Seherblick erkannt zu haben sein bleibendes Verdienst ist
und von dem er nach eigenem Zeugnis in offener Feldschlacht besiegt
wurde. Unter Liberalismus verstand Newman keineswegs eine politische
Erscheinung. Er war ihm das «antidogmatische Prinzip und seine Konse-
quenzen », also Zweifel und Fortschritt, Insubordination und Hiresie,
Emanzipation und Revolution. Newman sah hier eine allgemeine Geistes-
tendenz, deren Ursprung er in die Aufklirung und in den englischen
Deismus zuriickverlegte. Von dort leitete er jene «falsche Gedanken-
freiheit ab oder das Nachdenken iiber Dinge, in denen es wegen der
Anlage des menschlichen Geistes zu keinem Ergebnis fithren kann und
deshalb nicht am Platze ist.» Dahin gehéren die Urprinzipien und die
Offenbarungswahrheiten. Der Liberalismus war ihm der Missbrauch

143



jene geoffenbarten Ideen, die von jedem menschlichen Urteil unab-
hiangig sind, diesem Urteil zu unterwerfen und den Anspruch zu er-
heben, dieselben nicht durch Autoritit des gottlichen Wortes, sondern
durch innere Griinde zu stiitzen oder zu bestimmen.

Der Liberalismus schien ihm seines Sieges sicher zu sein, sobald er nur
einmal Boden gefasst hatte. Die Grundsitze der Reformation waren nach
Newman zu schwach, um ihm wirksam entgegentreten zu konnen. Mit
der Reformation kam erst dieser ganze Geist der Gesetzlosigkeit und der
Liberalismus ist der legitime Nachkomme der Reformation. Das Ende
des Liberalismus ist der Atheismus.’) Newman aber war voll Zorn und
Wut gegen die Wighs, deren Fortschritte ihn innerlich zerrieben.

Was stellte Newman dem Liberalismus entgegen ? Er war ihm nicht rat-
und hilflos preisgegeben, sondern stellte ihm eine feste Position gegeniiber.
Das war das dogmatische Prinzip. Das Dogma bedeutete thm eine iiber-
zeitliche Wahrheit, dessen Inhalt ithm absolut war. Verwirklicht und auf-
erbaut war diese bestimmt formulierte Glaubenslehre auf dem Fundament
der sichtbaren Kirche. Hier aber lag nun der Knoten. Genau besehen hatte
nur Rom eine solche sichtbare Kirche, deren Haupt aber hielt er fiir den
Antichrist. Es galt also die Hochkirche wieder fiir diesen Gedanken zu
gewinnen und damit den Kampf zu eréffnen. Von einer festen Vereinigung
wollte Newman nichts wissen : « Lebendige Bewegungen gehen nicht von
Komitees aus und grofle Ideen werden nicht durch Briefwechsel aus-
gewirkt, selbst wenn das Porto noch so sehr herabgesetzt wird» Auch
durch kein System ist je ein grofles Werk vollbracht worden, ¢ aber
Systeme gehen aus persénlichem Kraftaufwand hervor ». Niemals kann
ein Befreiungswerk die Tat vieler sein, sondern nur einzelner und zuletzt
heifit es hier: « wir fordern die Wahrheit durch das Opfer unserer selbst».
Ein loser Kreis von Freunden in Oxford begann den Angriff gegen den
Liberalismus in Form von ¢zeitgemiflen Flugschriften » (Tracts for the
Times). Wir stehen damit vor dem sogenannten T 'raktarianismus, eine der
seltsamsten Bewegungen in der Kirchengeschichte des neunzehnten Jahr-
hunderts, deren Seele und Fiihrer bald Newman war. Man darf sogar
sagen, Newmans Geschichte ist die Geschichte der Oxforder Bewegung.
In unheimliche Gihrung wurde das Land durch diese kleinen Blittchen
versetzt, und die Leidenschaften entbrannten auf beiden Seiten.

1) Diesem Gedankengang Newmans liegt selbstverstandlich eine Verkennung der Reformation
und des Liberalismus zugrunde. Es braucht dies aber hier nicht weiter ausgefiihrt zu werden, da
es bereits des 8ftern gesagt wurde. Immerhin will bedacht sein, dass auch das éstliche Christentum
(LeOntjewl'l. Eolowjow. Chomjakow, Dostojewsky usw.) die gleiche Anklage gegen den Protestan-
tismus erhebt.

144



Das Wesen des Traktarianismus bestand in der Frage nach dem Sinn
der Kirche. Auf das Zentralproblem ihrer Idee sollte eine Antwort ge-
geben werden. Was ist die Kirche? Ist sie eine blofle Phrase ? Ein soziolo-
gisches Gebilde? Ein charitativer Verband? Oder ist sie eine geistige
Realitit ? Eine gottliche Institution? Der Leib des Christus? Diese gitt-
liche Wirklichkeit wollte der Traktarianismus gegen die liberale Ent-
leerung und Auflssung wieder gewinnen. Darum wurde auf die Kirchen-
viter zuriickgegriffen, darum die apostolische Sukzession und eine
strengere kirchliche Disziplin gefordert. Alle blof} religionssoziologischen
Deutungsversuche sollten niedergeschlagen werden, da sie das zerrissene
und wankende Kirchenwesen doch nicht heilen konnten. Dagegen sollte
der Geist der Urkirche wieder erfleht werden, « die Selbstverleugnung
threr Asketen, die Geduld ihrer Mirtyrer, die unwiderstehliche Festigkeit
threr Bischéfe »; der ganze Gottesdienst wieder in die Sphire der An-
betung und der Heiligung, des Mysteriums und des Lobgesanges erhoben
werden.

Diesen inneren Gehalt gab Newman dem Traktarianismus. Unter Ver-
zicht auf alle privaten Vermutungen und Meinungen stellte er die via
media auf, worunter er das geschickte Hindurchsteuern zwischen Scylla
und Charybdis verstund, d. h. zwischen Rom und Protestantismus. Alle
semme Hoffnungen setzte er auf diese Karte. Aber durch die liberalen
CegenstéBe immer auf die konservativere Seite gedringt, erhielten seine
Traktate eine immer stirker katholisierende Firbung. Dadurch wurden
die Gemiiter im Land noch mehr verwirrt und die Erregung stieg bis zum
Siedepunkt. Auf den Kanzeln und auf der Strafle, in Gesellschaften und
in Zeitschriften wurde nur iiber diese Fragen gesprochen. Da brachte der
90. Traktat die Sache zum Ausbruch. Die Universitit schritt ein und
Newmans Bischof verbot das weitere Erscheinen der Traktate. Newman
unterwarf sich sogleich. Die Folge war, dass der keimende Prozess der
Katholisierung noch stiirker begann. Unaussprechlicher Schmerz war es
thm, seine Titigkeit von seiner Kirche verurteilt zu sehen. Er war «in
einem Zustand von moralischer Trockenheit » und ohne Ruhe und voll
Angst und Kummer. Schrecken ergriff thn, wenn er sah, wohin die Sache
nun weiter trieb. Wie ein gehetztes Wild kam er sich vor, das nur nach
emnem Schlupfwinkel sah, um in Stille verenden zu kénnen. Von Tag za
Tag wuchs seine Unruhe, bis er sich bewusst wurde, dass er, was seine
Zugehérigkeit zur Nationalkirche anbelangte auf dem Sterbebett lag. Es
war « ein langsames Hinsiechen, ein Aufflackern und Zusammensinken. »
Zwar wusste er, dass er ein theologisches System auferbaut hatte, welches

145



sehr kithn war und allem damaligen Protestantismus ginzlich unahnlich.
Doch war die via media gescheitert, es war ein « Stehen auf einem Bein »
gewesen. Unter tiefer Reue loste Newman seine anglikanischen Verbin-
dungen, allein mit sich selbst beschiftigt zog er sich nach Littlemore zu-
riick. Nicht die geringste Sympathie fiir Rom leitete 1hn, sondern allein
die Vernunft wollte er jetzt in diesen Dingen walten lassen, Newman hat
nur, wenn ein unmittelbarer Ruf der Pflicht an den Menschen erfolgte, thm
gestattet die Konfession zu wechseln, niemals aber weil er eine andere
Kirche einfach bevorzugte und an ithrem Gottesdienst mehr Freude habe.
« Die Frage lautete einfach: kann ich (ganz persénlich, nicht ein anderer
sondern kann ich) in der englischen Kirche selig werden? Kénnte ich
noch diese Nacht ruhig sterben? » Es ist hier nicht méglich alle die Er-
wigungen und Bedenken anzufithren — obwohl erst dann Newmans letzte
und innerste Motive verstindlich wiirden — die seine Konversion so tra-
gisch machten und sie so unendlich verlangsamten. Oft scheint er sich
direkt wieder zu striduben, zuletzt aber gebot nicht mehr die Vernunft,
sondern sein Gewissen ithm, den schweren Schritt zu tun. Zwei Jahre
nach seiner Amtsniederlegung schrieb er an seine Freunde, dass er diesen
Abend den Passionistenpater Dominikus erwarte um 1thn « um Aufnahme
in die eine Herde Christi zu bitten. . .» Er beichtete ihm und empfing am
andern Morgen die Eucharistie in einer Gestalt.

«Die anglikanische Kirche aber taumelte unter dem Austritt New-
mans » (Disraeh).

Wir haben hier nicht mit Newman iiber seine Kapitulation zu rechten,
nicht dariiber zu reden, dass er den Liberalismus nicht iiberwunden und
besiegt hat, sondern statt dessen in den Schof} der Kirche geflohen ist,
nicht dariiber, dass er den Kampf aufgab und Trost und Frieden suchte,
und auch nicht dariiber, dass er die gewaltige innere Bewegtheit und Un-
ruhe in diesem MaBe auf die Dauer nicht ertragen hat. Das alles ist seine
Angelegenheit.

Wir aber haben Anlass zu bedenken, warum ein solcher Mensch nicht
im Protestantismus bleiben konnte. Und wir sind dieser Pflicht nicht ent-
hoben durch die Bemerkung, dass die anglikanische Kirche heute etwas
anderes sel, als sie es zu Newmans Zeiten war; denn was an diesem inneren

Wandel Wahrheit ist, das geschah durch Newmans Tat.

146



	Kardinal J. H. Newman

