Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 2

Artikel: Zum protestantischen Kirchenproblem
Autor: Spoerri, Gottlob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759940

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

/

V. Zum protestantischen Kirchenproblem

Von Gottlob Spoerri

Der Berliner Theologe Giinther Dehn hat ein Biichlein her-
ausgegeben: Die religiose Gedankenwelt der Proletarierjugend,?)
in dem er die Resultate einer Umfrage bei Berliner Fortbildungs-
schiilern iiber religiose Fragen zusammenstellt. Pfarrer Robert
Epprecht, damals noch in St.Gallen, hat bei seinen Konfirman-
den die Probe aufs Exempel gemacht, wobei sich herausstellte,
dass Berliner und St.Galler Jugend weithin gleicher Meinung
sind. Durch dieses Dehn selbst iiberraschende Ergebnis der
St.Galler Gegenprobe ist natiirlich der Allgemeinwert des
Untersuchungsresultates bedeutend erhsht und gefestigt. Eine
fiir viele der notierten Auflerungen charakteristische Wendung
lautet: « Wenn ich mich in Gedanken in meine tiigliche Arbeits-
zeit versetze, wo ich meine Stunden natiirlich sehr weit von Gott
verlebe, so bin ich nicht in der Lage, wihrend dieser Zeit mit
Gott in Verkehr zu stehen... Gibt es einen Gott? Ja, der
Pfarrer sagt es. Er predigt in der Kirche seine Uberzeugung, wo
ich ... anstandslos dem Vorsitzenden zuhére.» Sind aber die
Ansichten iiber Gott, iiber Religion im allgemeinen noch geteilt
und schwankend, so vereinheitlichen sie sich sehr, wenn man
nach der Stellung zur Kirche im besonderen frigt. « Auf die
Frage, wie oft man zur Kirche ginge, hat die evangelische Ju-
gend immer ausweichend geantwortet: ,Manchmal geht man.’»
Allgemein 1st man der Ansicht, dass das Gebet im Kiammerlein
oder die Andacht in der Natur den Kirchenbesuch ersetze.
Glianzend der Satz eines Midchens: « Man hat in das Leben
hineingekuckt. Es kommt einem so komisch vor, mitten in Berlin
eine Kirche zu sehen!» Wenn man trotzdem nicht aus der Kirche
austritt, so gibt wohl folgende Bemerkung einer Schiilerin tref-
fend die Griinde dafiir an: « Ich bin der Ansicht, dass es besser
ist, wenn wir in der Kirche bleiben, z.B. zur Einsegnung (Kon-
firmation), oder zur Trauung, oder zur Beerdigung.»

So denkt man auf der untersten Bildungsstufe. Fiir oben sei
uns Thomas Mann Gewihrsmann. Was er im Zauberberg aus

1) Furcheverlag, Berlin 1924,
Neue Schweizer Rundschau. XIX. Jahrg. Heft 2 (1. Februar 1926)

113



vornehm biirgerlichem Milieu aufzeigt, ist ebenso zuverlissig
wie das Ergebnis irgendeiner Umfrage oder sonstigen wissen-
schaftlichen Sondierung. Die Ubereinstimmung zwischen zu-
unterst und zuoberst ist gleich scharf und iiberraschend wie
zwischen Berlin und St.Gallen. Auch in diesen ¢ besseren»
Kreisen tritt der Pfarrer in Erscheinung — zur Taufe und zum
Sterben. Auch hier findet man die Sprache der Kirche im nor-
malen Leben unangebracht.

Das will ja nicht heiflen, dass unsere Zeit iiberhaupt fiir
Religion und Metaphysik kalt ist, aber diesbeziigliche Gedanken
und Empfindungen befallen einen eher im Konzert oder in der
Gemiildegalerie als in der Kirche. Umgekehrt geniefit man zum
Teil die Kirche asthetisch, woraus sich dann leicht die viel er-
wihnte Neigung zur katholischen Kirche erklirt, da selbstver-
standlich die protestantische Kirche in #sthetischer Hinsicht
niemals konkurrieren kann. Ja gerade intensive Religiositit ldsst
oft die Kirche als ungeniigend erscheinen. Die Helden unserer
religiosen Romane leiden an der Kirche, gehen an der Kirche
vorbei oder kimpfen gegen die Kirche.

So geht heute durch den ganzen Protestantismus von unten
bis oben eine michtige Schicht von Kirchenfremden. Der Um-
stand, dass man allenthalben auf diese Schicht st68t und doch
nicht die Moglichkeit hat, thre Machtigkeit zahlenmiBig fest-
zustellen, mag den Kirchenmann immer wieder in Versuchung
bringen, wie Elia zu seufzen: ¢« Ich bin allein iiberblieben.» Ein
Ereignis wie die Stockholmer Kirchenkonferenz begegnet dann
solcher Schwermut als ein Gottestrost, woraus folgt, dass die
Kirchenminner dasselbe wenn auch nicht mit kritikloser Uber-
schitzung, doch mit einer derartigen Gefiihlsbetonung verkiin-
den, dass die Fernerstehenden erst recht zuriickhaltend werden.

An der Loslosung des Volkes von der Kirche ist diese nicht
allein schuld. Es haben daran Krifte gearbeitet, die die Kirche
teils nicht hemmen konnte, teils nicht hemmen durfte. Eine
Masse Menschen geraten schon beim ersten Blatt der Bibel in
ein Missverhiltnis zur Kirche. Naturwissenschaft und Bibel, das
ist der Gegensatz, iiber den die nie hinwegkommen. Von einer
Geschichtswissenschaft, die diesen Gegensatz zwar nicht auf-
hebt, aber doch bis zur Unschadlichkeit mildert, wissen sie ent-
weder nichts, oder deren Zumutung, die Bibel zu lesen wie ein

114



anderes jahrtausendealtes Buch, namlich mit sichtendem Ver-
stand, scheint thnen schon zu subtil. Entweder alles oder nichts,
ist die nach threm Bediinken einzig charaktervolle Antwort ge-
geniiber solchem Ansinnen. Sie fiirchten die Relativierung, mit
Recht, was die Wahrheit, mit Unrecht, was ein literarisches
Medium derselben anbelangt. Sie werden in threr Haltung be-
starkt durch kirchliche Kreise, die von entgegengesetzter Seite
aus an diesem Entweder — oder festhalten, und durch Pfarrer, die
aus Bequemlichkeit oder Furcht die Frage iiberhaupt umgehen
oder moglichst schlelerhaft beantworten, denen allerdings zu-
gegeben werden muss, dass hier glatte Antworten leichter zu
fordern als zu geben sind, wenn man die tiefe Spannung zwischen
Religion und Wissenschaft nicht zum Verhiingnis der einen oder
andern Sphire leichtsinnig auflsen will.

Bringt die Geschichtswissenschaft niitzliche Klérung in das
Problem Bibel und Naturwissenschaft, so verursacht sie doch
andererseits selber wieder Schwierigkeiten. Sie zeigt das Legen-
dire an mancher kirchlichen Tradition und regt dazu an, die
Kirchenlehre als veralteten, modermden Formelkram zu be-
trachten, der vielleicht im Mittelalter dem Zeitbewusstsein ent-
sprach, iiber den wir Modernen uns aber hinausentwickelt haben.
Sorgfiltige Bemiihungen der Theologie, nachzuweisen, dass auch |
bei ehrlicher Sauberung von allem Legendiren und Zweifel-
haften die biblisch-kirchliche Uberlieferung stark und breit ge-
nug bleibt, um die Kirche zu tragen, machen dem Durchschnitts-
laien wenig Eindruck. Was vermogen solche Bemiihungen gegen-
iiber der massiven Forderung: entweder alles oder nichts! Zu-
dem miissten sie nachgepriift werden, wenn sie iiberzeugen
sollten, wozu aber Zeit, Spezialkenntnisse und Interesse fehlen.
Gleichen Widerstinden begegnet die Theologie, will sie darauf
aufmerksam machen, dass zu unterscheiden ist zwischen alt-
dogmatischer Formel und ihrem ewig lebendigen, immer noch
aktuellen Wahrheitsgehalt. Shaw ist natiirlich der Spafimacher,
wenn er behauptet, dass Bunyan und Nietzsche vom Gleichen
reden. Man begegnet gebildeten Laien, die sich die wissenschaft-
liche Titigkeit eines Theologen nicht anders vorstellen kénnen
als ein Hantieren mit toten Gedanken, fiir die sich kein ver-
niinftiger Mensch von heute interessiert, der nicht eben von
Berufs wegen dazu gezwungen ist. Es fallt ihnen kaum ein, dass

115



einer umgekehrt gerade diesen Beruf wihlen konnte aus Interesse
an den « toten» Gedanken. Sie ahnen nicht, dass, was sie lesen,
vom Zeitungsleitartikel bis zu Dostojewsky, alles einen theo-
logischen Hintergrund hat.

Unser Durchschnittsdenken ist immer dogmatisch. So wird

auch die Wissenschaft zum Dogma. Das wissenschaftliche
Grunddogma ist der Determinismus. Mindestens jeder, der eine
Mittelschule besucht hat, ist von dieser in verschiedener Hin-
sicht so bequemen Denkweise infiziert. Fiir unzihlige aber ist
sie der Horizont, iiber den sie nicht hinausschauen kénnen.
Gewiss ist Materialismus die nichstliegende Erginzung zum
Determinismus, aber auch wer sich etwas darauf zugute tut, den
Materlahsmus abzulehnen, i1st noch lange nicht dem Deter-
minismus entronnen, und dieser, nicht jener, ist der Urgegen-
satz zur chrlstllchen Lehre. Absolutes Naturgesetz und Gottes-
glaube, eine die Seele als Produkt der Physis der Vererbung, des
Milieus und der materiellen Existenzbedingungen kennzeich-
nende Psychologle und kirchliche Heilslehre, das geht nicht wohl
zusammen. Wie soll also der moderne Mensch mit seinen deter-
ministischen Denkgewohnheiten sich in der Kirche heimisch
fiihlen? Man wolle ja nicht calvinistische Pridestinationslehre
mit Determinismus verwechseln.
L Seine grofen wissenschaftlichen und technischen Leistungen
lassen im Menschen das Macht- und Sicherheitsgefiihl wachsen
und dem entsprechend das Interesse an transzendenten Machten
schwinden. Man wird allein fertig! Man braucht also eigentlich
auch die Kirche, die ja nichts anderes als ein Organ des Trans-
zendenten sein will, nicht mehr, duldet sie hochstens als Wohl-
fahrtsinstitut, Anstalt zur Pflege des Schonen und Guten.

Der Vorrang, den in der letzten Vergangenheit Naturwissen-
schaft und ithre Anwendung, die Technik, innehatten, brachte
eine besondere Bewertung aller materiellen Leistungen und Tat-
sachen mit sich, die sich nun in Privatleben und Politik als mora-
lischer Materialismus auswirkt. Dieser ist unter uns schon so sehr
das Gewohnliche, dass eine tiefere Geisteshaltung, dass wirk-
liche Moral bald einmal als Liige verdichtig wird. Selbstver-
standlich entfremdet auch diese geistige Missbildung den Men-
schen der Kirche. Entweder erscheint sie mit ihrer Forderung
einer moralischen Lebensgestaltung als altmodisches Mabel, das

116



der Privatmann ignoriert, der Politiker aber bis zur vélligen
Wirkungslosigkeit gegeniiber dem wirklichen Volksleben zu
1solieren sucht. Héchstens, dass man ihr noch emen Wert als
Massenzihmungsmittel zuerkennt. Oder man sieht in ihren Be-
strebungen Scheinmanéver, hinter denen man einen gleichen
Materialismus vermutet, wie man ihn selber hat.

Die technische und wirtschaftliche Revolution hat das Leben
vieler Menschen derart mechanisiert, dass ihnen Vorstellungen
von einem die Materie beherrschenden Geist, von einem meta-
physischen Wert der Seele, von einem Zusammenhang mit
emnem schopferischen Gott sehr ferne geriickt wurden. Gegen-
iiber der Wirklichkeit, die sie gefangen hilt, muss thnen das
alles wie Klinge aus einer versunkenen, miarchenhaften Welt
vorkommen. Und wenn einer von ihnen auch den christlichen
Clauben sich bewahrt, so verbleibt ithm doch zur praktischen
Verwirklichung desselben nicht mehr freies, wirklich mensch-
liches Leben, als dass es gerade noch zu einer Art mattem
Sonntagschristentum langt. So automatisch wie die Menschen
in die Mechanisierung des Lebens hineingezogen werden, so
automatisch werden sie also auch von der Kirche gelost. Haben
wir bisher von Loslésungsprozessen gehandelt, fiir die man die
Kirche selber nicht verantwortlich machen darf, abgesehen von
kirchlichen Ungeschicklichkeiten und Unzulinglichkeiten, die
die unerwiinschte Entwicklung forderten, so beginnt hier die
Schuld der Kirche an ithrem eigenen Schicksal. Man braucht der
Kirche nicht vorzuwerfen, dass sie die wirtschaftliche Umwil-
zung nicht voraussah, ja, wenigstens auf calvinistischer Seite,
mit eigenen Kriften noch dabeir half. Beschrinkt wire es, von
ithr nachtriglich zu fordern, sie hitte den Prozess aufhalten
miissen. Aber, dass sie, als derselbe im Gange und schon vor-
geschritten war, tat, als merke sie nichts davon, dass sie pre-
digte, als ob da nicht zweierlet Menschen wiren, relativ freie,
und die der Mechanisierung verfallenen, von denen die Fabrik-
arbeiter ja nur ein Teil sind, dass sie 1thre Forderung auf das
durch die Zeitbedingungen gegebene Sonntagschristentum zu-
riickschraubte, dass sie diejenigen, die sich begreiflicherweise
nicht dafiir erwiirmen konnten, vorwurfsvoll als die verlorenen
Schafe ansah, dass sie die Gesamtnot aus den Augen verlor, weil
sie sich auf das Stiickwerk ihrer Samariterdienste zuviel zugute

117



tat, dass sie da, wo sie nicht helfen konnte, nicht wenigstens mit-
litt, dass sie Trosterin der Armen statt thre Kligerin war, dass
sie auch jetzt noch grofienteils, nachdem sie eingesehen hat, was
thr verloren ging, ihre Fehler dadurch gut machen will, dass sie
sich mit auBBerordentlichen, deutlich die herablassende, verzei-
hende Liebe markierenden Veranstaltungen den fernstehenden
Massen wie den Schuldigen und Irrgegangenen zuwendet, statt
sich zum mea maxima culpa durchzuringen, durch dies alles hat
sich die Kirche in der Gegenwart so wesentlich falsch placiert,
dass infolge davon nicht nur die durch dieses Verhalten Betrof-
fenen, sondern weit dariiber hinaus Menschen instinktiv von
ihr abriickten. Kirchenmanner selber haben die Kirche zurecht-
gerufen, und man darf nicht sagen vergeblich. Kutter und Ragaz,
um nur die groffen Schweizer zu nennen, haben tiefer in der
Kirche gewirkt, und nicht nur der schweizerischen, als irgend-
jemand seit der Bliitezeit des Pietismus und der Aufklirung.
Thre Gefolgschaft ist grofler, als man auf den ersten Blick ver-
mutet. Wenn dieselbe innerhalb der Kirche doch die Oppo-
sition ohne durchschlagenden Erfolg bleibt, wenn man auf der
einen Seite in thr die enfants terribles der Kirche sieht, wenn
andererseits die Sozialdemokratie Sympathiezeichen aus der
Kirche ohne besondere Gefiihlserwiarmung, ohne gar Gegen-
liebe zu zeigen, hinnimmt, so darf man die Schuld daran nicht
nur im bésen und schlaffen Willen auf allen Seiten suchen. Das
Ziel der Sozialdemokratie, das Gut-Haben, die Rationalisierung
des Lebens, und das Ziel der Kirche, das Gut-Sein, das Myste-
rium des Gottesreiches, liegen weit auseinander, die praktischen
Tagesforderungen beider verschmelzen nur zu oft notwendiger-
weise ganz ineinander. Das Durchschnittsdenken vermag deshalb
das Verhiltnis beider Groflen zu einander nie klar zu sehen, die
ganz eigentiimliche Stellung und Aufgabe der Kirche gegeniiber
den wirtschaftlichen Zustinden der Gegenwart nicht zu er-
fassen. Die diesbeziiglichen Tendenzen der Kirche werden «in-
fach als religioser Sozialismus, d.h. eine besondere, quantitativ
unbedeutende Spielart innerhalb des allgemeinen Sozialismus
angesehen und je nachdem abgelehnt oder als unwichtig hinge-
nommen. Aber wenn es der Kirche auch gelinge, ithre Fehler
hier wieder gut zu machen, die rechte Stellung einzunehmen,
so wire ja damit vorldufig die Mechanisierung des Lebens noch

118



nicht zum Stillstand gebracht, und gleichfalls nicht die damit
verklammerte Ablésung der Massen von der Kirche.

Die Kirche hat ihre soziale Aufgabe versiumt, weil sie mo-
dern-individualistisch sich nur noch um das Heil der Einzelseele
kiimmerte. Der Individualismus hat seine Keime schon im
Evangelium selber, und die Reformation gibt thm, wenn auch
unabsichtlich, verstirkte Bedeutung. So mag man in thm em
Stammgut des Protestantismus sehen. Und doch hat er direkt
zur Kirchenentfremdung beigetragen. Religion ist Privatsache,
dieser Parteiprogrammpunkt ist zum allgemeinen Glaubens-
bekenntnis geworden. Man empfindet es als eine Beleidigung
der Personlichkeit, zu denken, man kénnte eine Uberzeugung
annehmen oder sie mit anderen teilen, ohne sie sich eigenhindig
zurechtgestiickt zu haben. Man sieht eine Profanation darin, sein
« Inneres» offentlich bekannt zu geben, kann sich also zu keiner-
lei Bekenntnisakt verstehen. Mit geheimnisvoller Miene hiitet
man den Herzensschrein, mag auch weniger darin sein als im
Schatzkistlein der Lagerléfschen Legende. Natiirlich wird auch
das, was der Pfarrer sagt, als seine ¢ personliche» Meinung und
nicht mehr betrachtet, ja derPfarrer ist sich vielleicht selber nicht
bewusst, mehr zu geben. Ein gemeinsamer Glaube, ein gemein-
samer Geist, es fillt etnem gar nicht mehr ein, an so etwas ernst-
haft zu denken. Damit hat man aber das Wesen der Kirche
schon preisgegeben. Sie ist dann nicht mehr als irgendein Bil-
dungsverein, wo man religiose Vortrige veranstaltet. Wer seiner
individuellen Veranlagung nach nicht religiés interessiert ist,
geht nicht hin.

Ist die Schwiche der katholischen Kirche ihre Starre, die das
Lebendige entweder abstsfit oder todlich einzwingt, so ist die
Schwiiche des Protestantismus seine Zersplitterung. Der durch
die Hypertrophie des Individualismus verursachte Schwund
eines richtigen Kirchenbegriffes ist nur die radikalste, wenn
vielleicht auch unauffilligste Form der Zersplitterung. Andere
und anders begriindete Arten derselben bleiben noch zu betrach-
ten. Eine fortschreitende Zersplitterung ist an sich schon der
allmihliche Tod der Kirche, sie bewirkt aber auflerdem die Ent-
fremdung aller derer, denen nur die geschlossene Masse impo-
niert, derer, die den Wahrheitsanspruch der Kirche mit der Tat-
sache der Spaltungen nicht reimen konnen, und derer, die durch

119



personliche Exrfahrungen (Mischehe, Wohnortwechsel, tiglicher
Verkehr mit Andersglaubigen, Begegnung mit iiberlegenen Per-
sonlichkeiten aus anderem kirchlichen Lager) gegeniiber der
Zersplitterung besonders empfindlich, oder umgekehrt ganz ab-
gestumpft wurden.

War die Christenheit auch schon vor der Reformation in
Osten und Westen gespalten, so trat diese Spaltung doch weit
weniger in das Bewusstsein der einzelnen Christen, da sie immer-
hin zwei kompakte Massen bestehen lief3, die zudem geographisch
ziemlich gut gegen einander isoliert waren. Seit der Reformation
aber wohnen die Angehérigen verschiedener Konfessionen eng
bei einander und wirr durcheinander und vermengen sich infolge
der modernen Freiziigigkeit immer mehr. Man schildert das
Bild der Christenheit nicht recht, wenn man von Rissen redet,
die durch sie hindurch gehen. Mit der Reformation trat vielmehr
eme Zerbrﬁckelung der Christenheit ein. Es liegt natiirlich nahe,
besonders dem Katholiken, im Geiste der Reformation selber
die Ursache dieser Zersetzung zu suchen, zumal gleich bei der
Abtrennung von der katholischen Kirche die Protestanten auch
im eigenen Lager sich spalteten, und derartige Spaltungen sich
bis auf den heutigen Tag fortsetzten, wihrend die Einheit im
katholischen Lager gewahrt wurde. Dagegen lasst sich bemerken,
dass die Erneuerung der Kirche, deren Notwendigkeit auch von
katholischer Seite zugegeben werden muss und iibrigens durch
die sogenannte Gegenreformation erwiesen ist, revolutionar und
kirchenzerreiflend sich vollziehen musste, dafiir kann man eben-
so gut wie dem reformatorischen Geiste demVersagen der dama-
ligen Kirchenfithrung die Schuld geben; wenn es der protestan-
tischen Partei nicht gelang, eine iiberwiltigende Mehrheit zu ge-
winnen, so dass bis zur Gegenwart zwei rivalisierende Gruppen
nebeneinander stehen, darf man auch hiefiir den Grund nicht in
einer prinzipiellen Schwiiche des Protestantismus suchen, wenn
man bedenkt, was fiir ganz andere als geistige Krifte damals die
Zugehorigkeit des Einzelnen zu einer Konfession bestimmten,
und dass nach erlangter Religionsfreitheit die Gegensitze sich
schon so sehr aneinander gewshnt hatten, die grofle Masse auch
schon so weit den eigentlichen Glaubensfragen entwachsen war,
dass auf beiden Seiten nicht nur der Wille zur Missionierung,
sondern auch der Wille zur gedanklichen Verarbeitung der

120



gegnerischen Behauptungen nicht mehr fiir eine gréflere kon-
fessionelle Umschichtung geniigten; dass die Reformatoren sich
selber nicht einigen konnten, ist ebenso sehr ithren menschlichen
Unzulinglichkeiten wie einem wesentlichen Mangel ihrer geisti-
gen Position zuzurechnen. Nach allen diesen Einschriankungen,
denen man wohl noch mehr beifiigen konnte, ist nun allerdings
zuzugeben, dass die Denkfreiheit, wenn sie auch nicht von der
Reformation proklamiert worden ist, doch von den Reformatoren
unbewusst in Anspruch genommen wurde, wodurch dieselben
die groffen Vorldufer und Vorbilder einer Zeit sind, der die
Denkfreiheit eines jeden Biirgers zu den héchsten Giitern ge-
hért. Diese Denkfreiheit hat aber bei jeder Kirchenspaltung, von
der Reformation selber an bis zur seltsamsten Sektenbildung
unserer lage, mag man dabei auch immer die Autoritit des
Bibelwortes oder géttlicher Inspiration angefiihrt haben und
anfiihren, eine wichtige Rolle gespielt. Dieses Recht des freien
Gedankens erleichtert es auch dem Einzelnen, sich ohne tiefere
Beunruhigung von der kirchlichen Gemeinschaft zu l6sen. Aber
alle diese Eingestindnisse vermgen uns nicht davon abzubrin-
gen, die personliche Freitheit hochzuschitzen, und umgekehrt
vermogen die Krifte, die die Einheit der katholischen Kirche
erzwingen, durch ihren Erfolg, der ja auch oft Scheinerfolg ist,
uns nicht von der Erkenntnis ihrer geistigen Minderwertigkeit
abzuhalten. Die Idee der Denkfreiheit ist iibrigens nicht so sehr
Zentrum der reformatorischen Gedanken, dass es undenkbar
wire, nachdem man thre negative Auswirkung bitter erfahren
hat, eine Korrektur derselben durch ebenfalls gut reformato-
rische, aber dagegen spielende Ideen zu erzielen. Die konfessio-
nellen Spaltungen verursachen Spannungen und Schwierigkeiten
im privaten und &ffentlichen Leben und treiben so manchen,
namentlich auch manchen Politiker, in eine Abneigung gegen die
Kirche oder die Religion iiberhaupt hinein. Die unterscheiden-
den Lehren der verschiedenen Konfessionen sind dem Laien
meist nur mangelhaft bekannt, und wenn er sie kennt, oft unver-
standlich, und wenn er sie versteht, leuchten sie ihm doch nicht
als hinreichend zu solchen Trennungen ein. Das alles erscheint
thm leicht als theologische Haarspalterei, die thn davon ab-
schreckt, iiberhaupt irgendeine Kirchenlehre emst zu nehmen.
Er begniigt sich lieber mit allgemeinen moralischen Grund-

121



sitzen oder unterscheidet seinen persénlichen Gott vom Pfaffen-
gott, ohne sich die Lebensunfihigkeit eines personlich zurecht-
gedachten Gottes zu iiberlegen. Konfessionelle Streitigkeiten
‘bringen eine Intellektualisierung des Religiosen mit sich, die es
dem Laien schwer macht, hinter der dicken, thn mehr oder
weniger befremdenden Gedankenschicht noch eine Realitit an-
zunehmen. Es entsteht etwas wie ein Glaube an sich —an Stelle
des Glaubens an Gott —, eine Sache fiir Spezialisten, die die
Allgemeinheit nicht beriihrt.

Teilweise mit der konfessionellen Spaltung verkniipft ist die
Spaltung des Protestantismus in nationale Kirchen. Eine die
Einzelstaaten iibergreifende Einheit haben sowohl Zwingli, mehr
aus politischen Griinden, wie namentlich Calvin, aus wirklich
religissen Motiven, ernstlich versucht. Spiter hat man die Na-
tionalkirche als Selbstverstandlichkeit hingenommen. Einschwer-
wiegendes Motiv zur Kirchenentfremdung ist die nationale Zer-
trenntheit der Protestanten erst seit dem Weltkrieg geworden.
Wenn man von einem Versagen des Christentums gegeniiber
dem Krieg spricht — richtiger wire: von einem Versagen der
Christenheit zu sprechen —, so dient das Nationalkirchentum mit
zur Erklarung dieses Versagens. Eine von Anfang an iibernatio-
nal organisierte Kirche hitte aus eigenem Interesse die moderne
Friedensidee, die ja einen ithrer Urspriinge im Evangelium hat,
tragen helfen miissen, wire auch im Frieden nicht wie eine
Nationalkirche mit den staatlichen Interessen versponnen ge-
wesen, und wire so, wenn sie auch den Krieg nicht verhindert
hétte, nicht zu dem politischen Hetzinstrument geworden, als
das sich die Staatskirchen brauchen lielen. Die Erfolge z.B. der
«Ernsten Bibelforscher» verdanken dieselben nicht zuletzt dem
hartnickigen Hinweis auf diesen Fehler der Kirchen, wobei
iibrigens vermutet werden darf, dass ithre Bemiihungen mehr
Leute von der Kirche gelsst als fiir die ernste Bibelforscherer ge-
wonnen haben. Auch ist solche nachtrigliche Kritik billig und
oberflachlich. Erstens einmal ist das Vorhandensein nationaler
Kirchen nicht zuletzt darauf zuriickzufiihren, dass in der Refor-
mationszeit politisch nationale Energien die Oberhand iiber die
religiés kirchlichen Energien zu gewinnen anfingen — siehe
Shaws Heilige Johanna. Man entfremdet sich also heute der
Kirche um Dinge willen, die thr deshalb zustieflen, weil man

122



sich schon vor altersihr entfremdet hat. « Wer aber nicht hat, dem
wird auch, das er hat, genommen werden». Und ferner wissen
wir: es gab ja internationale Gréfen, und sie haben die Priifung
des Weltkrieges nicht bestanden. Die katholische Kirche iiber-
gehen wir, weil wir in ihre diesbeziiglichen Tendenzen keinen
Einblick haben. Aber auch Wissenschaft und Sozialdemokratie
haben versagt. Fiir die Arbeiterschaft ist es die gemeinsame
materielle Lage, was sie zusammenhilt, und diese Gemeinsam-
keit wurde durch den Krieg nicht aufgehoben und beharrt allen
nationalen Stimmungen und momentanen Gefiihlen gegeniiber,
und trotzdem verloren die Arbeiterorganisationen der verschie-
denen Linder die Fiihlung mit einander. Eine internationale
protestantische Kirche aber hitte nicht ein so handgreifliches
Band, thre Gemeinschaft griindete sich auf eine gemeinsame
geistige Haltung, die in Zweifel zu ziehen gerade der Krieg An-
lass gibt. Die Wissenschaft an sich wird nicht beriihrt von
menschlicher Leidenschaft, und es kann auch ein Wissen-
schafter einem feindlichen Wissenschafter, mag er thm sonst
alles Mégliche vorwerfen, auf die Dauer verniinftigerweise die
wissenschaftliche Kompetenz nicht absprechen, iiber die er sich
durch Leistungen ausweist. Ein Christ muss aber gerade die
Christlichkeit eines Gegners bestreiten, der auf thn schiefit.
Hat eine praktisch indifferente Wissenschaft nicht vermocht,
ihre Vertreter vor der Kriegspsychose zu bewahren, wie darf
man das ohne weiteres von einer warm am praktischen Leben
beteiligten Kirche vermuten, mag man sie sich auch noch so
schén international organisiert denken?

Dass es auch eine Spaltung zwischen der Kirche von heute
und der Kirche der Vergangenheit gibt, wird einem nie so klar,
als wenn man einen Versuch ansieht, die Kirche der Vergangen-
heit, die Kirche der Reformatoren in unseren Tagen vollkommen
intakt wiederherzustellen. Der unverfrorene Anspruch solcher
Wiederhersteller auf die gewaltige Position der Reformatoren
und 1hre vollstindige Isoliertheit gegeniiber der eigenen Zeit
stehen in so schreiendem Kontrast zu einander, dass der unbe-
teiligte Zuschauer versucht ist, sich an ithnen als an einer Don
Quixoterie zu amiisieren. Der massive, eindeutige Offenbarungs-
glaube der Reformatoren hat sich, indem die Kirche allrahlich
durch die Aufklirung und den Pietismus, Kant und Schleier-

123



macher hindurchglitt, in eine metaphysisch reduzierte, durch
Rationalisierung, Psychologisierung und Mystifizierung kompli-
zierte Religiositit verwandelt. Der Versuch, den Gegensatz von
alt und neu zu iiberbriicken einerseits, die Anpassung an den
wissenschaftlichen Fortschritt andererseits, bereichern die mo-
demne Kirchenlehre mit allerlei Kiinsteleien und Seltsamkeiten.
Der eine versohnt kiihn die grellsten Bibelwunder mit modern-
ster naturwissenschaftlicher Weltanschauung, der andere findet
in der Psychanalyse ein notwendiges Instrument fiir die Bildung
christlicher Glaubenslehren. Ein beliebter Ausweg aus den
Schwierigkeiten dieser Spaltung ist der, dass man sich aus dem
Theoretischen ins Moralische verzieht, iibrigens eine vielleicht
weniger oberflichliche Unternehmung, als es dem Denker auf
den ersten Blick scheint. Parallel der soeben gezeichneten kirch-
lichen Entwicklung fiihrte gleichzeitig eine auflerkirchliche vom
krassen Hexen- und Teufelsglauben zum schwiachlichen Pan-
theismus, Atheismus und Agnostizismus. Infolgedessen er-
scheint die Kirche leicht als zaghaft mitgleitender rechter Fliigel
der Gesamtbewegung. Ist sie aber das, so wird ihr Anspruch auf
emne zentrale Stelle in der Zeit oder gegen die Zeit — und jede
Kirche muss diesen Anspruch machen — sinnlos. Die Kirche
wird zur Bewahranstalt der Langsamen und Miiden und als
solche dem mitten im Leben stehenden Mann widrig. Viele
fordern von der Kirche Stabilitit, entsprechend ithrem steifen
Wahrheitsbegriff und bequemlichen Sicherheits- und Ruhe-
bediirfnis. Eine sich entwickelnde Kirche entspricht diesem Be-
gehren nicht und verliert fiir sie ihr Prestige. Vor allem aber ist
die Unklarheit betreffend die Kirchenlehre durch die Kluft
zwischen alt und neu grof}. Was gilt, das alte Bekenntnis, das die
Kirchen teilweise offiziell noch mitfithren, das die, welche es
nicht mehr tun, doch nicht ersetzt haben, oder eine modern-
kirchliche Weltanschauung, die aus den mancherlei Meinungen
herauszudestillieren eine miihselige, hoffnungslose Arbeit wire?
Der moderne Mensch, sonst auf allen Gebieten durch immer
wachsende Prizisierung verwohnt, scheut vor Unklarheiten
zuriick. v R

Nirgends wird diese Unklarheit deutlicher als in den Spal-
tungen zwischen den Kirchenmrinnem selber, den Pfarrern. An-
fangs war noch die Spaltung eindeutig, ein grofler Riss, der in

124



zwel grofle Lager trennte: Orthodoxie und Rationalismus. Der
schroffe Gegensatz wurde erweicht zur Unterscheidung von
Liberal und Positiv, wobei sich erst noch eine Vermittlungs-
theologie dazwischen placierte. Die Unterscheidung wurde
namentlich durch Differenzierungen innerhalb der Lager immer
diffiziler und nichtssagender. Z.B. die Bezeichnung Positiv gilt
heute von dem, der sich von einem Liberalen nur durch ein
bisschen mehr Sentiment abhebt, bis zum richtig Altortho-
doxen. Die Entwicklung ist nun so weit, dass es jiingere Theo-
logen vielfach ablehnen, eine der Parteibezeichnungen zu tragen.
Man werte das noch nicht als Zeichen der Vereinheitlichung.
Die Splitterung ist vielmehr nun so weit gediehen, dass Klassi-
fizierung unmoglich wird. Solche Meinungsverschiedenheit
unter den ¢« Fachminnern» nimmt dem Laien den Mut, sich auf
eigene Faust in Glaubenssachen zu orientieren, er gesellt sich zu
den Indifferenten. Oder sie ist thm Beweis dafiir, dass die Kirche
nicht im Besitz der Wahrheit ist, er sucht auBlerkirchliche Glau-
bensgemeinschaft. In den Stidten kann man sich seinen Pfarrer
aus der einen oder andern Richtung wihlen. Tut man das, so ge-
hort man eben seinemPfarrer an, wie man einem auBlerkirchlichen
Apostel angehsren kann, das Bewusstsein auch zur Kirche zu
gehoren, verfliichtigt sich.

Der Wandel der Kirche vom Alten ins Moderne hat auch die
Pfarrerschaft insgesamt von der Laienschaft gelsst oder in ein
Missverhiltnis zu 1hr gebracht. Der Laie, wenn er auch selber
fortschrittliche Meinungen hegt, nimmt doch vom Pfarrer gerne
an, dass er sich zum Altbewihrten hilt. Nun ist aber gerade
umgekehrt der Durchschnittspfarrer, der die Dinge von nahem
studiert hat, kritischer als der Durchschnittslaie, und auch wenn
ein Pfarrer am alten Gemeindeglauben festhilt, tut er es mittelst
allerlei oft nicht einfachen Reflexionen, wihrend der Laie, der
der Sache ferner steht, wenn er zum Alten ja sagen will, das viel
naiver tun kann. Der Laie fiihlt sich enttiuscht, vielleicht gar
getiuscht, wenn er entdeckt, dass der Pfarrer entgegen der Mei-
nung, die er sich von thm gebildet hat, auch ein Mensch des
20. Jahrhunderts ist, ja manches weniger gutgliubig hinnimmt
als er selber. Der Pfarrer umgekehrt wird vorsichtig, passt sich
unwillkiirlich an, steht immer zwischen den beiden Gefahren,
die Geister entweder zu briiskieren und dadurch in Kdmpfe um

125



religiés nach seiner Meinung irrelevante Fragen verwickelt zu
werden, oder aber in der Anpassung zu weit zu gehen. Dieses
meist stillschweigend hingenommene Missverhiltnis nimmt so-
wohl der Tiatigkeit des Pfarrers einen Teil threr Stofkraft, als
es auch die so wiinschbare Mitarbeit der Laien in der Kirche
erschwert. Manch einer bleibt der Kirche fern, vielleicht grol-
lend, vielleicht mit dankbar er]elchtertem Herzen wegen des
« unglaublgen » Pfarrers. ' | !

Wer ist schuld an diesem verhangmsvollen Riss zwischen der
Reformationskirche und der gegenwirtigen Kirche? Nicht die
Epigonen allein. Die Meinung der Reformationszeit, den leben-
digen Geist der Offenbarung endgiiltigerweise in menschlichen
Formeln stab11131eren zu miissen, war ein Irrtum, ein in dama-
liger Zeit gewiss naheliegender, ja unumgangllcher, deshalb
durchaus verzeihlicher Irrtum, aber er hat sich doch schwer ge-
riacht. Fixierte Wahrheit ist eine zu bequeme Sache, als dass
nicht, wenn einmal Dogmen proklamiert sind, immer Unent-
wegte iibrig blieben, die sich allen schlagenden Einwénden zum
Trotz daran klammern. Infolgedessen wird aber jede auch noch
so gesunde Fortentwicklung in der Kirchenlehre ihre Anklager
finden. Und doch muss es versucht werden, bis in den hintersten
Winkel des Kirchenvolkes hinein den starren Wahrheitsbegriff
der Reformationszeit durch einen die Geschichte beriicksich-
tigenden Wahrheitsbegriff, dhnlich dem, der der Carlyleschen
Kleiderphilosophie zugrunde liegt, zu ersetzen, der es erst er-
méglicht, gerade in den besonderen Cedankengestaltungen der
verschiedenen Zeiten das Kontinuum eines gemeinsamen Gei-
stes zu entdecken. Natiirlich bleibt dann immernoch dasProblem
ewigen Kern und zeitliches Symbol richtig zu schelden

Die Bekenntnisse sollten ja nichts anderes sein als eine straf-
fere Zusammenfassung der in der Bibel enthaltenenOffenbarung.
Waren anfinglich die Reformatoren Einzelheiten der Bibel ge-
geniiber nicht unkritisch, so musste die Gleichsetzung des ge-
samten Bibelwortes, ja schliefllich des Bibelbuchstabens, mit der
absoluten Offenbarung im Laufe der Zeit immer peinlicher und
immer massiver genommen werden, um diese letztverbliebene
Autoritit, die Bibel méglichst solid erscheinen zu lassen. Gerade
der Bibelglaube sollte das alle Protestanten umfassende, eini-
gende Band sein, aber gerade der Bibelbuchstabe hat schon zu

126



Anfang und dann immer und immer wieder die Protestanten
auseinander gebracht. Die Stellung zur Bibel vor allem andern
1st es, in der auch alte und neue Kirche auseinandergehen. Es
steckt im orthodoxen Bibelglauben der gleiche starre Wahrheits-
begriff, den wir oben schon festgestellt haben, und auch hier
muss er ersetzt werden, soll sich die Kirche nicht an thm schlief3-
lich vollstindig zerreiben. Wohlverstanden, nicht die Bibel ist
zu ersetzen. Es gerit uns nicht mehr so leicht, von emem neuen
Evangelium zu « schwirmen», wie es noch Lessing méglich war.
Wir haben gelernt, das geschichtlich Einmalige, was er abschit-
zig < zufillige Geschichtswahrheiten» nennt, vor rationalen
Allerweltsleistungen, seinen ¢ notwendigen Vernunftswahrhei-
ten» als Triger des Gottlichen zu werten. Glaube bedarf eines
Cegebenen, versagt gegeniiber dem Gemachten. Ja schon die
Tatsache, dass das Buch alt ist, bedeutet einen, wenn auch nur
sekundiaren Wert gegeniiber aller Neuheit. Bibelersatz ist denk-
bar als eine Darstellung der modern-kirchlichen Weltanschau-
ung — eine Unmoglichkeit, wie oben erwiahnt, und wenn mog-
lich, ein trostloses Abstraktum, oder als Anthologie aus religiéser
Literatur —wie alle Anthologien eine Geschmackssache und des-
halb nie befriedigendes Machwerk, oder als eine dem modernen
Geist entsprechende Sichtung des Bibeltextes —eine Geschmack-
losigkeit und Verschlimmbesserung, dem Ubermalen eines alten
Meisterwerkes vergleichbar, oder schlieflich durch ein anderes
altes Religionsbuch, deren wir allerdings keines kennen, das so
reich und uns so nahe wire wie die Bibel, und nicht ebensolche
Gebrechen und vielleicht in gréfferem Mafe hitte, wie man sie
an der Bibel beklagt. Eine gottliche Offenbarung aber jeweils
direkt und immer neu aus dem menschlichen Geist zu ent-
nehmen, dazu bediirften wir eines Kriteriums, das wir eben
nicht besitzen. Bei einem solchen spirituellen Offenbarungs-
glauben lasst sich kirchliche Einheit nur durch eine Despotie
wahren, wie sie die katholische Kirche hat. Doch sind wir hier
an den Punkt gelangt, wo wir unsere Uberlegungen durch eine
einfache Glaubensaussage unterbrechen miissen. Diese lautet:
Letztlich entscheiden nicht wir iiber die Bibel, sondern die Bibel
iiber uns. Verlieren wir sie, so sind wir verloren, sowohl als ein-
zelne Christen, ja Menschen wie namentlich als christliche

Kirche. Wir nehmen also die Bibel als Offenbarungsschrift in

127



exklusiver Rangstellung. Dieser Bibelglaube kann aber ganz
wohl einen durch geschichtliches Denken geschmeidig gemach-
ten Wahrheitsbegriff in sich schlieBen und deshalb die Bibel be-
trachten nicht als den gedruckten Geist und so als enges, zwin-
gendes Denkregulativ, iiber das zu denken unzulissig wire, son-
dern als lebendigen Niahrboden, aus dem immer neue Offen-
barung den Menschen erwichst.

Es ist noch eine Zerfallserscheinung zu betrachten: die Los-
l6sung gerade religiés angeregter und bediirftiger Menschen von
der Kirche. Ein Teil von ihnen schliefit sich an Sekten an, der
andere sucht in Literatur und Kunst Geniige. Zu der Abwande-
rung in Sekten sei nur angemerkt, dass oftmals die Nachkom-
menschaft der Abgewanderten in der niachsten oder iibernich-
sten Generation dem engen Rahmen der Sekte wieder entweicht
und dann auflerhalb jeder religiésen Gemeinschaft zu stehen
kommt. Ein Genieflen auf eigene Faust in Kunst, Wissenschaft,
Literatur, Natur lidsst aber den Menschen den giinstigen Ein-
fluss dauernder geistiger Gemeinschaft entbehren, die thren Teil-
‘habern jene feinste innere Kultur schenkt, die nicht mit Ver-
standesbildung, Kenntnis konventioneller Umgangsformen,
natiirlicher Begabung verwechselt werden darf. Die Unfahigkeit
der Kirche, diese wertvollen Elemente festzuhalten, hingt zu-
;sammen mit 1hrer einseitigen Demokratisierung. Wir haben eine
breite Volkskirche, die gerade eine engere geistige Gemeinschaft
'meist nicht vermittelt. Man hat oft iiber die enge Verbindung
von Staat und Kirche geklagt, weil durch sie der Kirche die not-
wendige Freiheit verloren gehe. Dazu ist zu sagen, dass man in
mancher Freikirche weniger frei ist als in mancher Staatskirche.
Was an der Staatskirche vor allem zu beklagen 1st, ist das, dass
sie leicht zu einem kirchlichen Automaten wird, der funktioniert,
auch wenn sich niemand darum bemiiht, aufler den bezahlten
Beamten. Die Staatskirche kann auch bei leeren Kirchen ganz
wohl existieren. Ist es verwunderlich, dass unsere amorphen
Massenkirchen und die Passivitit gerne duldenden Staatskirchen
religise Menschen verlieren? Gewiss sind demokratische Ten-
denzen im neuen Testament. Daneben lisst sich aber die be-
wusste Sonderung einer erwihlten Jiingerschaft dort nicht iiber-
sehen. Die religiose ist immer eine im tiefsten Sinne aristokra-
tische Geisteshaltung. Siehe Lucien Romier in der Vorrede zu

128



semner Explication de notre temps.r) Auch bei den Reformatoren
sucht man nicht vergeblich nach einer Neigung zu aristokra-
tischer Gliederung. Luthers Ecclesiola in ecclesia hat man ge-
wohnlich nur pietistisch-erbaulich verstanden. Es war aber
ebenso wohl aktivistisch als Sammlung einer kirchlichen Elite
gemeint, schliefflich eine moénchische Reminiszenz. Dass die
uirche die Verwirklichung dieser Anregung versaumt hat, hat
sie mancher Krifte beraubt und manche Kraftentfaltung gehin-
dert. Ist nicht diese Versiumnis mit daran schuld, dass der
deutschen Kirche so mancher deutsche Dichter verloren gegan-
gen 1st? Bei welcher Frage man allerdings des Wortes vom
Starken, der allein am michtigsten ist, eingedenk bleiben muss.
Die Not der Kirche ist grofl genug, dass man sich auch in
der Kirche ihrer bewusst werden musste. Man versucht allent-
alben eine Zusammenfassung der Krifte. Vereinigung der
Kirchen ist die momentane Losung, vielleicht lautet dann eine
nichste: zuriick zur Kirche. Uber die verschiedenen Bewegun-
gen zur kirchlichen Einheit gibt einen guten Uberblick das kiirz-
lich erschienene Buch von René Heinrich Wallau Die Einigung
der Kirche vom evangelischen Glauben aus.?) Solcher Bewegungen
gibt es nimlich gegenwiirtig nicht nur eine, und gliicklicherweise
sind darunter auch solche, die in der Stille arbeiten. Ein gutes
eichen fiir den Tiefgang der Stromung und darum auch- ver-
heilend fiir ihren Fortgang ist es, dass sie inoffiziell angefangen
hat, in Laienkreisen, wie dem Verein christlicher junger Manner
und dem christlichen Weltstudentenbund, Verbianden, die ihren
mternationalen Zusammenhalt gerade wihrend des Krieges be-
wahrt haben, und in Missionskreisen, wo die einfachen, prak-
tischen Aufgaben und keine romantischen Ideale zur Einigung
riefen. Auch der «Weltbund fiir internationale Freundschafts-
arbeit der Kirchen», verwandt mit der spiter einsetzenden, um-
fassenderen und offiziellen Bewegung, die nun vorliufig in der
Stockholmer Konferenz miindete, ist privater Initiative zu ver-
danken. Ja teilweise haben die Kirchenregierungen nur wider-
strebend den Einigungstendenzen nachgegeben, einesteils ein
betriiblicher Beweis fiir die Kurzsichtigkeit solcher Regierungen,
anderenteils ein uns lieber Beweis dafiir, dass solche Tendenzen

1) Grasset, Paris 1925
%) Furcheverlag, Berlin.

129



nicht von oben herab gemacht worden sind. Wo Kirchenbehor-
den in die Bewegung hineingerieten, zielten sie zuerst auf Eini-
gung innerhalb der konfessionellen oder staatlichen Grenzen.
Doch was sie dabei erreichten oder in Bilde zu erreichen hoffen,
ist unterdessen schon zur Etappe geworden, iiber die die allge-
meinen Bestrebungen bereits weit hinaus gehen ins Interkon-
fessionelle und Internationale, und erst wo mit so gerichteten
Bestrebungen ernst gemacht wird, fingt die Welt an sich zu
mteressieren.

In zwei Parallelen verlaufen gegenwirtig die offiziellen Ar-
beiten auf eine Einigung aller christlichen Kirchen hin. Die erste
ist die Bewegung fiir Glaube und Verfassung (Faith and order).
Sie geht von den anglikanischen Kirchen aus, und der Plan ist,
durch alle Sonderbekenntnisse hindurch auf die wesentliche
christliche Wahiheit zu dringen, deren von einer Weltkonferenz
ausgemachte Formulierung den einzelnen Kirchen zur Annahme
vorzulegen ist; durch die Annahme schlief}t man sich einer kirch-
lichen Union an, innerhalb welcher die einzelnen Kirchen doch
noch selbstindig weiter existieren konnen. Fiir diese Bewegung
ist charakteristisch, dass den Anglikanern ungefihr ebenso viel
daran liegt, sich mit den Katholiken zu vereinen wie mit den
Protestanten. Die Absicht, eine Bekenntnisunion herbeizufiih-
ren, verrat schon jenen holzernenWahrheitsbegriff, der, wie wir
bereits andeuteten, mehr zur Spaltung der Kirche als zu ihrer
Vereinigung bisher beigetragen hat, und scheint uns deshalb ver-
kehrt. Die Versicherung, die Einigung solle nicht auf Zwangs-
sondern Gesinnungsgemeinschaft beruhen, klart das Vorhaben
nicht sonderlich. Es braucht iibrigens niemand Angst zu haben,
die Bewegung wird kaum zum Ziel gelangen, die Schwierig-
keiten, die auf diesem Wege liegen, sind zu grofl. Ganz unan-
nehmrbar fiir Protestanten ist die Zumutung der Anglikaner,
dass die magische Vorstellung, die sie noch von der sogenannten
apostolischen Sukzession der Bischofe hegen, als allgemein
christlicher Glaube erklirt werden soll. 1927 soll eine Weltkon-
ferenz dieser Bewegung stattfinden. Wird man auch nicht er-
reichen, was man beabsichtigt, so ist doch durch dieses Vor-
gehen eine Union von Anglikanern, Altkatholiken und den
orthodoxen Kirchen des Ostens denkbar.

Die zweite offizielle Einigungsbewegung unter Fiihrung des

130

-



schwedischen Erzbischofs Soederblom hat die Allgemeine Kon-
ferenz fiir praktisches Christentum (Life and Work), die letzten
Sommer in Stockholm stattfand, organisiert. Hier wird nicht
eme dogmatische Einheit, sondern praktische Zusammenarbeit
der Kirchen zur Erfiillung der Aufgaben, die die gegenwirtige
Welt den Christen stellt, angestrebt. Stille Voraussetzung ist,
dass solche Zusammenarbeit besser als Diskussionen iiber Be-
kenntnisse einen einheitlichen Geist in allen Kirchen wachsen
lasse. Der Vorzug dieser Bewegung ist der, dass sie die Not der
Kirche dort sieht, wo sie auch der Laie empfindet, im Fehlen
einer weltweiten christlichen Tatgemeinschaft. Man darf die
nergien, die in der Bewegung stecken, nicht nur nach den Re-
sultaten von Stockholm bemessen. SchlieBlich ist es nicht ver-
wunderlich, dass der Geist lau wird, bis er im grof8en Becken
emner Weltkonferenzresolution zusammenfliefit. Charakter- und
emndrucksvoller als Stockholm selber war wohl die Copeckonfe-
renz (Conference on Christian Politics, Economics and Citizen
ship), eine der nationalen Vorkonferenzen auf die Stockholmer
Konferenz hin, die 1924 in Birmingham stattfand. Zeitprobleme
und Evangelium wurden dort unter Mitarbeit von Vertretern
aller kirchlichen Lager und Sachverstindigen aus allen den in
Beratung gezogenen Gebieten in einer Weise konfrontiert, dass
das Interesse der Allgemeinheit dafiir, nicht nur in England,
lebhaft wurde. Und das ist eigentlich alles, was nétig ist. Wer
mehr verlangt, verkennt die Aufgabe der Kirche. Es 1st nur dar-
auf hin zu arbeiten, dass solches Interesse andauert. Es darf
iber den Reden und Resolutionen auch nicht vergessen werden,
dass die Kirchen einander in der Kriegs- und namentlich Nach-
kriegszeit iiber nationale und konfessionelle Grenzen hinweg
geholfen haben. Die Hilfsgemeinschaft geht also zum Teil einer
embheitlichen Organisation in erfreulicher Weise voran.

Es ist nicht Ubelwollen dieser Bewegung gegeniiber, wenn
wir emige kritische Anmerkungen anschlieflen. Vor allem ist
darauf zu achten, dass der Zusammenschluss der Kirchen kein
bloB formeller werde. Z.B.: dem Schweizerischen Kirchenbund
hat sich auch die bischéfliche Methodistenkirche in der Schweiz
angeschlossen. Trotzdem wird wohl an den Orten, wo Metho-
distenkirche und Landeskirche nebeneinander bestehen, der
Methodistenprediger sich iiber jedes Glied freuen, das seiner

131



Gemeinde zuwichst, wihrend der landeskirchliche Pfarrer sich
iiber jedes Glied argert, das dadurch seiner Gemeinde verloren
geht. Der Anschluss derMethodistenkirche an denKirchenbund
hat also vorlaufig keine tiefere Bedeutung als die, dass alljahrlich
ein Vertreter derselben mit den Vertretern der Landeskirche zu-
sammen tagt. Zusammengehorigkeit und Zusammenarbeit diir-
fen auch nicht nur den Kirchenbehérden und Kirchenminnern
bewusst sein, sie miissen dem Kirchenvolk und dem unkirch-
lichen Volk deutlich werden. Man darf aus Eifer fiir die Einig-
keit nicht blind werden fiir uniiberwindliche Schranken. Man
kann z.B. daran zweifeln, ob eine engere Verbindung mit den
Kirchen des Ostens von Gutem ist. Wir haben sstliche From-
migkeit lieben gelernt. Doch diirfen wir nie vergessen, dass in
den orthodoxen Kirchen noch krasser Aberglaube und eine dem
Evangelium widrige Despotie zu finden sind, die auch nur still-
schweigend zu billigen, ja denen gegeniiber auch nur den Schein
einer Billigung entstehen zu lassen ein grober Fehler wire. Aus
gleichen Uberlegungen heraus kann man auch dankbar sein,
dass die réomische Kirche die Einladung nach Stockholm nicht
angenommen hat.

Die dringlichen praktischen Forderungen und organisato-
rischen Fragen diirfen die Kirche doch nie von der Besinnung
auf 1thren geistigen Besitz und der Herausarbeitung einer klaren,
zeitgemifBen Darstellung desselben, d.h. der eigentlich theolo-
gischen Arbeit abhalten. Auch Versuche in dieser Hinsicht wer-
den gegenwirtig energisch und in zum Teil origineller Weise
unternommen. Ablehnend zeigten wir uns bereits gegeniiber
Unternehmungen, die auf eine méglichst vollstindige Restau-
ration der altreformatorischen Position ausgehen. Abgesehen von
allen andern Aussetzungen, die man ithnen gegeniiber machen
kann, ist zu sagen, dass solche Kopistenarbeit nur mittelst vieler
Selbsttauschung méglich ist. |

Ein genaues Gegenstiick zu solchem starren Konfessionalis-
mus ist die Forderung einer rein laienhaft weltlichen Nachfolge
Jesu ohne alle kirchliche Bindung und Sonderprigung, wie sie
z.B. Ludwig Kéhler in seinen Volkshochschulvorlesungen iiber
Religion und Menschheit') als Ideal aufgestellt hat. Man kann die
Kirche als solche zur Dekadenzform der Religion stempeln, wie

1) Schulthess & Co, Ziirich 1922,

132



es i den Worten Wilfred Monods geschieht: « La mystique dé-
génére toujours en politique; le prophéte se mue en prétre. La
foi devient croyance, la priére credo, 1'enthousiasme culte,
I’évangile église, 1'église orthodoxie.»*) Man kann zugeben, dass
ein religises Institut ein Widerspruch in sich 1st. Man kann aus
kirchengeschichtlichen Erfahrungen wissen, dass der Kirche
emne Neigung zur Versteifung angeboren 1st. Sie zeigt sich im
Kult: welche Phantasielosigkeit, die immer alles im Alten ldsst
vom Kirchturm bis zum Predigtrock, und wenn man Abianderun-
gen versucht, dann gewshnlich in verkehrter Richtung, nach
riickwirts, ins Katholische hinein, statt der Tugend unserer
Zeit, threm Sinn fiir’s sachlich Niichterne entgegenzukommen.
Gewiss ist es verdienstvoll, die Kirche in diesen Dingen un-
kirchlicher zu gestalten. Die Kirchenmusik ist bereits in den
Konzertsaal ausgewandert, und wer will bestreiten, dass sie mit
der grofleren Freiheit auch groflere Moglichkeiten gewonnen
hat. So mag auch das «Wort» in den Vortragssaal wandern, in
die Volkshochschule und in Ferienkurse, wo man es ernster
nimmt als in gewslbten Kirchenhallen. Auch in der Lehre zeigt
sich der kirchliche Hang zur Versteifung. Man fiirchtet die
neuen Worte, wie wenn der Geist zu unbeholfen wire, um ein
anderes Gewand tragen zu kénnen als jenes altvertraute theo-
logische Schema, das man immer noch am fertigsten bei Anselm

von Canterbury bezieht. Es ist wiinschenswert, dass die Theo-
logen der Schlichtheit des Evangeliums nacheifern. Aber, wenn
unsere Zeit Relig'on begehrt, so verlangt sie damit vor anderem
nach einer Bindekraft, die das Auseinandergefallene und Aus-
emnanderfallende wieder zusammenfasst. Ein solches Band er-
gibt sich aber nicht einfach aus einer freien, von jedem privatim
veranstalteten Nachfolge Jesu, dazu gehdrt — memetwegen:
leider, meinetwegen auch: vorliufig — kirchliche Organisation,
deren Innenseite eine geformte Lehre ist.

Man wundere sich nicht, dass diejenigen, die gegenwirtig am
energischsten und interessantesten einer Neugestaltung der
Kirchenlehre zustreben, vonPaulus ausgehen. Siehe Karl Barth?).
Vielen erscheint Paulus heute neben Jesus wie eine Karikatur,

seine Lehre eine Verzerrung des Evangeliums. Man beschuldigt

1) Vers I'unité XXIV. Conférence d'Ftudiants, Lausanne 1920
3) Schniften bei Ch. Kaiser, Miinchen

133



thn, das urspriingliche Christentum verjudet, verkirchlicht zu
haben. Man kann diesen Anklagen ihre Berechtigung zuge-
stehen, und doch nicht Paulus aus dem neuen Testament stoflen
lassen wollen, so wenig man eben die Kirche selber gegen ein
schon getraumtes Urchristentum zu tauschen gewillt 1st. Und
wenn er nur die notwendige Staffagefigur wiire, die uns erst die
Distanzen ermessen liasst. Wir sind keine Christusse. Eine naiv
oder romantisch unternommene Imitatio Christi endigt immer
in Hysterie oder Verzweiflung, wenn nicht eine grofie Borniert-
heit daraus wird. Das Unmittelbare 1st nicht unser unmittelbarer
Besitz. Zwischen uns und dem Reich Gottes ist die Kirche, zwi-
schen uns und dem vollkommenen Leben die Lehre, zwischen
uns und Jesus der Apostel. Das ist eine Komplizierung, und
manchmals verdriesst’s die Menschen auch, dass das Wahre
nicht so einfach ist. Hat nicht Jesus gesagt, dass sich alle an thm
drgern werden? Paulus verhiitet, dass wir uns iiber Demiitigung
und Argernis hinwegtiuschen, welche Gefahr durch den histo-
rischen Abstand grofler geworden ist. Es gibt keinen geradlinig
durch die Geschichte sich entwickelnden Jesuismus. Die Ver-
bindungslinie zwischen Christus und der Christenheit ist eine
notwendigerweise gebrochene. Die Bruchstelle kann man mit
dem Namen Paulus anzeigen. Das will nicht sagen, dass wir theo-
logische Pauliner bis ins Detail sein miissen, um Christen zu
sein, und noch weniger darf uns paulinisches Dogma zum mora-
lischen Ruhekissen und zum Vorwand werden, von Gott nur
Gaben und keine Aufgaben annehmen zu wollen. Bei allem In-
teresse fiir die theologische Arbeit vergessen wir nicht, dass sich
das Leben an der praktischen Not und nicht an einer neuen
Theologie entziindet.

Ich hiitte das Vorstehende nicht geschrieben, wenn ich die
Kirche fiir eine erledigte Angelegenheit halten wiirde, wie viele
klugen Menschen heute es tun. Erledlgt oder nicht erledigt, das
ist Glaubenssache. Zum Schluss aber seten noch einige verstan-
desmifige Uberlegungen erwihnt, die es wiinschenswert erschei-
nen lassen, dass es mit der Kirche noch nicht aus und vorbei sei.
Die Kirche ist — unter anderem — die Verankerung der Moral

im [ ranszen enien Wird diese Veran]cerungaufgeﬁoben sofangt
‘die Moral an zu gleiten und gleitet in stetiger Beschleunigung
abwirts. Man kann solcher Bewegung gegeniiber nur solange

134



m freigeistiger Uberlegenheit gleichgiiltig bleiben, bis man
selber thre Wirkung schmerzlich erlebt. Amoralia geniefit man
nur literarisch. Aus konventioneller Gesinnung stammende Pro-
teste halten die Bewegung natiirlich nicht auf. Aber ebensowenig
utilitaristische, rationale Uberlegungen, da sie zu diesem Zwecke
schon iiber das Einzelinteresse hinausgehen, mit anderen Worten

ereits moralisch sein miissten. Wir sind bereits mitten in der

leitbewegung darin. Sie flieBit nicht, wie man etwa annimmt, |
von unten nach oben, sie beginnt in den sozialen Oberklassen
und den hcheren Bildungsschichten und verbreitet sich all-
mahlich unters Volk. Durchschnittlich ist man ungefihr so weit,

ass man es liacherlich findet, etwas zu geben oder zu leisten,
ohne etwas, wenn méglich mehr dafiir zu nehmen. Tauschhandel
als letztes Prinzip der menschlichen Handlungen verursacht eine
Stagnation und damit Versumpfung des Lebens, nicht nur im
moralischen Sinne des Wortes. Man wende nicht ein, der Durch-
schnitt hat zu allen Zeiten nicht hsher gelebt. Es ist ein Unter-
schied, ob man etwas tut, oder ob man das, was man tut, fiir das
emzig Richtige hilt. Der Mensch gelangt zudem durch diese
Entwicklung nicht in die Freiheit. Ubergehen wir die Verskla-
vung durch die niederen Instinkte. Zwei Gewalten vor allem ge-
angen zu allmichtiger Herrschaft: der Staat und die Wissen-
schaft. Man liest vielleicht hier die passenden Abschnitte aus
Shaws Vorrede zur Heiligen Johanna nach. In der Wissenschaft
sitht man zumeist eine wohltuende Macht. Und doch erlebt
man, dass infolge der die Wissenschaft popularisierenden Schu-
len die Jugend schwerer erziehbar, die breite Masse schwerer zu
eiten 1st. Wissen an sich macht weder gut noch weise. Wird die
Wissenschaft allmachtig, so kann ich also in die Gewalt eines
schlechten Narren geraten, nur weil er ein Wissender 1st. Voll-
kommene Verwissenschaftlichung ist vollkommene Mechani-
sterung des Lebens, innerhalb welcher zu existieren nicht jedem

ekommlich ist. Die zweite Allmacht, der Staat, 1st ein unverant-
wortliches Wesen, er kann Spielzeug unerzogener Massen oder
auch Werkzeug ebenso unerzogener Geschiftsleute sein. Inter-
nationale Ordnung ist mit allmachtigen Staaten, deren Vertreter
In thren Gedanken sich nicht mehr hsher wagen als bis zu den
tiblichen Handelsprinzipien, kaum solid zu gestalten. Das jetzt
noch herrschende internationale Faustrecht aber ist eine iible

135



Grundlage emer neuen Kultur. Sollte die Kirche, diese Ver-
ankerung unseres sozialen Lebens im metaphysischen nicht doch
ein immer noch erwiinschter Ku]turfaktor sem?

" Aber wenn es zu spat wire? Wenn wir bereits im unaufhalt~
baren Untergang gleiten? In der ilteren Geschichte der Ver-
einigten Staaten soll es passiert sein, dass das Reprisentanten-
haus von einer Sonnenfinsternis iiberrascht wurde. Man dachte
an den Weltuntergang und wollte auseinandereilen. Da habe
einer gerufen: «Wenn das Ende nahe ist und der Herr kommt,
soll er jeden Mann auf seinem Posten finden. Ziindet die Lichter

an und lasset uns in unserer Beratung fortfahren.»

3‘.\ ,’,- /1 {'/'J :‘ !” v

136



	Zum protestantischen Kirchenproblem

