
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1926)

Heft: 2

Artikel: Zum protestantischen Kirchenproblem

Autor: Spoerri, Gottlob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum protestantischen Kirchenproblem
Von Gottlob Spoerri

Der Berliner Theologe Günther Dehn hat ein Büchlein
herausgegeben: Die religiöse Gedankenwelt der Proletarierjugend,1)
in dem er die Resultate einer Umfrage bei Berliner Fortbildungsschülern

über religiöse Fragen zusammenstellt. Pfarrer Robert
Epprecht, damals noch in St. Gallen, hat bei seinen Konfirmanden

die Probe aufs Exempel gemacht, wobei sich herausstellte,
dass Berliner und St. Galler Jugend weithin gleicher Meinung
sind. Durch dieses Dehn selbst überraschende Ergebnis der
St. Galler Gegenprobe ist natürlich der Allgemeinwert des

Untersuchungsresultates bedeutend erhöht und gefestigt. Eine
für viele der notierten Äußerungen charakteristische Wendung
lautet: « Wenn ich mich in Gedanken in meine tägliche Arbeitszeit

versetze, wo ich meine Stunden natürlich sehr weit von Gott
verlebe, so bin ich nicht in der Lage, während dieser Zeit mit
Gott in Verkehr zu stehen... Gibt es einen Gott? Ja, der
Pfarrer sagt es. Er predigt in der Kirche seine Uberzeugung, wo
ich anstandslos dem Vorsitzenden zuhöre. » Sind aber die
Ansichten über Gott, über Religion im allgemeinen noch geteilt
und schwankend, so vereinheitlichen sie sich sehr, wenn man
nach der Stellung zur Kirche im besonderen frägt. « Auf die
Frage, wie oft man zur Kirche ginge, hat die evangelische
Jugend immer ausweichend geantwortet: .Manchmal geht man.'»
Allgemein ist man der Ansicht, dass das Gebet im Kämmerlein
oder die Andacht in der Natur den Kirchenbesuch ersetze.
Glänzend der Satz eines Mädchens : « Man hat in das Leben
hineingekuckt. Es kommt einem so komisch vor, mitten in Berlin
eine Kirche zu sehen » Wenn man trotzdem nicht aus der Kirche
austritt, so gibt wohl folgende Bemerkung einer Schülerin treffend

die Gründe dafür an: « Ich bin der Ansicht, dass es besser

ist, wenn wir in der Kirche bleiben, z.B. zur Einsegnung
(Konfirmation), oder zur Trauung, oder zur Beerdigung.»

So denkt man auf der untersten Bildungsstufe. Für oben sei

uns Thomas Mann Gewährsmann. Was er im Zauberberg aus

*) Furcheverlag, Berlin 1924,

Neue Schweizer Rundschau. XIX. Jahrg. Heft 2 (1. Februar 1926)

113



vornehm bürgerlichem Milieu aufzeigt, ist ebenso zuverlässig
wie das Ergebnis irgendeiner Umfrage oder sonstigen
wissenschaftlichen Sondierung. Die Ubereinstimmung zwischen
zuunterst und zuoberst ist gleich scharf und überraschend wie
zwischen Berlin und St.Gallen. Auch in diesen « besseren»
Kreisen tritt der Pfarrer in Erscheinung - zur Taufe und zum
Sterben. Auch hier findet man die Sprache der Kirche im
normalen Leben unangebracht.

Das will ja nicht heißen, dass unsere Zeit überhaupt für
Religion und Metaphysik kalt ist, aber diesbezügliche Gedanken
und Empfindungen befallen einen eher im Konzert oder in der
Gemäldegalerie als in der Kirche. Umgekehrt genießt man zum
Teil die Kirche ästhetisch, woraus sich dann leicht die viel
erwähnte Neigung zur katholischen Kirche erklärt, da selbstverständlich

die protestantische Kirche in ästhetischer Hinsicht
niemals konkurrieren kann. Ja gerade intensive Religiosität lässt
oft die Kirche als ungenügend erscheinen. Die Helden unserer
religiösen Romane leiden an der Kirche, gehen an der Kirche
vorbei oder kämpfen gegen die Kirche.

So geht heute durch den ganzen Protestantismus von unten
bis oben eine mächtige Schicht von Kirchenfremden. Der
Umstand, dass man allenthalben auf diese Schicht stößt und doch
nicht die Möglichkeit hat, ihre Mächtigkeit zahlenmäßig
festzustellen, mag den Kirchenmann immer wieder in Versuchung
bringen, wie Elia zu seufzen: « Ich bin allein überblieben.» Ein
Ereignis wie die Stockholmer Kirchenkonferenz begegnet dann
solcher Schwermut als ein Gottestrost, woraus folgt, dass die
Kirchenmänner dasselbe wenn auch nicht mit kritikloser
Uberschätzung, doch mit einer derartigen Gefühlsbetonung verkünden,

dass die Fernerstehenden erst recht zurückhaltend werden.
An der Loslösung des Volkes von der Kirche ist diese nicht

allein schuld. Es haben daran Kräfte gearbeitet, die die Kirche
teils nicht hemmen konnte, teils nicht hemmen durfte. Eine
Masse Menschen geraten schon beim ersten Blatt der Bibel in
ein Missverhältnis zur Kirche. Naturwissenschaft und Bibel, das

ist der Gegensatz, über den die nie hinwegkommen. Von einer
Geschichtswissenschaft, die diesen Gegensatz zwar nicht
aufhebt, aber doch bis zur Unschädlichkeit mildert, wissen sie
entweder nichts, oder deren Zumutung, die Bibel zu lesen wie ein

114



anderes jahrtausendealtes Buch, nämlich mit sichtendem
Verstand, scheint ihnen schon zu subtil. Entweder alles oder nichts,
ist die nach ihrem Bedünken einzig charaktervolle Antwort
gegenüber solchem Ansinnen. Sie fürchten die Relativierung, mit
Recht, was die Wahrheit, mit Unrecht, was ein literarisches
Medium derselben anbelangt. Sie werden in ihrer Haltung
bestärkt durch kirchliche Kreise, die von entgegengesetzter Seite
aus an diesem Entweder - oder festhalten, und durch Pfarrer, die
aus Bequemlichkeit oder Furcht die Frage überhaupt umgehen
oder möglichst schleierhaft beantworten, denen allerdings
zugegeben werden muss, dass hier glatte Antworten leichter zu
fordern als zu geben sind, wenn man die tiefe Spannung zwischen
Religion und Wissenschaft nicht zum Verhängnis der einen oder
andern Sphäre leichtsinnig auflösen will.

Bringt die Geschichtswissenschaft nützliche Klärung in das
Problem Bibel und Naturwissenschaft, so verursacht sie doch
andererseits selber wieder Schwierigkeiten. Sie zeigt das Legendäre

an mancher kirchlichen Tradition und regt dazu an, die
Kirchenlehre als veralteten, modernden Formelkram zu
betrachten, der vielleicht im Mittelalter dem Zeitbewusstsein
entsprach, über den wir Modernen uns aber hinausentwickelt haben.
Sorgfältige Bemühungen derTheologie, nachzuweisen, dass auch
bei ehrlicher Säuberung von allem Legendären und Zweifelhaften

die biblisch-kirchliche Uberlieferung stark und breit
genug bleibt, um die Kirche zu tragen, machen dem Durchschnittslaien

wenig Eindruck. Was vermögen solche Bemühungen gegenüber

der massiven Forderung: entweder alles oder nichts!
Zudem müssten sie nachgeprüft werden, wenn sie überzeugen
sollten, wozu aber Zeit, Spezialkenntnisse und Interesse fehlen.
Gleichen Widerständen begegnet die Theologie, will sie darauf
aufmerksam machen, dass zu unterscheiden ist zwischen
altdogmatischer Formel und ihrem ewig lebendigen, immer noch
aktuellen Wahrheitsgehalt. Shaw ist natürlich der Spaßmacher,
wenn er behauptet, dass Bunyan und Nietzsche vom Gleichen
reden. Man begegnet gebildeten Laien, die sich die wissenschaftliche

Tätigkeit eines Theologen nicht anders vorstellen können
als ein Hantieren mit toten Gedanken, für die sich kein
vernünftiger Mensch von heute interessiert, der nicht eben von
Berufs wegen dazu gezwungen ist. Es fällt ihnen kaum ein, dass

115



einer umgekehrt gerade diesen Beruf wählen könnte aus Interesse
an den « toten » Gedanken. Sie ahnen nicht, dass, was sie lesen,
vom Zeitungsleitartikel bis zu Dostojewsky, alles einen
theologischen Hintergrund hat.

Unser Durchschnittsdenken ist immer dogmatisch. So wird
auch die Wissenschaft zum Dogma. Das wissenschaftliche
Grunddogma ist der Determinismus. Mindestens jeder, der eine
Mittelschule besucht hat, ist von dieser in verschiedener Hinsicht

so bequemen Denkweise infiziert. Für unzählige aber ist
sie der Horizont, über den sie nicht hinausschauen können.
Gewiss ist Materialismus die nächstliegende Ergänzung zum
Determinismus, aber auch wer sich etwas darauf zugute tut, den
Materialismus abzulehnen, ist noch lange nicht dem
Determinismus entronnen, und dieser, nicht jener, ist der Urgegen-
satz zur christlichen Lehre. Absolutes Naturgesetz und Gottesglaube,

eine die Seele als Produkt der Physis der Vererbung, des
Milieus und der materiellen Existenzbedingungen kennzeichnende

Psychologie und kirchliche Heilslehre, das geht nicht wohl
zusammen. Wie soll also der moderne Mensch mit seinen
deterministischen Denkgewohnheiten sich in der Kirche heimisch
fühlen? Man wolle ja nicht calvinistische Prädestinationslehre
mit Determinismus verwechseln.

Seine großen wissenschaftlichen und technischen Leistungen
lassen im Menschen das Macht- und Sicherheitsgefühl wachsen
und dem entsprechend das Interesse an transzendenten Mächten
schwinden. Man wird allein fertig! Man braucht also eigentlich
auch die Kirche, die ja nichts anderes als ein Organ des
Transzendenten sein will, nicht mehr, duldet sie höchstens als

Wohlfahrtsinstitut, Anstalt zur Pflege des Schönen und Guten.
Der Vorrang, den in der letzten Vergangenheit Naturwissenschaft

und ihre Anwendung, die Technik, innehatten, brachte
eine besondere Bewertung aller materiellen Leistungen und
Tatsachen mit sich, die sich nun in Privatleben und Politik als
moralischer Materialismus auswirkt. Dieser ist unter uns schon so sehr
das Gewöhnliche, dass eine tiefere Geisteshaltung, dass wirkliche

Moral bald einmal als Lüge verdächtig wird. Selbstverständlich

entfremdet auch diese geistige Missbildung den
Menschen der Kirche. Entweder erscheint sie mit ihrer Forderung
einer moralischen Lebensgestaltung als altmodisches Möbel, das

116



der Privatmann ignoriert, der Politiker aber bis zur völligen
Wirkungslosigkeit gegenüber dem wirklichen Volksleben zu
isolieren sucht. Höchstens, dass man ihr noch einen Wert als
Massenzähmungsmittel zuerkennt. Oder man sieht in ihren
Bestrebungen Scheinmanöver, hinter denen man einen gleichen
Materialismus vermutet, wie man ihn selber hat.

Die technische und wirtschaftliche Revolution hat das Leben
vieler Menschen derart mechanisiert, dass ihnen Vorstellungen
von einem die Materie beherrschenden Geist, von einem
metaphysischen Wert der Seele, von einem Zusammenhang mit
einem schöpferischen Gott sehr ferne gerückt wurden. Gegenüber

der Wirklichkeit, die sie gefangen hält, muss ihnen das
alles wie Klänge aus einer versunkenen, märchenhaften Welt
vorkommen. Und wenn einer von ihnen auch den christlichen
Glauben sich bewahrt, so verbleibt ihm doch zur praktischen
Verwirklichung desselben nicht mehr freies, wirklich menschliches

Leben, als dass es gerade noch zu einer Art mattem
Sonntagschristentum langt. So automatisch wie die Menschen
in die Mechanisierung des Lebens hineingezogen werden, so
automatisch werden sie also auch von der Kirche gelöst. Haben
wir bisher von Loslösungsprozessen gehandelt, für die man die
Kirche selber nicht verantwortlich machen darf, abgesehen von
kirchlichen Ungeschicklichkeiten und Unzulänglichkeiten, die
die unerwünschte Entwicklung förderten, so beginnt hier die
Schuld der Kirche an ihrem eigenen Schicksal. Man braucht der
Kirche nicht vorzuwerfen, dass sie die wirtschaftliche Umwälzung

nicht voraussah, ja, wenigstens auf calvinistischer Seite,
mit eigenen Kräften noch dabei half. Beschränkt wäre es, von
ihr nachträglich zu fordern, sie hätte den Prozess aufhalten
müssen. Aber, dass sie, als derselbe im Gange und schon
vorgeschritten war, tat, als merke sie nichts davon, dass sie
predigte, als ob da nicht zweierlei Menschen wären, relativ freie,
und die der Mechanisierung verfallenen, von denen die
Fabrikarbeiter ja nur ein Teil sind, dass sie ihre Forderung auf das
durch die Zeitbedingungen gegebene Sonntagschristentum
zurückschraubte, dass sie diejenigen, die sich begreiflicherweise
nicht dafür erwärmen konnten, vorwurfsvoll als die verlorenen
Schafe ansah, dass sie die Gesamtnot aus den Augen verlor, weil
sie sich auf das Stückwerk ihrer Samariterdienste zuviel zugute

117



tat, dass sie da, wo sie nicht helfen konnte, nicht wenigstens mitlitt,

dass sie Trösterin der Armen statt ihre Klägerin war, dass
sie auch jetzt noch großenteils, nachdem sie eingesehen hat, was
ihr verloren ging, ihre Fehler dadurch gut machen will, dass sie
sich mit außerordentlichen, deutlich die herablassende, verzeihende

Liebe markierenden Veranstaltungen den fernstehenden
Massen wie den Schuldigen und Irrgegangenen zuwendet, statt
sich zum mea maxima culpa durchzuringen, durch dies alles hat
sich die Kirche in der Gegenwart so wesentlich falsch placiert,
dass infolge davon nicht nur die durch dieses Verhalten Betroffenen,

sondern weit darüber hinaus Menschen instinktiv von
ihr abrückten. Kirchenmänner selber haben die Kirche zurecht-
gerufen, und man darf nicht sagen vergeblich. Kutter und Ragaz,
um nur die großen Schweizer zu nennen, haben tiefer in der
Kirche gewirkt, und nicht nur der schweizerischen, als
irgendjemand seit der Blütezeit des Pietismus und der Aufklärung.
Ihre Gefolgschaft ist größer, als man auf den ersten Blick
vermutet. Wenn dieselbe innerhalb der Kirche doch die Opposition

ohne durchschlagenden Erfolg bleibt, wenn man auf der
einen Seite in ihr die enfants terribles der Kirche sieht, wenn
andererseits die Sozialdemokratie Sympathiezeichen aus der
Kirche ohne besondere Gefühlserwärmung, ohne gar Gegenliebe

zu zeigen, hinnimmt, so darf man die Schuld daran nicht
nur im bösen und schlaffen Willen auf allen Seiten suchen. Das
Ziel der Sozialdemokratie, das Gut-Haben, die Rationalisierung
des Lebens, und das Ziel der Kirche, das Gut-Sein, das Mysterium

des Gottesreiches, liegen weit auseinander, die praktischen
Tagesforderungen beider verschmelzen nur zu oft notwendigerweise

ganz ineinander. Das Durchschnittsdenken vermagdeshalb
das Verhältnis beider Größen zu einander nie klar zu sehen, die

ganz eigentümliche Stellung und Aufgabe der Kirche gegenüber
den wirtschaftlichen Zuständen der Gegenwart nicht zu
erfassen. Die diesbezüglichen Tendenzen der Kirche werden
tinfach als religiöser Sozialismus, d.h. eine besondere, quantitativ
unbedeutende Spielart innerhalb des allgemeinen Sozialismus
angesehen und je nachdem abgelehnt oder als unwichtig
hingenommen. Aber wenn es der Kirche auch gelänge, ihre Fehler
hier wieder gut zu machen, die rechte Stellung einzunehmen,
so wäre ja damit vorläufig die Mechanisierung des Lebens noch

118



nicht zum Stillstand gebracht, und gleichfalls nicht die damit
verklammerte Ablösung der Massen von der Kirche.

Die Kirche hat ihre soziale Aufgabe versäumt, weil sie
modern-individualistisch sich nur noch um das Heil der Einzelseele
kümmerte. Der Individualismus hat seme Keime schon im
Evangelium selber, und die Reformation gibt ihm, wenn auch
unabsichtlich, verstärkte Bedeutung. So mag man in ihm ein
Stammgut des Protestantismus sehen. Und doch hat er direkt
zur Kirchenentfremdung beigetragen. Religion ist Privatsache,
dieser Parteiprogrammpunkt ist zum allgemeinen
Glaubensbekenntnis geworden. Man empfindet es als eine Beleidigung
der Persönlichkeit, zu denken, man könnte eine Uberzeugung
annehmen oder sie mit anderen teilen, ohne sie sich eigenhändig
zurechtgestückt zu haben. Man sieht eine Profanation darin, sein
« Inneres » öffentlich bekannt zu geben, kann sich also zu keinerlei

Bekenntnisakt verstehen. Mit geheimnisvoller Miene hütet
man den Herzensschrein, mag auch weniger darin sein als im
Schatzkästlein der Lagerlöfschen Legende. Natürlich wird auch
das, was der Pfarrer sagt, als seine « persönliche » Meinung und
nicht mehr betrachtet, ja derPfarrer ist sich vielleicht selber nicht
bewusst, mehr zu geben. Ein gemeinsamer Glaube, ein gemeinsamer

Geist, es fällt einem gar nicht mehr ein, an so etwas ernsthaft

zu denken. Damit hat man aber das Wesen der Kirche
schon preisgegeben. Sie ist dann nicht mehr als irgendein
Bildungsverein, wo man religiöse Vorträge veranstaltet. Wer seiner
individuellen Veranlagung nach nicht religiös interessiert ist,
geht nicht hin.

Ist die Schwäche der katholischen Kirche ihre Starre, die das

Lebendige entweder abstößt oder tödlich einzwängt, so ist die
Schwäche des Protestantismus seine Zersplitterung. Der durch
die Hypertrophie des Individualismus verursachte Schwund
eines richtigen Kirchenbegriffes ist nur die radikalste, wenn
vielleicht auch unauffälligste Form der Zersplitterung. Andere
und anders begründete Arten derselben bleiben noch zu betrachten.

Eine fortschreitende Zersplitterung ist an sich schon der
allmähliche Tod der Kirche, sie bewirkt aber außerdem die
Entfremdung aller derer, denen nur die geschlossene Masse imponiert,

derer, die den Wahrheitsanspruch der Kirche mit der
Tatsache der Spaltungen nicht reimen können, und derer, die durch

119



persönliche Erfahrungen (Mischehe, Wohnortwechsel, täglicher
Verkehr mit Andersgläubigen, Begegnung mit überlegenen
Persönlichkeiten aus anderem kirchlichen Lager) gegenüber der
Zersplitterung besonders empfindlich, oder umgekehrt ganz
abgestumpft wurden.

War die Christenheit auch schon vor der Reformation in
Osten und Westen gespalten, so trat diese Spaltung doch weit
weniger in das Bewusstsein der einzelnen Christen, da sie immerhin

zwei kompakte Massen bestehen ließ, die zudem geographisch
ziemlich gut gegen einander isoliert waren. Seit der Reformation
aber wohnen die Angehörigen verschiedener Konfessionen eng
bei einander und wirr durcheinander und vermengen sich infolge
der modernen Freizügigkeit immer mehr. Man schildert das
Bild der Christenheit nicht recht, wenn man von Rissen redet,
die durch sie hindurch gehen. Mit der Reformation trat vielmehr
eine Zerbröckelung der Christenheit ein. Es liegt natürlich nahe,
besonders dem Katholiken, im Geiste der Reformation selber
die Ursache dieser Zersetzung zu suchen, zumal gleich bei der
Abtrennung von der katholischen Kirche die Protestanten auch
im eigenen Lager sich spalteten, und derartige Spaltungen sich
bis auf den heutigen Tag fortsetzten, während die Einheit im
katholischen Lager gewahrt wurde. Dagegen lässt sich bemerken,
dass die Erneuerung der Kirche, deren Notwendigkeit auch von
katholischer Seite zugegeben werden muss und übrigens durch
die sogenannte Gegenreformation erwiesen ist, revolutionär und
kirchenzerreißend sich vollziehen musste, dafür kann man ebenso

gut wie dem reformatorischen Geiste demVersagen der damaligen

Kirchenführung die Schuld geben; wenn es der protestantischen

Partei nicht gelang, eine überwältigende Mehrheit zu
gewinnen, so dass bis zur Gegenwart zwei rivalisierende Gruppen
nebeneinander stehen, darf man auch hiefür den Grund nicht in
einer prinzipiellen Schwäche des Protestantismus suchen, wenn
man bedenkt, was für ganz andere als geistige Kräfte damals die
Zugehörigkeit des Einzelnen zu einer Konfession bestimmten,
und dass nach erlangter Religionsfreiheit die Gegensätze sich
schon so sehr aneinander gewöhnt hatten, die große Masse auch
schon so weit den eigentlichen Glaubensfragen entwachsen war,
dass auf beiden Seiten nicht nur der Wille zur Missionierung,
sondern auch der Wille zur gedanklichen Verarbeitung der

120



gegnerischen Behauptungen nicht mehr für eine größere
konfessionelle Umschichtung genügten; dass die Reformatoren sich
selber nicht einigen konnten, ist ebenso sehr ihren menschlichen
Unzulänglichkeiten wie einem wesentlichen Mangel ihrer geistigen

Position zuzurechnen. Nach allen diesen Einschränkungen,
denen man wohl noch mehr beifügen könnte, ist nun allerdings
zuzugeben, dass die Denkfreiheit, wenn sie auch nicht von der
Reformation proklamiert worden ist, doch von den Reformatoren
unbewusst in Anspruch genommen wurde, wodurch dieselben
die großen Vorläufer und Vorbilder einer Zeit sind, der die
Denkfreiheit eines jeden Bürgers zu den höchsten Gütern
gehört. Diese Denkfreiheit hat aber bei jeder Kirchenspaltung, von
der Reformation selber an bis zur seltsamsten Sektenbildung
unserer Tage, mag man dabei auch immer die Autorität des
Bibelwortes oder göttlicher Inspiration angeführt haben und
anführen, eine wichtige Rolle gespielt. Dieses Recht des freien
Gedankens erleichtert es auch dem Einzelnen, sich ohne tiefere
Beunruhigung von der kirchlichen Gemeinschaft zu lösen. Aber
alle diese Eingeständnisse vermögen uns nicht davon abzubringen,

die persönliche Freiheit hochzuschätzen, und umgekehrt
vermögen die Kräfte, die die Einheit der katholischen Kirche
erzwingen, durch ihren Erfolg, der ja auch oft Scheinerfolg ist,
uns nicht von der Erkenntnis ihrer geistigen Minderwertigkeit
abzuhalten. Die Idee der Denkfreiheit ist übrigens nicht so sehr
Zentrum der reformatorischen Gedanken, dass es undenkbar
wäre, nachdem man ihre negative Auswirkung bitter erfahren
hat, eine Korrektur derselben durch ebenfalls gut reformatorische,

aber dagegen spielende Ideen zu erzielen. Die konfessionellen

Spaltungen verursachen Spannungen und Schwierigkeiten
im privaten und öffentlichen Leben und treiben so manchen,
namentlich auch manchen Politiker, in eine Abneigung gegen die
Kirche oder die Religion überhaupt hinein. Die unterscheidenden

Lehren der verschiedenen Konfessionen sind dem Laien
meist nur mangelhaft bekannt, und wenn er sie kennt, oft
unverständlich, und wenn er sie versteht, leuchten sie ihm doch nicht
als hinreichend zu solchen Trennungen ein. Das alles erscheint
ihm leicht als theologische Haarspalterei, die ihn davon
abschreckt, überhaupt irgendeine Kirchenlehre ernst zu nehmen.
Er begnügt sich lieber mit allgemeinen moralischen Grund-

121



sätzen oder unterscheidet seinen persönlichen Gott vom Pfaffengott,

ohne sich die Lebensunfähigkeit eines persönlich zurecht-
gedachten Gottes zu überlegen. Konfessionelle Streitigkeiten
bringen eine Intellektualisierung des Religiösen mit sich, die es
dem Laien schwer macht, hinter der dicken, ihn mehr oder

weniger befremdenden Gedankenschicht noch eine Realität
anzunehmen. Es entsteht etwas wie ein Glaube an sich — an Stelle
des Glaubens an Gott —, eine Sache für Spezialisten, die die
Allgemeinheit nicht berührt.

Teilweise mit der konfessionellen Spaltung verknüpft ist die
Spaltung des Protestantismus in nationale Kirchen. Eine die
Einzelstaaten übergreifende Einheit haben sowohl" Zwingli, mehr
aus politischen Gründen, wie namentlich Calvin, aus wirklich
religiösen Motiven, ernstlich versucht. Später hat man die
Nationalkirche als Selbstverständlichkeit hingenommen. Ein
schwerwiegendes Motiv zur Kirchenentfremdung ist die nationale Zer-
trenntheit der Protestanten erst seit dem Weltkrieg geworden.
Wenn man von einem Versagen des Christentums gegenüber
dem Krieg spricht - richtiger wäre: von einem Versagen der
Christenheit zu sprechen —, so dient das Nationalkirchentum mit
zur Erklärung dieses Versagens. Eine von Anfang an übernational

organisierte Kirche hätte aus eigenem Interesse die moderne
Friedensidee, die ja einen ihrer Ursprünge im Evangelium hat,
tragen helfen müssen, wäre auch im Frieden nicht wie eine
Nationalkirche mit den staatlichen Interessen versponnen
gewesen, und wäre so, wenn sie auch den Krieg nicht verhindert
hätte, nicht zu dem politischen Hetzinstrument geworden, als
das sich die Staatskirchen brauchen ließen. Die Erfolge z.B. der
« Ernsten Bibelforscher» verdanken dieselben nicht zuletzt dem
hartnäckigen Hinweis auf diesen Fehler der Kirchen, wobei
übrigens vermutet werden darf, dass ihre Bemühungen mehr
Leute von der Kirche gelöst als für die ernste Bibelforscherei
gewonnen haben. Auch ist solche nachträgliche Kritik billig und
oberflächlich. Erstens einmal ist das Vorhandensein nationaler
Kirchen nicht zuletzt darauf zurückzuführen, dass in der
Reformationszeit politisch nationale Energien die Oberhand über die
religiös kirchlichen Energien zu gewinnen anfingen - siehe
Shaws Heilige Johanna. Man entfremdet sich also heute der
Kirche um Dinge willen, die ihr deshalb zustießen, weil man

122



sich schon vor alters ihr entfremdet hat. « Wer aber nicht hat, dem
wird auch, das er hat, genommen werden ». Und femer wissen
wir: es gab ja internationale Größen, und sie haben die Prüfung
des Weltkrieges nicht bestanden. Die katholische Kirche
übergehen wir, weil wir in ihre diesbezüglichen Tendenzen keinen
Einblick haben. Aber auch Wissenschaft und Sozialdemokratie
haben versagt. Für die Arbeiterschaft ist es die gemeinsame
materielle Lage, was sie zusammenhält, und diese Gemeinsamkeit

wurde durch den Krieg nicht aufgehoben und beharrt allen
nationalen Stimmungen und momentanen Gefühlen gegenüber,
und trotzdem verloren die Arbeiterorganisationen der verschiedenen

Länder die Fühlung mit einander. Eine internationale
protestantische Kirche aber hätte nicht ein so handgreifliches
Band, ihre Gemeinschaft gründete sich auf eine gemeinsame
geistige Haltung, die in Zweifel zu ziehen gerade der Krieg An-
lass gibt. Die Wissenschaft an sich wird nicht berührt von
menschlicher Leidenschaft, und es kann auch ein Wissenschafter

einem feindlichen Wissenschafter, mag er ihm sonst
alles Mögliche vorwerfen, auf die Dauer vernünftigerweise die
wissenschaftliche Kompetenz nicht absprechen, über die er sich
durch Leistungen ausweist. Ein Christ muss aber gerade die
Christlichkeit eines Gegners bestreiten, der auf ihn schießt.
Hat eine praktisch indifferente Wissenschaft nicht vermocht,
ihre Vertreter vor der Kriegspsychose zu bewahren, wie darf
man das ohne weiteres von einer warm am praktischen Leben
beteiligten Kirche vermuten, mag man sie sich auch noch so
schön international organisiert denken?

Dass es auch eine Spaltung zwischen der Kirche von heute
und der Kirche der Vergangenheit gibt, wird einem nie so klar,
als wenn man einen Versuch ansieht, die Kirche der Vergangenheit,

die Kirche der Reformatoren in unseren Tagen vollkommen
intakt wiederherzustellen. Der unverfrorene Anspruch solcher
Wiederhersteller auf die gewaltige Position der Reformatoren
und ihre vollständige Isoliertheit gegenüber der eigenen Zeit
stehen in so schreiendem Kontrast zu einander, dass der
unbeteiligte Zuschauer versucht ist, sich an ihnen als an einer Don
Quixoterie zu amüsieren. Der massive, eindeutige Offenbarungsglaube

der Reformatoren hat sich, indem die Kirche allmählich
durch die Aufklärung und den Pietismus, Kant und Schleier-

123



mâcher hindurchglitt, in eine metaphysisch reduzierte, durch
Rationalisierung, Psychologisierung und Mystifizierung komplizierte

Religiosität verwandelt. Der Versuch, den Gegensatz von
alt und neu zu überbrücken einerseits, die Anpassung an den
wissenschaftlichen Fortschritt andererseits, bereichern die
moderne Kirchenlehre mit allerlei Künsteleien und Seltsamkeiten.
Der eine versöhnt kühn die grellsten Bibelwunder mit modernster

naturwissenschaftlicher Weltanschauung, der andere findet
in der Psychanalyse ein notwendiges Instrument für die Bildung
christlicher Glaubenslehren. Ein beliebter Ausweg aus den
Schwierigkeiten dieser Spaltung ist der, dass man sich aus dem
Theoretischen ms Moralische verzieht, übrigens eine vielleicht
weniger oberflächliche Unternehmung, als es dem Denker auf
den ersten Blick scheint. Parallel der soeben gezeichneten kirchlichen

Entwicklung führte gleichzeitig eine außerkirchliche vom
krassen Hexen- und Teufelsglauben zum schwächlichen
Pantheismus, Atheismus und Agnostizismus. Infolgedessen
erscheint die Kirche leicht als zaghaft mitgleitender rechter Flügel
der Gesamtbewegung. Ist sie aber das, so wird ihr Anspruch auf
eine zentrale Stelle in der Zeit oder gegen die Zeit — und jede
Kirche muss diesen Anspruch machen - sinnlos. Die Kirche
wird zur Bewahranstalt der Langsamen und Müden und als
solche dem mitten im Leben stehenden Mann widrig. Viele
fordern von der Kirche Stabilität, entsprechend ihrem steifen
Wahrheitsbegriff und bequemhchen Sicherheits- und
Ruhebedürfnis. Eine sich entwickelnde Kirche entspricht diesem
Begehren nicht und verliert für sie ihr Prestige. Vor allem aber ist
die Unklarheit betreffend die Kirchenlehre durch die Kluft
zwischen alt und neu groß. Was gilt, das alte Bekenntnis, das die
Kirchen teilweise offiziell noch mitführen, das die, welche es
nicht mehr tun, doch nicht ersetzt haben, oder eine modern-
kirchliche Weltanschauung, die aus den mancherlei Meinungen
herauszudestillieren eine mühselige, hoffnungslose Arbeit wäre?
Der moderne Mensch, sonst auf allen Gebieten durch immer
wachsende Präzisierung verwöhnt, scheut vor Unklarheiten
zurück, v (&»•"

1

Nirgends wird diese Unklarheit deutlicher als in den
Spaltungen zwischen den Kirchenmännern selber, den Pfarrern.
Anfangs war noch die Spaltung eindeutig, ein großer Riss, der in

124



zwei große Lager trennte: Orthodoxie und Rationalismus. Der
schroffe Gegensatz wurde erweicht zur Unterscheidung von
Liberal und Positiv, wobei sich erst noch eine Vermittlungstheologie

dazwischen placierte. Die Unterscheidung wurde
namentlich durch Differenzierungen innerhalb der Lager immer
diffiziler und nichtssagender. Z.B. die Bezeichnung Positiv gilt
heute von dem, der sich von einem Liberalen nur durch ein
bisschen mehr Sentiment abhebt, bis zum richtig Altorthodoxen.

Die Entwicklung ist nun so weit, dass es jüngere Theologen

vielfach ablehnen, eine der Parteibezeichnungen zu tragen.
Man werte das noch nicht als Zeichen der Vereinheitlichung.
Die Splitterung ist vielmehr nun so weit gediehen, dass
Klassifizierung unmöglich wird. Solche Meinungsverschiedenheit
unter den « Fachmännern » nimmt dem Laien den Mut, sich auf
eigene Faust in Glaubenssachen zu orientieren, er gesellt sich zu
den Indifferenten. Oder sie ist ihm Beweis dafür, dass die Kirche
nicht im Besitz der Wahrheit ist, er sucht außerkirchliche
Glaubensgemeinschaft. In den Städten kann man sich seinen Pfarrer
aus der einen oder andern Richtung wählen. Tut man das, so
gehört man eben seinemPfarrer an, wie man einem außerkirchlichen
Apostel angehören kann, das Bewusstsein auch zur Kirche zu
gehören, verflüchtigt sich.

DerWandel der Kirche vom Alten ins Moderne hat auch die
Pfarrerschaft insgesamt von der Laienschaft gelöst oder in ein
Missverhältnis zu ihr gebracht. Der Laie, wenn er auch selber
fortschrittliche Meinungen hegt, nimmt doch vom Pfarrer gerne
an, dass er sich zum Altbewährten hält. Nun ist aber gerade
umgekehrt der Durchschnittspfarrer, der die Dinge von nahem
studiert hat, kritischer als der Durchschnittslaie, und auch wenn
ein Pfarrer am alten Gemeindeglauben festhält, tut er es mittelst
allerlei oft nicht einfachen Reflexionen, während der Laie, der
der Sache ferner steht, wenn er zum Alten ja sagen will, das viel
naiver tun kann. Der Laie fühlt sich enttäuscht, vielleicht gar
getäuscht, wenn er entdeckt, dass der Pfarrer entgegen der
Meinung, die er sich von ihm gebildet hat, auch ein Mensch des
20. Jahrhunderts ist, ja manches weniger gutgläubig hinnimmt
als er selber. Der Pfarrer umgekehrt wird vorsichtig, passt sich
unwillkürlich an, steht immer zwischen den beiden Gefahren,
die Geister entweder zu brüskieren und dadurch in Kämpfe um

1 125



religiös nach seiner Meinung irrelevante Fragen verwickelt zu
werden, oder aber in der Anpassung zu weit zu gehen. Dieses
meist stillschweigend hingenommene Missverhältnis nimmt
sowohl der Tätigkeit des Pfarrers einen Teil ihrer Stoßkraft, als
es auch die so wünschbare Mitarbeit der Laien in der Kirche
erschwert. Manch einer bleibt der Kirche fern, vielleicht
grollend, vielleicht mit dankbar erleichtertem Herzen wegen des
« ungläubigen »> Pfarrers.

• ». ky1 •.
Wer ist schuld an diesem verhängnisvollen Riss zwischen der

Reformationskirche und der gegenwärtigen Kirche? Nicht die
Epigonen allein. Die Meinung der Reformationszeit, den lebendigen

Geist der Offenbarung endgültigerweise in menschlichen
Formeln stabilisieren zu müssen, war ein Irrtum, ein in damaliger

Zeit gewiss naheliegender, ja unumgänglicher, deshalb
durchaus verzeihlicher Irrtum, aber er hat sich doch schwer
gerächt. Fixierte Wahrheit ist eine zu bequeme Sache, als dass
nicht, wenn einmal Dogmen proklamiert sind, immer Unentwegte

übrig blieben, die sich allen schlagenden Einwänden zum
Trotz daran klammern. Infolgedessen wird aber jede auch noch
so gesunde Fortentwicklung in der Kirchenlehre ihre Ankläger
finden. Und doch muss es versucht werden, bis in den hintersten
Winkel des Kirchenvolkes hinein den starren Wahrheitsbegriff
der Reformationszeit durch einen die Geschichte berücksichtigenden

Wahrheitsbegriff, ähnlich dem, der der Carlyleschen
Kleiderphilosophie zugrunde liegt, zu ersetzen, der es erst
ermöglicht, gerade in den besonderen Gedankengestaltungen der
verschiedenen Zeiten das Kontinuum eines gemeinsamen Geistes

zu entdecken. Natürlich bleibt dann immernoch das Problem
ewigen Kern und zeitliches Symbol richtig zu scheiden.

Die Bekenntnisse sollten ja nichts anderes sein als eine straffere

Zusammenfassung der in der Bibel enthaltenenOffenbarung.
Waren anfänglich die Reformatoren Einzelheiten der Bibel
gegenüber nicht unkritisch, so musste die Gleichsetzung des
gesamten Bibelwortes, ja schließlich des Bibelbuchstabens, mit der
absoluten Offenbarung im Laufe der Zeit immer peinlicher und
immer massiver genommen werden, um diese letztverbliebene
Autorität, die Bibel möglichst solid erscheinen zu lassen. Gerade
der Bibelglaube sollte das alle Protestanten umfassende,
einigende Band sein, aber gerade der Bibelbuchstabe hat schon zu

126



Anfang und dann immer und immer wieder die Protestanten
auseinander gebracht. Die Stellung zur Bibel vor allem andern
ist es, in der auch alte und neue Kirche auseinandergehen. Es
steckt im orthodoxen Bibelglauben der gleiche starre Wahrheitsbegriff,

den wir oben schon festgestellt haben, und auch hier
muss er ersetzt werden, soll sich die Kirche nicht an ihm schließlich

vollständig zerreiben. Wohlverstanden, nicht die Bibel ist
zu ersetzen. Es gerät uns nicht mehr so leicht, von einem neuen
Evangelium zu « schwärmen », wie es noch Lessing möglich war.
Wir haben gelernt, das geschichtlich Einmalige, was er abschätzig

« zufällige Geschichtswahrheiten » nennt, vor rationalen
Allerweltsleistungen, seinen « notwendigen Vernunftswahrhei-
ten» als Träger des Göttlichen zu werten. Glaube bedarf eines
Gegebenen, versagt gegenüber dem Gemachten. Ja schon die
Tatsache, dass das Buch alt ist, bedeutet einen, wenn auch nur
sekundären Wert gegenüber aller Neuheit. Bibelersatz ist denkbar

als eine Darstellung der modem-kirchlichen Weltanschauung

- eine Unmöglichkeit, wie oben erwähnt, und wenn möglich,

ein trostloses Abstraktum, oder als Anthologie aus religiöser
Literatur — wie alle Anthologien eine Geschmackssache und
deshalb nie befriedigendes Machwerk, oder als eine dem modernen
Geist entsprechende Sichtung des Bibeltextes - eine Geschmacklosigkeit

und Verschlimmbesserung, dem Ubermalen eines alten
Meisterwerkes vergleichbar, oder schließlich durch ein anderes
altes Religionsbuch, deren wir allerdings keines kennen, das so
reich und uns so nahe wäre wie die Bibel, und nicht ebensolche
Gebrechen und vielleicht in größerem Maße hätte, wie man sie
an der Bibel beklagt. Eine göttliche Offenbarung aber jeweils
direkt und immer neu aus dem menschlichen Geist zu
entnehmen, dazu bedürften wir eines Kriteriums, das wir eben
nicht besitzen. Bei einem solchen spirituellen Offenbarungsglauben

lässt sich kirchliche Einheit nur durch eine Despotie
wahren, wie sie die katholische Kirche hat. Doch sind wir hier
an den Punkt gelangt, wo wir unsere Überlegungen durch eine
einfache Glaubensaussage unterbrechen müssen. Diese lautet:
Letztlich entscheiden nicht wir über die Bibel, sondern die Bibel
über uns. Verlieren wir sie, so sind wir verloren, sowohl als
einzelne Christen, ja Menschen wie namentlich als christliche
Kirche. Wir nehmen also die Bibel als Offenbarungsschrift in

127



exklusiver Rangstellung. Dieser Bibelglaube kann aber ganz
wohl einen durch geschichtliches Denken geschmeidig gemachten

Wahrheitsbegriff in sich schließen und deshalb die Bibel
betrachten nicht als den gedruckten Geist und so als enges,
zwängendes Denkregulativ, über das zu denken unzulässig wäre,
sondern als lebendigen Nährboden, aus dem immer neue
Offenbarung den Menschen erwächst.

Es ist noch eine Zerfallserscheinung zu betrachten : die
Loslösung gerade religiös angeregter und bedürftiger Menschen von
der Kirche. Ein Teil von ihnen schließt sich an Sekten an, der
andere sucht in Literatur und Kunst Genüge. Zu der Abwanderung

in Sekten sei nur angemerkt, dass oftmals die Nachkommenschaft

der Abgewanderten in der nächsten oder übernächsten

Generation dem engen Rahmen der Sekte wieder entweicht
und dann außerhalb jeder religiösen Gemeinschaft zu stehen
kommt. Ein Genießen auf eigene Faust in Kunst, Wissenschaft,
Literatur, Natur lässt aber den Menschen den günstigen Ein-
fluss dauernder geistiger Gemeinschaft entbehren, die ihren
Teilhabern jene feinste innere Kultur schenkt, die nicht mit
Verstandesbildung, Kenntnis konventioneller Umgangsformen,
natürlicher Begabung verwechselt werden darf. Die Unfähigkeit
der Kirche, diese wertvollen Elemente festzuhalten, hängt
zusammen mit ihrer einseitigen Demokratisierung. Wir haben eine
breite Volkskirche, die gerade eine engere geistige Gemeinschaft
meist nicht vermittelt. Man hat oft über die enge Verbindung
von Staat und Kirche geklagt, weil durch sie der Kirche die
notwendige Freiheit verloren gehe. Dazu ist zu sagen, dass man in
mancher Freikirche weniger frei ist als in mancher Staatskirche.
Was an der Staatskirche vor allem zu beklagen ist, ist das, dass

sie leicht zu einem kirchlichen Automaten wird, der funktioniert,
auch wenn sich niemand darum bemüht, außer den bezahlten
Beamten. Die Staatskirche kann auch bei leeren Kirchen ganz
wohl existieren. Ist es verwunderlich, dass unsere amorphen
Massenkirchen und die Passivität gerne duldenden Staatskirchen
religiöse Menschen verlieren? Gewiss sind demokratische
Tendenzen im neuen Testament. Daneben lässt sich aber die be-
wusste Sonderung einer erwählten Jüngerschaft dort nicht
übersehen. Die religiöse ist immer eine im tiefsten Sinne aristokratische

Geisteshaltung. Siehe Lucien Romier in der Vorrede zu

128



semer Explication de notre temps.1) Auch bei den Reformatoren
sucht man nicht vergeblich nach einer Neigung zu aristokratischer

Gliederung. Luthers Ecclesiola in ecclesia hat man
gewöhnlich nur pietistisch-erbauhch verstanden. Es war aber
ebenso wohl aktivistisch als Sammlung einer kirchlichen Elite
gemeint, schließlich eine mönchische Reminiszenz. Dass die
Kirche die Verwirklichung dieser Anregung versäumt hat, hat
sie mancher Kräfte beraubt und manche Kraftentfaltung gehindert.

Ist nicht diese Versäumnis mit daran schuld, dass der
deutschen Kirche so mancher deutsche Dichter verloren gegangen

ist? Bei welcher Frage man allerdings des Wortes vom
Starken, der allein am mächtigsten ist, eingedenk bleiben muss.

Die Not der Kirche ist groß genug, dass man sich auch in
der Kirche ihrer bewusst werden musste. Man versucht
allenthalben eine Zusammenfassung der Kräfte. Vereinigung der
Kirchen ist die momentane Losung, vielleicht lautet dann eine
nächste: zurück zur Kirche. Uber die verschiedenen Bewegungen

zur kirchlichen Einheit gibt einen guten Uberblick das kürzlich

erschienene Buch von René Heinrich Wallau Die Einigung
der Kirche vom evangelischen Glauben aus.2) Solcher Bewegungen
gibt es nämlich gegenwärtig nicht nur eine, und glücklicherweise
smd darunter auch solche, die in der Stille arbeiten. Ein gutes
Zeichen für den Tiefgang der Strömung und darum auch
verheißend für ihren Fortgang ist es, dass sie inoffiziell angefangen
hat, in Laienkreisen, wie dem Verein christlicher junger Männer
und dem christlichen Weltstudentenbund, Verbänden, die ihren
'Utemationalen Zusammenhalt gerade während des Krieges
bewährt haben, und in Missionskreisen, wo die einfachen,
praktischen Aufgaben und keine romantischen Ideale zur Einigung
riefen. Auch der «Weltbund für internationale Freundschaftsarbeit

der Kirchen», verwandt mit der später einsetzenden,
umfassenderen und offiziellen Bewegung, die nun vorläufig in der
Stockholmer Konferenz mündete, ist privater Initiative zu
verdanken. Ja teilweise haben die Kirchenregierungen nur
widerstrebend den Einigungstendenzen nachgegeben, einesteils ein
betrüblicher Beweis für die Kurzsichtigkeit solcher Regierungen,
anderenteils ein uns lieber Beweis dafür, dass solche Tendenzen

') Grasset, Paris 1925
2) Furcheverlag, Berlin.

129



nicht von oben herab gemacht worden sind. Wo Kirchenbehörden

in die Bewegung hineingerieten, zielten sie zuerst auf
Einigung innerhalb der konfessionellen oder staatlichen Grenzen.
Doch was sie dabei erreichten oder in Bälde zu erreichen hoffen,
ist unterdessen schon zur Etappe geworden, über die die
allgemeinen Bestrebungen bereits weit hinaus gehen ins
Interkonfessionelle und Internationale, und erst wo mit so gerichteten
Bestrebungen ernst gemacht wird, fängt die Welt an sich zu
interessieren.

In zwei Parallelen verlaufen gegenwärtig die offiziellen
Arbeiten auf eine Einigung aller christlichen Kirchen hin. Die erste
ist die Bewegung für Glaube und Verfassung (Faith and order).
Sie geht von den anglikanischen Kirchen aus, und der Plan ist,
durch alle Sonderbekenntnisse hindurch auf die wesentliche
christliche Wahiheit zu dringen, deren von einer Weltkonferenz
ausgemachte Formulierung den einzelnen Kirchen zur Annahme
vorzulegen ist; durch die Annahme schließt man sich einer
kirchlichen Union an, innerhalb welcher die einzelnen Kirchen doch
noch selbständig weiter existieren können. Für diese Bewegung
ist charakteristisch, dass den Anghkanern ungefähr ebenso viel
daran liegt, sich mit den Katholiken zu vereinen wie mit den
Protestanten. Die Absicht, eine Bekenntnisunion herbeizuführen,

verrät schon jenen hölzemenWahrheitsbegriff, der, wie wir
bereits andeuteten, mehr zur Spaltung der Kirche als zu ihrer
Vereinigung bisher beigetragen hat, und scheint uns deshalb
verkehrt. Die Versicherung, die Einigung solle nicht auf Zwangs-
sondern Gesinnungsgemeinschaft beruhen, klärt das Vorhaben
nicht sonderlich. Es braucht übrigens niemand Angst zu haben,
die Bewegung wird kaum zum Ziel gelangen, die Schwierigkeiten,

die auf diesem Wege liegen, sind zu groß. Ganz unan-
nehnbar für Protestanten ist die Zumutung der Anglikaner,
dass die magische Vorstellung, die sie noch von der sogenannten
apostolischen Sukzession der Bischöfe hegen, als allgemein
christlicher Glaube erklärt werden soll. 1927 soll eine Weltkonferenz

dieser Bewegung stattfinden. Wird man auch nicht
erreichen, was man beabsichtigt, so ist doch durch dieses
Vorgehen eine Union von Anghkanern, Altkatholiken und den
orthodoxen Kirchen des Ostens denkbar.

Die zweite offizielle Einigungsbewegung unter Führung des

130



schwedischen Erzbischofs Soederblom hat die Allgemeine
Konferenz für praktisches Christentum (Life and Work), die letzten
Sommer in Stockholm stattfand, organisiert. Hier wird nicht
eine dogmatische Einheit, sondern praktische Zusammenarbeit
der Kirchen zur Erfüllung der Aufgaben, die die gegenwärtige
Welt den Christen stellt, angestrebt. Stille Voraussetzung ist,
dass solche Zusammenarbeit besser als Diskussionen über
Bekenntnisse einen einheitlichen Geist in allen Kirchen wachsen
lasse. Der Vorzug dieser Bewegung ist der, dass sie die Not der
Kirche dort sieht, wo sie auch der Laie empfindet, im Fehlen
einer weltweiten christlichen Tatgemeinschaft. Man darf die
Energien, die in der Bewegung stecken, nicht nur nach den
Resultaten von Stockholm bemessen. Schließlich ist es nicht
verwunderlich, dass der Geist lau wird, bis er im großen Becken
einer Weltkonferenzresolution zusammenfließt. Charakter- und
eindrucksvoller als Stockholm selber war wohl die Copeckonfe-
renz (Conference on Christian Politics, Economics and Citizen
ship), eine der nationalen Vorkonferenzen auf die Stockholmer
Konferenz hm, die 1924 in Birmingham stattfand. Zeitprobleme
und Evangelium wurden dort unter Mitarbeit von Vertretern
aller kirchlichen Lager und Sachverständigen aus allen den in
Beratung gezogenen Gebieten in einer Weise konfrontiert, dass
das Interesse der Allgemeinheit dafür, nicht nur in England,
lebhaft wurde. Und das ist eigentlich alles, was nötig ist. Wer
mehr verlangt, verkennt die Aufgabe der Kirche. Es ist nur darauf

hin zu arbeiten, dass solches Interesse andauert. Es darf
über den Reden und Resolutionen auch nicht vergessen werden,
dass die Kirchen einander in der Kriegs- und namentlich
Nachkriegszeit über nationale und konfessionelle Grenzen hinweg
geholfen haben. Die Hilfsgemeinschaft geht also zum Teil einer
einheitlichen Organisation in erfreulicher Weise voran.

Es ist nicht übelwollen dieser Bewegung gegenüber, wenn
wir einige kritische Anmerkungen anschließen. Vor allem ist
darauf zu achten, dass der Zusamrrenschluss der Kirchen kein
bloß formeller werde. Z.B.: dem Schweizerischen Kirchenbund
hat sich auch die bischöfliche Methodistenkirche in der Schweiz
angeschlossen. Trotzdem wird wohl an den Orten, wo
Methodistenkirche und Landeskirche nebeneinander bestehen, der
Methodistenprediger sich über jedes Glied freuen, das seiner

131



Gemeinde zuwächst, während der landeskirchliche Pfarrer sich
über jedes Glied ärgert, das dadurch seiner Gemeinde verloren
geht. Der Anschluss derMethodistenkirche an denKirchenbund
hat also vorläufig keine tiefere Bedeutung als die, dass alljährlich
ein Vertreter derselben mit den Vertretern der Landeskirche
zusammen tagt. Zusammengehörigkeit und Zusammenarbeit dürfen

auch nicht nur den Kirchenbehörden und Kirchenmännern
bewusst sein, sie müssen dem Kirchenvolk und dem unkirchlichen

Volk deutlich werden. Man darf aus Eifer für die Einigkeit

nicht blind werden für unüberwindliche Schranken. Man
kann z.B. daran zweifeln, ob eine engere Verbindung mit den
Kirchen des Ostens von Gutem ist. Wir haben östliche
Frömmigkeit heben gelernt. Doch dürfen wir nie vergessen, dass in
den orthodoxen Kirchen noch krasser Aberglaube und eine dem
Evangelium widrige Despotie zu finden sind, die auch nur
stillschweigend zu billigen, ja denen gegenüber auch nur den Schein
einer Billigung entstehen zu lassen ein grober Fehler wäre. Aus
gleichen Überlegungen heraus kann man auch dankbar sein,
dass die römische Kirche die Einladung nach Stockholm nicht
angenommen hat.

Die dringlichen praktischen Forderungen und organisatorischen

Fragen dürfen die Kirche doch nie von der Besinnung
auf ihren geistigen Besitz und der Herausarbeitung einer klaren,
zeitgemäßen Darstellung desselben, d.h. der eigentlich
theologischen Arbeit abhalten. Auch Versuche in dieser Hinsicht werden

gegenwärtig energisch und in zum Teil origineller Weise
unternommen. Ablehnend zeigten wir uns bereits gegenüber
Unternehmungen, die auf eine möglichst vollständige Restauration

der altreformatorischen Position ausgehen. Abgesehen von
allen andern Aussetzungen, die man ihnen gegenüber machen
kann, ist zu sagen, dass solche Kopistenarbeit nur mittelst vieler
Selbsttäuschung möglich ist.

Ein genaues Gegenstück zu solchem starren Konfessionahs-
mus ist die Forderung einer rein laienhaft weltlichen Nachfolge
Jesu ohne alle kirchliche Bindung und Sonderprägung, wie sie
z.B. Ludwig Köhler in seinen Volkshochschulvorlesungen über
Religion und Menschheit1) als Ideal aufgestellt hat. Man kann die
Kirche als solche zur Dekadenzform der Religion stempeln, wie

*) Schulthess & Co Zürich 1922.

132



es in den Worten Wilfred Monods geschieht: « La mystique
dégénère toujours en politique; le prophète se mue en prêtre. La
foi devient croyance, la prière credo, l'enthousiasme culte,
l'évangile église, l'église orthodoxie.»1) Man kann zugeben, dass
ein religiöses Institut ein Widerspruch in sich ist. Man kann aus
kirchengeschichtlichen Erfahrungen wissen, dass der Kirche
eine Neigung zur Versteifung angeboren ist. Sie zeigt sich im
Kult : welche Phantasielosigkeit, die immer alles im Alten lässt

Vom Kirchturm bis zum Predigtrock, und wenn man Abänderungen

versucht, dann gewöhnlich in verkehrter Richtung, nach
rückwärts, ins Katholische hinein, statt der Tugend unserer
Zeit, ihrem Sinn für's sachlich Nüchterne entgegenzukommen.
Gewiss ist es verdienstvoll, die Kirche in diesen Dingen
unkirchlicher zu gestalten. Die Kirchenmusik ist bereits in den
Konzertsaal ausgewandert, und wer will bestreiten, dass sie mit
der größeren Freiheit auch größere Möglichkeiten gewonnen
hat. So mag auch das «Wort» in den Vortragssaal wandern, in
die Volkshochschule und in Ferienkurse, wo man es ernster
nimmt als in gewölbten Kirchenhallen. Auch in der Lehre zeigt
sich der kirchliche Hang zur Versteifung. Man fürchtet die
neuen Worte, wie wenn der Geist zu unbeholfen wäre, um ein
anderes Gewand tragen zu können als jenes altvertraute
theologische Schema, das man immer noch am fertigsten bei Anselm
von Canterbury bezieht. Es ist wünschenswert, dass die Theo-
Togen der Schlichtheit des Evangeliums nacheifern. Aber, wenn
unsere Zeit Relig'on begehrt, so verlangt sie damit vor anderem
nach einer Bindekraft, die das Auseinandergefallene und
Auseinanderfallende wieder zusammenfasst. Ein solches Band
ergibt sich aber nicht einfach aus einer freien, von jedem privatim
veranstalteten Nachfolge Jesu, dazu gehört - meinetwegen:
leider, meinetwegen auch : vorläufig — kirchliche Organisation,
deren Innenseite eine geformte Lehre ist.

Man wundere sich nicht, dass diejenigen, die gegenwärtig am
energischsten und interessantesten einer Neugestaltung der
Kirchenlehre zustreben, von Paulus ausgehen. Siehe Karl Barth2).
Vielen erscheint Paulus heute neben Jesus wie eine Karikatur,
seme Lehre eine Verzerrung des Evangeliums. Man beschuldigt

l) Vers l'unité XXIV. Conference d'Étudiants, Lausanne 1920
3) Schriften bei Ch. Kaiser, München

133



ihn, das ursprüngliche Christentum verjudet, verkirchlicht zu
haben. Man kann diesen Anklagen ihre Berechtigung
zugestehen, und doch nicht Paulus aus dem neuen Testament stoßen
lassen wollen, so wenig man eben die Kirche selber gegen ein
schön geträumtes Urchristentum zu tauschen gewillt ist. Und
wenn er nur die notwendige Staffagefigur wäre, die uns erst die
Distanzen ermessen lässt. Wir sind keine Christusse. Eine naiv
oder romantisch unternommene Imitatio Christi endigt immer
in Hysterie oder Verzweiflung, wenn nicht eine große Borniertheit

daraus wird. Das Unmittelbare ist nicht unser unmittelbarer
Besitz. Zwischen uns und dem Reich Gottes ist die Kirche,
zwischen uns und dem vollkommenen Leben die Lehre, zwischen
uns und Jesus der Apostel. Das ist eine Komplizierung, und
manchmals verdriesst's die Menschen auch, dass das Wahre
nicht so einfach ist. Hat nicht Jesus gesagt, dass sich alle an ihm
ärgern werden? Paulus verhütet, dass wir uns über Demütigung
und Ärgernis hinwegtäuschen, welche Gefahr durch den
historischen Abstand größer geworden ist. Es gibt keinen geradlinig
durch die Geschichte sich entwickelnden Jesuismus. Die
Verbindungslinie zwischen Christus und der Christenheit ist eine
notwendigerweise gebrochene. Die Bruchstelle kann man mit
dem Namen Paulus anzeigen. Das will nicht sagen, dass wir
theologische Pauhner bis ms Detail sein müssen, um Christen zu
sein, und noch weniger darf uns pauhnisches Dogma zum
moralischen Ruhekissen und zum Vorwand werden, von Gott nur
Gaben und keine Aufgaben annehmen zu wollen. Bei allem
Interesse für die theologische Arbeit vergessen wir nicht, dass sich
das Leben an der praktischen Not und nicht an einer neuen
Theologie entzündet.

Ich hätte das Vorstehende nicht geschrieben, wenn ich die
Kirche für eine erledigte Angelegenheit halten würde, wie viele
klugen Menschen heute es tun. Erledigt oder nicht erledigt, das

ist Glaubenssache. Zum Schluss aber seien noch einige
verstandesmäßige Überlegungen erwähnt, die es wünschenswert erscheinen

lassen, dass es mit der Kirche noch nicht aus und vorbei sei.
Die Kirche ist — unter anderem — die Verankerung der Moral
imTranszendenten.Wird diese Verankerung aufgehoben, so fängt
die Moral an zu gleiten und gleitet in stetiger Beschleunigung
abwärts. Man kann solcher Bewegung gegenüber nur solange

134



m freigeistiger Überlegenheit gleichgültig bleiben, bis man
selber ihre Wirkung schmerzlich erlebt. Amoralia genießt man
nur literarisch. Aus konventioneller Gesinnung stammende Proteste

halten die Bewegung natürlich nicht auf. Aber ebensowenig
Utilitaristische, rationale Überlegungen, da sie zu diesem Zwecke
schon über das Einzelinteresse hinausgehen, mit anderen Worten
bereits moralisch sein müssten. Wir sind bereits mitten in der
Gleitbewegung darin. Sie fließt nicht, wie man etwa annimmt,
von unten nach oben, sie beginnt in den sozialen Oberklassen
und den höheren Bildungsschichten und verbreitet sich
allmählich unters Volk. Durchschnittlich ist man ungefähr so weit,
üass man es lächerlich findet, etwas zu geben oder zu leisten,
°hne etwas, wenn möglich mehr dafür zu nehmen. Tauschhandel
als letztes Prinzip der menschlichen Handlungen verursacht eine
Stagnation und damit Versumpfung des Lebens, nicht nur im
moralischen Sinne des Wortes. Man wende nicht ein, der Durchschnitt

hat zu allen Zeiten nicht höher gelebt. Es ist ein Unterschied,

ob man etwas tut, oder ob man das, was man tut, für das
e'nzig Richtige hält. Der Mensch gelangt zudem durch diese
Entwicklung nicht in die Freiheit. Ubergehen wir die Verskla-
vung durch die niederen Instinkte. Zwei Gewalten vor allem
gelangen zu allmächtiger Herrschaft: der Staat und die Wissenschaft.

Man liest vielleicht hier die passenden Abschnitte aus
Shaws Vorrede zur Heiligen Johanna nach. In der Wissenschaft
sieht man zumeist eine wohltuende Macht. Und doch erlebt
man, dass infolge der die Wissenschaft popularisierenden Schulen

die Jugend schwerer erziehbar, die breite Masse schwerer zu
leiten ist. Wissen an sich macht weder gut noch weise. Wird die
Wissenschaft allmächtig, so kann ich also in die Gewalt eines
schlechten Narren geraten, nur weil er ein Wissender ist.
Vollkommene Verwissenschaftlichung ist vollkommene Mechanisierung

des Lebens, innerhalb welcher zu existieren nicht jedem
bekömmlich ist. Die zweite Allmacht, der Staat, ist ein
unverantwortliches Wesen, er kann Spielzeug unerzogener Massen oder
auch Werkzeug ebenso unerzogener Geschäftsleute sein.
Internationale Ordnung ist mit allmächtigen Staaten, deren Vertreter
m ihren Gedanken sich nicht mehr höher wagen als bis zu den
üblichen Handelsprinzipien, kaum solid zu gestalten. Das jetzt
noch herrschende internationale Faustrecht aber ist eine üble

135



Grundlage einer neuen Kultur. Sollte die Kirche, diese
Verankerung unseres sozialen Lebens im metaphysischen nicht doch
ein immer noch erwünschter Kulturfaktor sein?

Aber wenn es zu spät wäre Wenn wir bereits im unaufhaltbaren

Untergang gleiten? In der älteren Geschichte der
Vereinigten Staaten soll es passiert sein, dass das Repräsentantenhaus

von einer Sonnenfinsternis überrascht wurde. Man dachte

an den Weltuntergang und wollte auseinandereilen. Da habe
einer gerufen: «Wenn das Ende nahe ist und der Herr kommt,
soll er jeden Mann auf seinem Posten finden. Zündet die Lichter
an und lasset uns in unserer Beratung fortfahren. »

136


	Zum protestantischen Kirchenproblem

