
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 27 (1925)

Heft: 19-20

Artikel: Über den Wert der historischen Bildung

Autor: Salis, Hans Rudolf von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DEN WERT DER HISTORISCHEN BILDUNG
(In memoriam Ernst Troeltsch)

I

Ist die Geschichte heute noch ein Pfeiler der menschlichen
Bildung? Hat die historische Bildung noch einen notwendigen
Wert für das Leben? Und zwar für das aktive wie für das
kontemplative Leben, für den praktischen und schöpferischen
Menschen wie für den rezeptiven Geistesmenschen; für alle jene, die
im lebendigen Organismus der Kultur stehen, um ihn erkennend
in geistigen Besitz zu verwandeln, oder um fortzuwehen an dem
schweren, kostbaren Stoff der europäischen Kultur,

Geschichte, Bildung, Kultur - ja: Worte, Worte, Worte! ruft
es uns aus der Seelennot unserer Zeit entgegen, die unter den
Papierbergen des tintenklecksenden Säkulums zu ersticken
droht; die so genug bekommen hat von dem allzu intellektua-
listisch und betriebsam gewordenen europäischen Geist und
Zuflucht sucht in allerlei Mystizismus und Anarchismus. Oder der
zivilisierte Bürger eines mechanisierten Zeitalters versteht schon
die Worte von Bildung und Kultur gar nicht mehr, da für ihn
Leben nichts anderes mehr heißt als ein ökonomisches Problem
möglichst zweckrräßig lösen.

Allein unsere Frage nach dem Wert der historischen Bildung
ist nicht so müßig, wie es den Anschein hat. Es handelt sich um
Dinge von tiefer Wichtigkeit, und das Kultur- und Geistesleben
der Menschheit ist ein Phänomen von größter Lebenskraft und
Eigenart. Wo irgend der Mensch zum Bewusstsem erwacht und
den Einflüssen seiner Umgebung ausgesetzt ist, wo immer er
sich mit dem Leben und der Welt auseinanderzusetzen hat und
seine Existenz erhalten und gestalten muss, da erwacht sein
Geist, tastend, ahnend, fragend zunächst, um immer mehr
Beziehungen herzustellen zu seiner Umgebung, die er kennen und
beurteilen und letztlich beherrschen lernt. Der moderne Mensch
wird in eine hochentwickelte und komplizierte Kulturwelt
hineingeboren, in deren Mechanismus er unentrinnbar einbezogen
wird, die er sich aber geistig aneignen kann. Diese lebhafte,
fruchtbare Beziehung, die den menschlichen Geist mit der Kultur

verbindet, ist eben die Bildung. Bildung ist ein psychischer

1174

ÖLkN OLX VVDKI DDK LllDDNO
(In ineinorisin Lrn8t l'roeltscli)

I

Ist die Oescliiclite heute noch ein Lfeiler der menschlichen
Lildung? Dat die historische Lildung noch einen notwendigen
V7ert für das Reizen? Ond cwar für das aktive wie für das
kontemplative teilen, für den praktischen und schöpferischen IVlen-
sehen wie lür den rezeptiven deistesmenschen; für alle jene, die
im lehendigen Organismus der Cultur stehen, um ihn erkennend
m geistigen Lesitc cu verwandeln, oder um fortzuwehen an dem
schweren, kostharen Ltoff der europäischen Cultur.

Oescliiclite, Lildung, Cultur - ja: ^orte, V^orte, V^orte! ruft
es uns aus der Zeelennot unserer ^eit entgegen, die unter den
Lapierhergen des tintenklecksenden Zäkulums cu ersticken
droht; die so genug hekommen hat von dem allcu intellektua-
listisch und hetriehsam gewordenen europäischen Oeist und ^u-
flucht sucht in allerlei hd^sticismus und Anarchismus. Oder der
Zivilisierte Lürger eines mechanisierten Zeitalters versteht schon
die V^orte von Lildung und Cultur gar nicht mehr, da für ihn
liehen nichts anderes mehr heillt als ein ökonomischesLrohlem
möglichst cweckrräöig lösen.

Allein unsere KVage nach dem V^ert der historischen Bildung
ist nicht so mühig, wie es den Anschein hat. Ds handelt sich um
Dinge von tiefer Dichtigkeit, und das Kultur- und Oeisteslehen
der hdenschheit ist ein Phänomen von größter Dehenskraft und
Eigenart. V^o irgend der IVlensch cum Bewusstsein erwacht und
den Einflüssen seiner Omgehung ausgesetzt ist, wo immer er
sich mit dem Dehen und der V^elt auseinanderzusetzen hat und
seine Lxistenc erhalten und gestalten muss, da erwacht sein
Oeist, tastend, ahnend, fragend Zunächst, um immer mehr Le-
Ziehungen herzustellen cu seiner Omgehung, die er kennen und
heurteilen und letztlich heherrschen lernt. Der moderne ^lensch
wird in eine hochentwickelte und komplicierte Kulturwelt hin-
eingehoren, in deren lVlechanismus er unentrinnhar einhecogen
wird, die er sich aher geistig aneignen kann. Diese lehhafte,
fruchthare Leciehung, die den menschlichen Oeist mit der Kul-
tur verhindet, ist ehen die Ll'/dunF. Lildung ist ein psychischer

1174



Vorgang, der zunächst beschauend und erkennend Kulturwerte
aufnimmt und assimiliert, wodurch die geistige Persönlichkeit
erst sich entwickeln und ausreifen kann. Durch seme Bildung
erst verschafft sich der Mensch die Möglichkeit, selbständig und
schöpferisch in das Leben der Kultur einzutreten. Zwar ist der
Bildungsmensch gerade heute vielfach in Verruf geraten, aber
eigentlich nur deshalb, weil sich so Manches als Bildung
aufspielt, was nichts oder nur wenig mit echter Bildung gemein hat :

sei es das trockene, schulmeisterliche Bücherwissen, Menschen,
die als wandelnde Lexika oder als exklusive Spezialisten einen
unerbaulichen Anblick bieten; sei es der intellektuelle oder ästhetische

Snobismus, der in seiner Aufgeblasenheit die Tempel der
Bildung entweiht. Doch wir können ruhig das Kapitel der
Pedanterie, Halbbildung und Schaumschlägerei überschlagen und
das Feld der echten, hohen Bildung betreten. Jener Bildung, wo
nicht die Eigenart der Persönlichkeit vom Wissensstoff erstickt,
sondern im Gegenteil von stets neuer Anregung und
Durchdringung aus allen Lebens- und Kulturgebieten vertieft,
verfeinert und befruchtet wird. Wo Oberflächlichkeiten und
Einseitigkeiten ausgeschlossen sind, und eine möglichst universelle
Ausbildung des Individuums angestrebt wird. Der Verstand
darf nicht tyrannisch die Seele unterdrücken, der esprit de
géométrie nicht den esprit de finesse verdrängen, und die raisons
du cœur sprechen ihre sonore Sprache, für die der geniale
Bildungsmensch Pascal ein tiefes Empfinden hatte. Der universell
Gebildete wird den Sinn für das Allgemeine und die Einordnung
des Einzelnen in dieses Allgemeine haben, unerlässlich ist das

Unterscheidungsvermögen von Wesentlichem und Nebensächlichem.

Er muss also eine vollendete geistige Reife erreichen und
einen untrüglichen kritischen Smn. Letzten Endes sind diese

Eigenschaften und der Trieb zur Universalität und Synthese ein
Mysterium. Intellekt und Intuition führen zwar weit auf diesen
Wegen. Durch rationale Erkenntnis und durch intuitives
Erfühlen kann der Geist die Brennpunkte der Kultur annähernd
bestimmen, kann er begreifen, wie alle ihre Teilkräfte im
Gesamtorganismus funktionieren. Er braucht dann in seiner
Erfahrung und Bildung nicht die Teilgebiete der Kultur alle
handwerklich beherrschen zu können, um doch ihre Stellung und

1175

Vorgang, der ^unâcbst bescbauend und ernennend Kulturwerte
aufnimmt und assimiliert, wodurch die geistigeDersönlicbkeit
erst sicb entwickeln und ausreden kann. Durcb seine Dildung
erst verscbaddt sicb der IVlenscb die IVlöglicbkeit, selbständig und
scböpderiscb in das lieben der Cultur einzutreten, ^war ist der
Lildungsmenscb gerade beute vieldacb in Verruß geraten, aber
eigentlicb nur desbalb, weil sicb so lVIancbes als öildung aud-

spielt, was nicbts oder nur wenig rnit ecbter öildung geinein bat:
sei es das trockene, scbulineisterlicbe Dücberwissen, lVlenscben,
die als wandelnde Dexika oder als exklusive Lpe^ialisten einen
unerbaulicben Anblick bieten; sei es der intellektuelle oder ästbe-
tiscbe Snobismus, der in seiner ^udgeblasenbeit die "kempel der
Dildung entweibt. Docb wir können rubig das Capitel derDe-
danterie, ldalbbildung und Lcbaumscblägerei überscblagen und
das Deld der ecbten, boben öildung betreten, ^ener Dildung, wo
nicbt die Eigenart der Dersönlicbkeit vorn V^issensstodd erstickt,
sondern irn (Gegenteil von stets neuer Anregung und Durcb-
dringung aus allen Gebens» und Kulturgebieten vertieft, ver-
deinert und bedrucktet wird. V^o Dberdläcblicbkeiten und Din-
seitigkeiten ausgescblossen sind, und eine rr.öglicbst universelle
Ausbildung des Individuums angestrebt wird. Der Verstand
dard nicbt t^ranniscb die 3eele unterdrücken, der esprit de gêo-
metrie nicbt den esprit de dinesse verdrängen, und die raisons
du coeur sprecben ibre sonore Lpracbe, dür die der geniale Dil-
dungsmenscbDascal ein tiedes Dmpdinden batte. Der universell
(Gebildete wird den 3inn dür das Allgemeine und die Einordnung
des Din^elnen in dieses Allgemeine baben, unerlässlicb ist das

Dnterscbeidungsvermögen von V^esentlicbem und biebensäcb-
liebem, Dr muss also eine vollendete geistige Deide erreicben und
einen untrüglicben kritiscben 3inn. Det?ten Kindes sind diese
Digenscbadten und der "krieb ?ur Universalität und ^Mtbese ein
IVl^sterium. Intellekt und Intuition dübren ?war weit aud diesen
V^egen. Durcb rationale Erkenntnis und durcb intuitives Dr-
düblen kann der deist die Brennpunkte der Kultur annäbernd
bestimmen, kann er begreiden, wie alle ibre Ikeilkrädte im de-
ssmtorganismus dunktionieren. Dr braucbt dann in seiner Dr-
dabrung und Lildung nicbt die "keilgebiete der Kultur alle band-
werklicb beberrscben ^u können, um docb ibre Stellung und

lI75



Bedeutung im Kulturganzen zu verstehen. Er kann ohne
medizinische und juristische Examina doch die Stellung der Medizin
und Jurisprudenz im allgemeinen Kräftespiel ermessen.

Allein er wird auch bald die Grenzen der menschlichen Denk-
und Erkenntnisfähigkeit erreicht haben, jene Grenze, wo be-
wusste geistige Funktion nicht mehr eingreifen kann in das
unbekannte Getriebe metaphysischer Realitäten.

Bisher haben wir den Geist in jener Freiheit betrachtet, die
ihm im Stadium des individuellen Bewusstseins und der reinen,
hemmungslosen Kontemplation eigen ist. Doch in diesem
Stadium bleibt er noch das Geheimnis des Individuums; sobald er
sich offenbaren will, ist er an die Materie gebunden, nur durch
sie wird er für uns erkennbar, erst als Gebärde, als Wort und als

Tat tritt er äußerlich in Erscheinung. Der passive Bewusstsems-
zustand ist nur für das Ich unmittelbar erkennbar, auf alles
Geistige in anderen Individuen müssen wir durch seine äußerlichen
Manifestationen schließen; nur mittelbar, aus semer Zeichensprache,

erkennen und verstehen wir fremdes Geistige. Doch
wir können die Individualpsychologie auf sich beruhen lassen
und zur Betrachtung der Gesamtheit fortschreiten : wie äußert
sich der Geist schlechthin im Ganzen des Menschheitsiebens,
hat er auch dort eine verständliche Zeichensprache offenbart,
gewisse typische, konstante Äußerungsformen ausgebildet?

Es muss vorausgeschickt werden, dass auch das Materielle,
selbständig, in naturhaft-elementarer Weise sich äußert. Weder
die Lebensgeschichten der Individuen noch die der Völker
erzählen, dass lauter bewusste Geistigkeit diese Lebensläufe
regiert habe. Das Verhältnis Geist-Materie ist oft genug eine
Tragödie; in der brutalen Übermacht des Naturhaft-Elementaren
über das Geistige liegt das stärkste Argument der pessimistischen
Philosophie :

„Denn zwischen Herz und Stein gewinnt der Stein die Schlacht" 1).

Doch hat der Geist die Möglichkeit, formend, umgestaltend,
wirkend einzugreifen, wodurch er dann allerdings gewisse typische

Äußerungsformen ausbildet.

1) Spitteier in Prometheus der Dulder.

1176

öedeutung im Kulturgan^en ?u verstellen, Dr Icann ohne medi-
xinische und juristische Examina doch die Stellung der VIedixin
und Jurisprudenz im allgemeinen l(rältespiel ermessen.

Allein er wird auch hald die (^ren?en der menschlichen Denlc-
und Drlcenntnislähiglceit erreicht hahen, jene (^renxe, wo he-
wusste geistige Dunlction nicht mehr eingreilen Icann in das un-
helcannte (üetriehe metaphysischer Realitäten.

Lisher hahen wir clen (^eist in jener Dreiheit hetrachtet, die
ihm im Stadium des individuellen Bewusstseins und der reinen,
hemmungslosen Kontemplation eigen ist. Doch in diesem
stadium hleiht er noch das (Geheimnis des Individuums; sohald er
siel» ollenharen will, ist er an die IVlaterie geHunden, nur durcl»
sie wird er lür uns erlcennhar, erst als (»ehärde, als V^ort und als

^at tritt er äußerlich in Drscheinung. Der passive Bewusstseins-
Zustand ist nur lür das Icli unmittelhar erlcennhar, aul alles (üei-
stige in anderen Individuen müssen wir durch seine äußerlichen
IVlanilestationen schließen; nur mittelhar, aus seiner Reichen-
spräche, ernennen und verstehen wir lremdes (Geistige. Doch
wir Icönnen die Individualps^choloZie aul sich heruhen lassen
und ?ur öetrachtunZ der (Gesamtheit lortschreiten: wie äußert
sich der dìeist schlechthin im Oan?en des hdenschheitslehens,
hat er auch dort eine verständliche Zeichensprache ollenhart,
gewisse typische, Iconstante j^ußerungslormen ausZehildet?

Ds muss vorausgeschickt werden, dass auch das /h/aterie//e,
seihständig, in naturhalt-elementarer ^Veise sich äußert. V^eder
die Dehensgesclnchten der Individuen noch die der Völlcer er-
wählen, dass lauter hewusste deistiglceit diese Dehensläule re-
giert hahe. Das Verhältnis deist^IVlaterie ist olt genug eine
Tragödie; in der hrutalen Dhermacht des I^Iaturhalt-DIementaren
üher das (Geistige liegt das stärlcste Argument der pessimistischen
Philosophie:

„Denn Tvvisctien Der? und Ltein gewinnt cler Ltein <üe Zctilgclii" ^).

Doch hat der dleist die IVlöglichlceit, lormend, umgestaltend,
wirlcend ein^ugreilen, wodurch er dann allerdings gewisse typische

jvußerungslormen aushildet.

Zpitteler in t/er Ou/c/er.

1176



Jacob Burckhardt stellt fest, dass „das Geistige wie das
Materielle wandelbar ist und der Wechsel der Zeiten die Formen,
welche das Gewand des äußeren wie des geistigen Lebens bilden,
unaufhörlich mit sich rafft"2). Also in zweifacher Art äußert sich
das Verhältnis Geist-Materie nach Burckhardt: als Wandlung
und als Form. Als Verlauf und als Struktur, wobei die Struktur
dem Verlauf nachfolgen muss, gleichsam wie die Harmonie der
Melodie in der Musik.

In der Erkenntnis dieser Vorgänge liegt nun eben das Thema
der Geschichte : in jener ähnlichen dynamischen Grundrichtung
von Materie und Geist, wobei davon ausgegangen wird, „wie
erstlich das Geistige, auf welchem Gebiete es auch wahrgenommen

werde, eine geschichtliche Seite habe, an welcher es als

Wandlung, als Bedingtes, als vorübergehendes Moment
erscheint und wie zweitens alles Geschehen eine geistige Seite
habe, von welcher aus es an der Unvergänghchkeit teilnimmt."

„Und nun das grosse, durchgehende Hauptphänomen: es

entsteht eine geschichtliche Macht von höchster momentaner
Berechtigung; irdische Lebensformen aller Art: Verfassungen,
bevorrechtete Stände, eine tief mit dem Zeitlichen verflochtene
Religion, ein grosser Besitzstand, eine vollständige gesellschaftliche

Sitte, eine bestimmte Rechtsanschauung entwickeln sich
daraus Allein der Geist ist ein Wühler und arbeitet weiter.
Freilich widerstreben diese Lebensformen einer Änderung, aber
der Bruch, sei es durch Revolution oder durch allmähliche
Verwesung, der Sturz von Moralen und Religionen, der vermeintliche

Untergang, ja Weltuntergang kommt doch. Inzwischen
aber baut der Geist etwas Neues, dessen äusseres Gehäuse mit
der Zeit dasselbe Schicksal erleiden wird"2).

Im weitesten Sinne gefasst, nennt man dieses von Burckhardt
so eindrücklich gezeichnete „Hauptphänomen" Kultur. Kultur
ist konkretisierter, in der Geschichte der Menschheit offenbarter
Geist.

Wir können davon absehen, nun die Eigenart der Kultur und
ihre mannigfaltigen Äußerungsarten zu analysieren. Ja es ist
geradezu irreführend, rein abstrakt die Kultur in Begriffe fassen

*) Weltgeschichtliche Betrachtungen.
2) Burckhardt a. a. G.

1177

lacoh Lurclcharclt stellt lest, class ,,clas deistiße wie clas lVla-
terielle wanclelhar ist uncl cler Wechsel cler leiten clie Normen,
welche clas dewancl cles äußeren wie cles ßeistißen Kehens hilclen,
unaulhörlich mit sich rallt"^). /Xlso m ^weilacher ^rt äullert sielt
clas Verhältnis deist^lVlaterie nacli öurclcharclt: als lKanànK
uncl als l^orm. /XIs l^er/uu/ uncl als L^tru^/ur, wol>ei clie Ltrulctur
clem Verlaul nachlolßen muss, ßleichsam wie clie Harmonie cler
^leloclie in cler lVlusilc.

In cler hirlcenntnis clieser Vorgänge ließt nun el>en clas ^lrema
cler desc/u'c/itein jener ähnlichen cl^mamischen drunclrichtunß
von lVlaterie uncl deist, wohei clavon ausßeßanßen wircl, „wie
erstlich clas deistiße, aul welchem dehiete es auch wahrgenommen

wercle, eine ßeschichtliche Leite hahe, an welcher es als

V^ancllunß, als Leclinßtes, als vorUherZehencles IVloment er-
scheint..., uncl wie Zweitens alles (Geschehen eine ßeistiße Leite
hahe, von welcher aus es an cler dnverßänßlichlceit teilnimmt."

„dncl nun clas ßrosse, clurchßehencle llauptphänomen: es

entsteht eine ßeschichtliche IVlacht von höchster momentaner
öereclitißunß: irclische Kehenslormen aller >^rt: Verlassunßen,
hevorrechtete Ltäncle, eine tiel mit clem Zeitlichen verllochtene
Kelißion, ein, ßrosser Lesit^stancl, eine vollstäncliße ßesellsclralt-
liche Litte, eine hestimmte Keclitsanschauunß entwickeln sich
claraus... Allein cler deist ist ein ^Vülrler uncl arheitet weiter,
freilich wiclerstrehen cliese Kehenslormen einer änclerunß, aher
cler öruch, sei es clurch Revolution ocler clurch allmähliche Ver-
wesunß, cler Ltur? von IVloralen uncl l^elißionen, cler vermeintliche

dnteiganß, ja V^eltunterßanß Icommt cloch. Inzwischen
aher haut cler deist etwas I^eues, liessen äusseres (Gehäuse mit
cler ^eit classelhe Lchiclcsal erleiclen wircl"^).

Im weitesten Linne ßelasst, nennt man clieses von Lurclcharclt
so einclrüclclich gezeichnete „llauptphänomen" Ku/tur. Kultur
ist lconlcretisierter, in cler deschichte cler IVlenschheit ollenharter
deist.

V^ir Icönnen clavon ahsehen, nun clie hißenart cler Kultur uncl
ihre mannißlaltißen àllerungsarten ^u analysieren, lâ es ist ße-
raclexu irrelührencl, rein ahstralct clie Kultur in Legrille lassen

Lurclckarà t». s. O.

l177



zu wollen, da das formale Denken allein ihrem Wesen nicht
gerecht zu werden vermag. Hier kann nur die Geschichte und ihre
Methoden uns weiterhelfen. Die Kultur, haben wir gesehen, ist
ein Produkt des gesch chtlichen Lebens und wird gemeinhin als
dessen wertvollstes Produkt anerkannt. Sie ist nur erfassbar,
wenn man sie im Wandel der Zeiten aufsucht und ihre konkreten
Formen betrachtet. Das geschichtliche Denken wird sowohl
ihrem Wandlungs- wie ihrem Strukturcharakter gerecht. Die
Erkenntnis des historischen Lebens bringt auch die Erkenntnis
der Kultur mit sich.

II ;

Wir sind auf das Vorgebirge gelangt, wo der Blick sich öffnet
auf den Ozean des historischen Lebens. Das Bewusstsein eigener
menschlicher Winzigkeit und der unheimlichen Unabsehbarkeit
des Weltmeeres ist erdrückend. Wo hat es seine Grenzen, und
welches sind seine Tiefen, was bedeutet der Zauber seiner
Schönheiten und die Raserei seiner Stürme?

Wenn der Tag die letzten Falten seines Strahlengewandes von
der Wasserfläche wegrafft und der monotone Dämmerungsschleier

auf die Unendlichkeit niedersinkt, dann scheint es noch
zu wachsen in die Weite, und es ist dann eine einzige Einheit, in
der die Wogen rhythmisch rollen. Bewegtheit in der Ruhe, ewige
Wandlung und doch dasselbe Wesen.

Allein der Charakter des Menschen ist Frechheit. Ehe er das
Meer recht kennen konnte, baute er sich ein Floss, dann einen
Nachen und dann ein Schiff, um es zu befahren. Später baute er
sich ein Schiff und fuhr in das Meer der Weltgeschichte hinaus.

Alles menschliche Unternehmen ist Kühnheit, Entschluss.
Bewiesen wird erst nachher. Geisteswissenschaft ist immer ein
Wagnis — übrigens nicht so viel gewagter als exakte Wissenschaft :

wer weiß denn, dass die Gerade die nächste Verbindungslinie
ist zwischen zwei Punkten Der grosse französische Dichter und
Mathematiker Paul Valéry schreibt: „La Grèce a fondé la
géométrie C'était une entreprise insensée. Nous disputons encore
sur la possibilité de cette folie"1).

®) Variété: „La crise de l'esprit".

1178

XU wollen, cla clas Normale Denlcen allein ihrem v^esen nicht Ze-
recht xu werben vermaZ. llier Icann nur clie (cesc^/c^/e uncl ihre
IVlethoclen uns weiterhelfen. Die Kultur, hahen wir Zesehen, ist
einKroclulct cles Zesch chtlichen Dehens uncl wircl Zemeinhin als
(lessen wertvollstes Kroclulct anerlcannt. Zie ist nur erfasshar,
wenn man sie irn V^anclel cler leiten aufsucht uncl ihre Iconlcreten
Kormen hetrachtet. Das Zeschichtliche Denlcen wircl sowohl
ihrem V^ancllunZs- wie ihrem Ltrulcturcharalcter Zerecht. Die
Krlcenntnis cles historischen Dehens hrinZt auch clie Krlcenntnis
cler Kultur mit sich.

II
^Vir sincl auf clas VorZehirZe ZelanZt, wo cler Lliclc sich öffnet

auf clen Dxean cles historischen Dehens. Das Bewusstsein eiZener
menschlicher V^inxiZIceit uncl cler unheimlichen Dnahsehharlceit
cles Weltmeeres ist erclrüclcencl. V^o hat es seine (Urenxen, uncl
welches sincl seine liefen, was hecleutet cler Rauher seiner
Schönheiten uncl clie Käserei seiner Ltürme?

V^enn cler "laZ clie letxten Kalten seines LtrahlenZewancles von
cler Wasserfläche weZrafft uncl cler monotone DämmerunZs-
schleier auf clie Dnencllichlceit nieclersmlct, clann scheint es noch
xu wachsen in clie V^eite, uncl es ist clann eine einxiZe Kinheit, in
cler clie Vi^oZen rhythmisch rollen. LeweZtheit in cler Kuhe, ewiZe
^ancllunZ uncl cloch classelhe ^esen.

Allein cler Lharalcter cles IVlenschen ist Krechheit. Khe er clas

IVleer recht Icennen Iconnte, haute er sich ein Kloss, clann einen
flachen uncl clann ein Lcliiff, um es xu hefahren. 8pâter haute er
sich ein Zchiff uncl fuhr in clas IVleer cler V^eltZeschichte hinaus.

/Vlies menschliche Unternehmen ist Kühnheit, Kntschluss.
bewiesen wircl erst nachher, (leisteswissenschaft ist immer ein
V^aZnis —ühriZens nicht so viel ZewaZter als exalcte Wissenschaft :

wer weih clenn, class clie (^eracle clie nächste VerhinclunZslinie
ist xwischen xwei Kunlcten? Der Zrosse franxösische Dichter uncl
IVlathematilcer ?aul Valéry schreiht: „Da (lrèce a foncle la Zêo-
metrie (j etait une entreprise insensée. /Vous c/ispulons encore
sur la possl'ài/l'/e cle cette folie' ^).

^arie/e.' ,,I^a crise <1e 1 esprit".

1l78



Mit der Geschichte steht es nicht anders, denn auch sie ist
einer „Verrücktheit" entsprungen. Sie will das Woher und Wohin

der Völker kennen, das Entstehen undVergehen von Staaten,
Religionen, Künsten, Kulturen begreifen, die Geschichte der
Menschheit erforschen. Eine gewaltige, eine universelle
Verrücktheit. Denn der Historiker will auf einmal der Mann sein,
der alles weiß, der in der Seele des Menschen lesen kann und
die Kräfte und Triebe und Ursachen seiner Handlungen kennt.
Er erforscht das Menschenwerk seit den frühesten Zeiten der
Menschheit bis zu den Erzeugnissen komplizierter Modernität,
wo das Leben in fast unlöslicher Verwobenheit wie ein flämischer
Bilderteppich ausgebreitet liegt. Er will die Geheimnisse von
Feldherren und Staatsmännern erraten und Dichtern und
Heiligen in ihre Himmel folgen. Er erklärt die Bedeutung der
menschlichen Gemeinschaften, Korporationen, Massen und
ereifert sich über das Verhältnis des Individuums zur Gesellschaft.

Wahrhaftig, ein wahnsinniges Unternehmen; auch es wurde
schon von den Griechen geübt, und wir streiten noch über die
Möglichkeit dieser Verrücktheit. "Though this be madness, yet
there is method in't," das war und ist immerzu der Ausweg;
man macht den Wahnsinn zur Methode. Innerhalb seiner
intellektuellen Gegebenheiten erbaut sich der Mensch seme geistige
Welt, mag er sich auch des hypothetischen Charakters ihrer
Fundamente bewusst sein; gewisse aprioristische Ausgangspunkte

sind dabei nötig, von denen aus die Vernunft
weiterschreiten kann. Nur muss man sich hüten, diese Apriori zu
verabsolutieren, sie sind selber den Standpunkten unterworfen, auf
die man abstellt. (Auch sie sind historisch bedingt.) Wir gehen
vom Standpunkt des Intellekts aus und gelangen damit zur
Logik.

Ernst Troeltsch, „einer der merkwürdigsten und gewaltigsten
Menschen unserer Zeit" (Meinecke), hat dem logischen Problem
der Geschichtsphilosophie sein letztes Werk gewidmet1). Dieses
Buch, eine der erstaunlichsten Leistungen moderner Wissenschaft

und Universalität, gibt eine bis in die letzte Faser
dringende Analyse des geschichtslogischen Problems. Das ganze

*) Ernst Troeltsch: Der Historismus und seine Probleme Erstes. Buch: Das logische Problem der
Geschichtsphilosophie. Tübingen 1922

1179

lVlit der (beschichte steht es nicht anders, denn auch sie ist
einer ,,Verrücktheit" entsprungen. Lie will das woher uncl wo-
hin cler Völker kennen, das Entstehen uncl Vergehen vonLtaaten,
Religionen, Künsten, Culturen hegreifen, clie (beschichte cler
Menschheit erforschen, küne gewaltige, eine universelle
Verrücktheit. Denn cler klistoriker will auf einmal cler lVlann sein,
cler alles weih, cler in cler Leele cles lVIenschen lesen kann uncl
clie Kräfte uncl "kriehe uncl Drsachen seiner flancllungen kennt.
Kir erforscht clas lVlenschenwerk seit clen frühesten leiten cler
IVlenschheit his ?u clen Erzeugnissen komplicierter IVloclernität,
wo clas liehen in fast unlöslicher Verwohenheit wie ein flämischer
öilclerteppich susgehreitet liegt, kir will clie (Geheimnisse von
keldherren uncl Staatsmännern erraten uncl Dichtern uncl Klei-
ligen in ihre klimme! folgen. Kir erklärt clie Bedeutung cler
menschlichen (Gemeinschaften, Korporationen, lVlassen uncl er-
eifert sich üher clas Verhältnis cles Inclivicluums cur (Gesellschaft.

wahrhaftig, ein wahnsinniges Unternehmen; auch es wurcle
schon von clen (Griechen geüht, uncl wir streiten noch üher clie

lVlöglichkeit clieser Verrücktheit, "though this he maclness, ^et
there is methocl in t, " clas war uncl ist immercu cler Ausweg;
man macht clen Wahnsinn cur lVlethocle. Innerhalh seiner intel-
lektuellen (begehenheiten erhsut sich cler IVlensch seine geistige
Welt, mag er sich auch cles hypothetischen (Charakters ihrer
Fundamente hewusst sein; gewisse aprioristische Ausgangs-
punkte sincl clshei nötig, von clenen aus clie Vernunft weiter-
schreiten kann. I^lur muss man sich hüten, cliese ^priori cu ver-
ahsolutieren, sie sincl seiher clen Standpunkten unterworfen, auf
clie man ahstellt. (^uch sie sincl historisch heclmgt.) wir gehen
vom Standpunkt cles Intellekts aus uncl gelangen clamit cur
Dogik.

Kirnst "kroeltsch, „einer cler merkwürdigsten uncl gewaltigsten
IVlenschen unserer ^eit" (lVleinecke), hat clem /oFl'sc/ien k'roö/em
der (besc^lc/i^p/il'/oscip/ile sein letztes Werk gewidmet^). Dieses
Luch, eine cler erstaunlichsten Leistungen moderner Wissenschaft

und Universalität, giht eine his in die letzte Käser drin-
gende ^nal^se des geschichtslogischen krohlems. Das gance

Lrn-ì l'roeltsol,: per///ziorismaz unit zcine pra/>/enie Erstes, öucli: Paz /ozizc/ie proö/em l/er
t?«c/i>c^izp/i,/ozo/>/i>e. 1'lllzinxen 1922

1179



bisherige historische und geschichtsphilosophische Denken wird
einer vielfältigen Krit.k unterzogen. „Diese Wanderung durch
die Galerie der Denker von Hegel und Ranke an zu Karl Marx
und den west-europäischen Positivisten und wieder zurück zu
den neueren deutschen Denkern bis zu Simmel und Max Scheler
und dann wieder zu Croce und Bergson ist eine kaum überbietbare

Glanzleistung des modernen Historismus überhaupt"1).
Troeltsch geht aus von der formalen Geschichtslogik, die als

Theorie der empirischen Geschichtswissenschaft zugrunde liegt.
Er stellt den Historismus dem Naturalismus gegenüber, d.h. er
zeigt den polaren Gegensatz historischer und naturwissenschaftlicher

Methode. Er gibt zwar zu, dass zwischen den beiden Polen
gewisse Disziplinen den beiden Methoden verpflichtet sind, wie
z.B. die Soziologie auf der einen, die Biologie auf der anderen
Seite. Aber er hält auf strenge logische Scheidung der beiden
Methoden und folgt darin, sie zugleich modifizierend, der
sogenannten südwestdeutschen Schule; er verweist auch auf den
Methodendualismus bei Spengler, der die beiden Dinge recht
anschaulich als Systematik Naturalismus) und als Physiognomik

Historismus) bezeichnet.
Neben die kausal-mechanische, auf die Gesetzlichkeit gerichtete

Denkweise der Naturwissenschaft setzt er die auf das
anschaulich Eine und Individuelle gerichtete, den lebendigen Verlauf

verfolgende Denkweise der Geschichte. Das naturwissenschaftliche

Denken führt in das Reich der Gesetze, das geschichtliche

Denken in das Reich der Gestalten. „Und beide münden
gemeinsam ein in den Urgegensatz aller Logik, den Gegensatz
des Allgemeinen und des Besonderen, das erstere überwiegend
die eine, das andere überwiegend die andere Seite betonend."
(S. 552.)

Was wir oben als Form oder Struktur des historischen Lebens
kennen gelernt haben, ist in den Begriff des Individuellen gefasst;
formallogisch ist für Troeltsch das Individuelle eine zusammengesetzte,

kollektive Einheit, im Gegensatz zum Element, das eine
irreduktible, kleinste Einheit ist.

*) E. Meinecke: E. Troeltsch und das Problem des Historismus, in Die deutsche Nation, 5. Jahr,
1923 Wohl die bisher wichtigste Kritik des Buches und der Person Troeltschs.

1180

hisherige historische uncl geschichtsphilosophische Denlcen wircl
einer vielfältigen Krit.Ic unterzogen. „Diese V^anclerung clurch
clie (Valerie cler Denlcer von Degel uncl Lanlce an ?u Karl IVlarx
uncl clen vvest-europäisehenhositivisten uncl wiecler?urüclc Tu
clen neueren cleutschen Denlcern his ^u Limmel uncl IVlax Lcheler
uncl clann wiecler ^u (broce uncl Lergson ist eine Icaum üherhiet-
hare (Glanzleistung cles inoclernen flistorismus üherhaupt"^).

blVoeltsch geht aus von cler formalen (bescluchtslogilc, clie als
Theorie cler empirischen (Geschichtswissenschaft ^ugruncle liegt.
Lr stellt clen Historismus clem hlaturalismus gegenüher, cl.h. er
xeigt clen polaren (begensat? historischer uncl naturwissenschaftlicher

IVlethocle. Lr giht?war?u, class Zwischen clen heiclen holen
gewisse Disciplinen clen heiclen hlethoclen verpflichtet sincl, wie
c.ö. clie Sociologie auf cler einen, clie Liologie auf cler ancleren
Leite, ^her er hält auf strenge logische Lcheiclung cler heiclen
h^lethoclen uncl folgt clarin, sie cugleich moclificierencl, <ler söge-
nannten süclwestcleutschen Lchule; er verweist auch auf clen
lVlethoclenclualismus hei Lpengler, cler clie heiclen Dinge recht
anschaulich als L^stematilc (— Naturalismus) uncl als hh^siogno-
milc (— Historismus) heceichnet.

hlehen clie lcaussl-mechanische, auf clie (.esetclichlceit gerichtete

Denlcweise cler hlaturwissenschaft setct er clie auf clas an-
schaulich lbine uncl Inclivicluelle gerichtete, clen lehencligen Ver-
lauf verfolgencle Denlcweise cler (beschichte. Das naturwissen-
schaftliche Denlcen führt in clas Leich cler (besetze, clas geschieht-
liehe Denlcen in clas Leich cler (bestalten. „Dncl heicle münclen
gemeinsam ein in clen Drgegensat? aller Dogilc, clen (begensat?
cles Allgemeinen uncl cles lbesoncleren, clas erstere üherwiegencl
clie eine, clas anclere üherwiegencl clie anclere Leite hetonencl."
(L. 552.)

V(ss wir ohen als horm ocler Ltrulctur cles historischen Dehens
Icennen gelernt hahen, ist in clen Legriff cles /nch'l)l'c/ue//en gefasst;
formallogisch ist für blVoeltsch clas Inclivicluelle eine Zusammen-
gesetzte, Icollelctive lbinheit, im (begensat? ^um LIement, clas eine
irreclulctihle, lcleinste Linheit ist.

L. IVIeinecìce: 7^roe/à/l unc/ c/as T'roö/em T/is/orismus, !n /)ie c/eu/sc/ie /Va/l'on. 5.

192) clie ìzis^er vviàixste cles Lucres uncl cler?erson ^rveltsc^s.

II80



Was wir als Wandlung, Verlauf kennen gelernt haben, wird
zur geschichtlichen Entwicklung und entspricht in gewissem
Sinne der Kausahtätsreihe des mathematischen Naturalismus.

Endlich ist das geschichtliche Leben nicht an der
mathematischen Zeit messbar, sondern nur in seiner konkjeten Dauer,
in der duree reelle Bergsons erfassbar. So dass der Gegensatz der
beiden Logiken auf folgendes Schema gebracht werden könnte :

Mathematik-Naturwissenschaft : Element-Kausal-Reihemathematische

Zeit.
Geschichte: das Individuelle-historische Entwicklung-reale

Dauer.
Es ist klar, dass damit nur eine logisch äußerst zugespitzte

Formulierung des Problems vorliegt. In gewissem Sinne müssen
beide Denkweisen auf den gesamten Erfahrungsstoff angewendet
werden. In der positivistischen Geschichtsauffassung hat sogar
eine weitestgehende Anwendung der naturalistischen Logik auf
die Geschichte stattgefunden: die historische Entwicklung ist
dort eine bloße Kausalreihe und das Individuelle der Schnittpunkt

einer Anzahl von Kausalreihen. Allein der kausal-realen
Betrachtungsweise entgeht ein wichtiger Teil des historischen
Phänomens, und dann kann es eben nie auf ein kleinstes Irreduk-
tibles zurückgeführt werden. Es bleibt immer das komplexe
„unbegreiflich Eine und Originelle", womit das Wesen des
Historischen wohl am besten getroffen wird (und das in seiner
etwas mystischen Unklarheit als eine jener berühmten „Dunkelheiten"

dem deutschen Denken vorgeworfen wird.)
Aus diesem theoretischen Halbdunkel erlöst uns das Tageslicht

des Ästhetischen. Es bannt alle Erscheinungen in das
Gemälde seiner Formen- und Anschauungswelt und baut goldene
Brücken über die Abgründe der Widersprüche. Die Brücke der
Künste führt so weit, dass Lionardo meinte, man könne auf ihr
zu Gott gelangen, und wenn man ihn gefunden habe, möge man
sie hinter sich abbrechen. Lionardos später Landsmann, Benedetto

Croce, hat seinerseits das Ästhetische auch theoretisch in
seme universelle Bedeutung wiedereingesetzt : er geht vom
Empirischen und Einzelnen aus, so dass ihm das Individuelle in
erster Linie als Ästhetisches erscheint. „Das Ästhetische ist
ihm dementsprechend wie bei Vico, Hamann und Herder

1181

v^38 Wir al8 Wandlung, Verlaus lîennen gelernt balzen, wird
?ur gescl>icl>tliclien ^ntuilc^/uriF und entspriclit in gewÌ88em
Zinne der I^au8alität8reilie de8 matliematÌ8clien IdaturalÌ8mu8.

^ndlicli i8t das gescliicìitliclie I^eìzen niclit an der matl»e-
matisclien ?eit messl>ar, sondern nur in seiner ^on^re/en /)auer,
in der duree reelle öergsons erlassliar. 3o dass der Oegensat^ der
lieiden I^ogilcen aul lolgendes Zcliema gel>rael>t werden Icönnte:

^/at/iematl^/Vaturuiissenzc/ia/tElement^ausal-lìeilie-^
matliematisclie ^eit.

(^esc/uc/ite.' das Individuelle^liistoriscìie Hntwicl<lung^reale
Dauer.

Ds ist lîlar, dass Garnit nur eine logiscli äußerst Zugespitzte
Formulierung cle8 ?rol»lems vorliegt. In gewissem Zinne mÜ88en
l>eide Denlcweisen aul clen gesamten lirlalirungsstoll angewendet
werden. In der positivistisclien Oescliielitsaullassung Iiat 8ogar
eine weitestgeliende Anwendung der naturalistischen Dogilc aul
die Oesclnclite 8tattgelunden: die lnstorisclie Entwicklung i8t
dort eine lololle I^ausalreilie und da8 Individuelle der 3clinitt-
punlct einer /Xn^alil von l^ausalreilien. Allein der Icausal-realen
öetraclitungsweise entgellt ein wichtiger d^eil de8 liistorisclien
?l>änomens, und dann iîann e8 elien nie aul ein kleinstes Irredulc-
til>Ies ^urücligelülirt werden. Us l>Ieil>t immer da8 lcomplexe
,,unl>egreillicli Dine und Originelle", womit da8 V^esen de8

Distorisclien woiil am liesten getrollen wird (und da8 in 8einer
etwas mystischen Dnlclarheit al8 eine jener herühmten „Dunlcel-
Ileiten" dem deutschen Denlcen vorgeworlen wird.)

^us die8em theoretischen ldalhdunlcel erlöst un8 das "Hages-
licht de8 ästhetischen. Ds hannt alle Drscheinungen in da8 Oe-
mälde 8einer Normen- und ^nschauungswelt und haut goldene
örüclcen üher die ^hgründe der Widersprüche. Die Lrüclce der
Künste lührt 80 weit, da88 Dionardo meinte, man hönne aul ihr
^u Oott gelangen, und wenn man ilm gelunden hahe, möge man
8Ìe liinter 8Ìcl> ahhrechen. Dionardos später Dandsmann, löene-
detto Oroce, hat 8einer8eit8 das Ästhetische aucli tlieoreti8cli in
8eine univer8elle Bedeutung wiedereingesetzt: er gellt vom Dm-
pirischen und Din^elnen au8, 80 da88 ilim da8 Individuelle in
er8ter Dinie als Ästhetisches er8clieint. ,,l)a8 Ästhetische Ì8t
ilim dementsprechend wie l»ei Vico, Idamann und Iderder

ll8l



entwicklungsgeschichtlich und sachlich die Ur- und
Grundfunktion des Geistes; aus ihm erst entspringt alle Gegenständlichkeit

und Anschauung überhaupt. Erst an es schließt sich
das Denken an, usw." (Troeltsch).

An es schließt sich auch die empirische Historie und die
Geschichtschreibung an. Die Geschichtswissenschaft mit ihren
ausgebildeten Arbeitsmethoden bereitet das Material, aus dem man
die Rekonstruktion vergangener Zeiten aufbauen kann. Sie
verschafft sich Kenntnis von einer großen Menge von Einzelnem,
Dinglichem, Erfahrbarem und beschreibt es, indem sie die
Zusammenhänge und Sinninhalte zum Teil real-kausal ableitet,
zum Teil divinatorisch-intuitiv herstellt. Das kann in der
gelehrten Form von peinlich-detaillierten Untersuchungen
geschehen oder in dem weiteren Gewände von großen Darstellungen,

nie gelangt der Historiker zu jener formelhaft-dogmatisch
abgeschlossenen Systematik wie der Naturwissenschaftler, er
bleibt immer, natürlich mehr oder weniger, ein Essayst.
Vertreter anderer Disziplinen lieben es, ein wenig mitleidig auf diesen

gewissen naiven Empirismus des Historikers hinabzublicken.
Sein Wesen liegt aber gerade in seiner Vereinigung von Systematik

und Literatur, von Abstraktion und Anschaulichkeit, von
Konstruktion und Beschreibung, von Allgemeinem und Smgu-
lärem, von Logik und Sehertum, von Realismus und Phantasie,
von Wissenschaft und Künstlertum. Uber diesen Vielheiten und
Gegensätzlichkeiten erhebt sich der Kuppelbau einer universalen

Geistigkeit - dem Historiker eröffnen sich, die Größe
seiner Persönlichkeit vorausgesetzt, unerhörte Möghchkeiteif.
Als Geschichtschreiber ist er der Bruder des Dichters, die
literarische Form gehört ihnen gemeinsam. Das Formen, Darstellen
der Begebenheiten, das Beschwören von Lebensbildern und
Menschen, das Neu-aus-sich-Schaffen eines in sich aufgenommenen

Stoffes - dies hat der Geschichtschreiber vom Dichter.
Und anderseits ist die Dichtung der Geschichte tief verpflichtet.
Voltaire, Schiller, Anatole France und andere haben literarisch
und wissenschaftlich gleich wertvolle Geschichte geschrieben;
der historische Roman und das historische Drama sind von
W. Scott bis zu Mereschkowsky, von Goethe bis zu Strindberg
und Bernhard Shaw fruchtbar geblieben. Für Hebbel und

1182

entwicldungsgescluchtlich und sachlich die Dr- und (brund-
function des (beistes; aus ihm erst entspringt alle (begenständ-
lichlceit und Anschauung überhaupt. Krst an es schliebt sich
das Denlcen an, usw." (d^roeltsch).

>^n es schliebt sich auch die empirische blistorie und die
(Geschichtschreibung an. Die (beschichtswissenschaft mit ihren aus-
gebildeten Arbeitsmethoden bereitet das IVlaterial, aus dem man
die Kebonstrulction vergangener leiten aufbauen bann. Lie ver-
schafft sich Kenntnis von einer groben lVlenge von Kin?elnem,
Dinglichem, Krfahrbarem und beschreibt es, indem sie die
Zusammenhänge und Linninhalte ?um "bei! real-bausal ableitet,
?um leil divinatoriscb-intuitiv herstellt. Das bann in der ge-
lehrten borm von peinlich-detaillierten Untersuchungen ge-
schehen oder in dem weiteren (bewande von groben Darstellungen,

nie gelangt der blistoriber ?u jener formelhaft-dogmatisch
abgeschlossenen L^stematilc wie der Naturwissenschaftler, er
bleibt immer, natürlich mehr oder weniger, ein Kssa^st. Ver-
treter anderer Disciplinen lieben es, ein wenig mitleidig auf die-
sen gewissen naiven Empirismus des ldistoribers hinabcubliclcen.
Lein V^esen liegt aber gerade in seiner Vereinigung von L^ste-
matilî und Diteratur, von Abstraction und ^nscbaulichlceit, von
Konstruktion und Beschreibung, von Allgemeinem und Lingu-
lärem, von Dogilc und Lebertum, von Kealismus und Phantasie,
von Wissenschaft und Künstlertum. Dber diesen Vielheiten und
Oegensätclichlceiten erhebt sich der Kuppelbau einer univer-
salen (beistigbeit dem ldistoriber eröffnen sich, die (bröbe
seiner bersönlichlceit vorausgesetzt, unerhörte lVlöglichbeiterk.
^Is (Geschichtschreiber ist er der Cruder des Dichters, die lite-
rarische borm gehört ihnen gemeinsam. Das bormen, Darstellen
der Gegebenheiten, das beschwören von Lebensbildern und
lVlenscben, das bleu-aus-sich-Lcbaffen eines in sich aufgenom-
menen Ltoffes ^ dies hat der (Geschichtschreiber vom Dichter,
bind anderseits ist die Dichtung der (beschichte tief verpflichtet.
Voltaire. Lchiller, ^natole brance und andere haben literariscb
und wissenschaftlich gleich wertvolle (beschichte geschrieben;
der historische Koman und das historische Drama sind von

Lcott bis ?u lVlerescbhowsbv, von (boetbe bis ^u Ltrindberg
und bernbard Lbaw fruchtbar geblieben, bür blebbel und

1182



G. Hauptmann sind dramatische Handlung und Bewegung mit
Historie so gut wie identisch: „wenn nur der Geist des Lebens in
einem Drama weht... kann es sehr historisch sein," sagt Hebbel.
Dass das Individuelle, Singuläre auch für die Dichtung ein
ästhetischer Grundbegriff ist, braucht kaum gesagt zu werden -
die ganze europäische Romantik lebte ja davon. Eine fast unfass-
liche Einfühlungsgabe in das Individuelle und Historische setzt
einen bei zeitgenössischen Dichtern und Schriftstellern wie
Maurice Barrés, Hugo von Hofmannsthal und R. M. Rilke in
Erstaunen und Entzücken : die Stadtmauern von Aigues-Mortes,
das musée du roi René im Jardin de Bérénice; der wahnsinnige
Karl VI. oder die Suche nach dem Leichnam Karls des Kühnen
oder die geisterhaften, unheimlichen Erlebnisse in dem
aristokratischen Alt-Dänemark, alles in den Aufzeichnungen des Malte
Laurids Brigge — das sind historische Atmosphären, atme nur in
ihnen und du atmest vergangene Jahrhunderte, frühe Menschen,
alte Häuser und Hallen in dich.

Mancher Dichter war schon ein größerer Geschichtschreiber
als der beste Forscher; man darf sich füglich fragen, ob der
herrlichste Roman der Weltliteratur, Tolstois Krieg und Frieden,
nicht auch das erste Werk aller Geschichtschreibung ist. -

Die glückliche Entdeckung des Individuellen und Ästhetischen

hat uns vorerst die Furcht vor dem Meer der Geschichte

genommen; wir haben daraus unser Schifflein gebaut und sind
ohne Zaudern in das lustige Geplätscher hinaus gefahren, in der
Seele lauter glückliche Verlorenheit in die Lyrik und in das
Pathos des Wellenrauschens. Allein menschliche Ungeduld und
Sehnen lassen uns keine Ruhe, wir wollen wissen um die stete
Bewegung und Wandlung um uns und wollen die Richtung und
das Ziel finden des Weltenstromes.

„Entwicklung" nannte die Geschichtslogik jene Tendenz der
Wandlung und Richtung des historischen Lebens. Troeltsch
untersucht bis ins letzte den Entwicklungsbegriff, der bei seiner
Durchwirkung von Anschaulichem und Ideellem außerordentliche

Schwierigkeiten bietet. Die Erzeugung des Gegenstandes
durch das Denken der neukantischen „Formdenker' versagt an
diesem Punkte völlig. Wertvolle Hilfe entstand dem Geschichtsdenken

in der modernen von Frankreich ausgehenden Biologie

1183

(d. Dauptmann sind dramatisclie DandlunZ und LeweZunZ mit
historie 80 Zut wie identiscli: „wenn nur der (deist des Deìzens in
emem Drama welrt Icann e8 seirrliistoriscli sein," 8aZt Delzlzel.
Da88 das Individuelle, 3inZuIâre aucli lür die DiclitunZ ein
astlietisclrer (drundìzeZriII Ì8t, ìzraucilt Icaum Ze8aZt ?u werben ^
die Zan^e europäisclre I^omantilc leìite ja davon. ^ine last unlass-
licite ^inIûiilunZsZaìze in das Individuelle und Distoriscile set^t
einen i>ei xeitZenössisclien Dichtern und Zcilriitstellern wie
IVlaurice ôarrès, DuZo von Doimannstilal und iî. IVl. Milice in
Erstaunen und ^nt^üclcen: die Stadtmauern von ^iZues-lVlortes,
da8 musee du roi iìene im /ardin de Bereniceder walinsinniZe
Xarl VI. oder die Zueile nacil dem Deiciinam I^arls de8 Xülmen
oder die Zeisterilaiten, unileimìicilen ^rleiinisse in dem aristo-
Icratiscilen ^lt-Dänemarlc, alle8 in den >Ill/?eic/iNllNFen des A/a/ie
I>aurkds önFFe ^ da8 8Ìnd iustorisci>e /Xtmospiiären, atme nur in
ilinen und du atmest verZanZene ^aiirilunderte, irüile IVlensciien,
alte Däuser und Dallen in diel».

IVIanclier Dichter war selron ein Zrölierer (descilici»tscilreii>er
als der i>este i^orsclrer; man dar! sicll iüZIicil IraZen, oi> der
ilerrlicilste I^oman der Weltliteratur, Tolstois /^rieF und Frieden,
niclit aucli das erste V^erlc aller dlescliiclitsclireilzunZ ist. ^

Die ZIücl<Iici>e ^ntdeclcunZ des Individuellen und àtiieti-
seilen Irat uns vorerst die Durciit vor dem lVleer der (descilicilte

Zenommen; wir ilai>en daraus unser Zciliiilein Zelzaut und sind
oline Zaudern in das lustiZe (deplätsciler Ilinaus Zeiaiiren, in der
Zeele lauter Zlücldiclie Verlorenileit in die D^rilc und in das ?a-
tlros des V^ellenrausciiens. Allein menscillicile DnZeduld und
Zeimen lassen uns Iceine iîulie, wir wollen wissen um die stete
LeweZunZ und V^andlunZ um uns und wollen die I^iciltunZ und
das Äel linden des V^eltenstromes.

„^ntwiclclunZ" nannte die (desciliciltsIoZilc jene d^enden^ der
V^andlunZ und lîiclitunZ des liistorisclien Delzens. dVoeltscli
untersucilt i>is ins letzte den LntwiclclunZslzeZriii, der i>ei seiner
DurcliwirlcunZ von ^nsciiaulicilem und Ideellem aullerordent-
Iicile ZcliwieriZIceiten liietet. Die ^r^euZunZ des (deZenstandes
dureli das Denlien der neulcantisclren ,,I^ormdenI<er' verssZt an
diesem?unlcte völliZ. V^ertvolle ldille entstand dem (descilicilts-
denlien in der modernen von i^ranlcreicii ausZeiienden LioloZie

ll8Z



und vitalistischen Philosophie. Bergson und Driesch werden von
Troeltsch herangezogen. „(Bergsons) entscheidender Griff ist,
dass er die kausal-mechanistische positivistische Denkweise oder
den Kantischen kategorialen Verstand als etwas wesentlich praktisch

Gerichtetes und Bedingtes, als aus der Richtung des
handelnden Willens auf beherrschbare Wiederholungen und Gleichheiten,

auf Räumlich-Festes und raumzeitlich Begrenzbares
hervorgehend ansieht." Die Bewegung oder Entwicklung aber ist
nicht mehr Begriff, sondern „sie ist ihm die metaphysische
Realität an sich". In der Intuition liegt die „Fähigkeit einer
Selbstversetzung in den inneren Strom und die Gerichtetheit des
Lebens oder des Bewusstseins überhaupt". Mag auch noch nie
eine Philosophie dem Wesen des Lebens so nahe gekommen sein
wie die Bergsons, für die Konstruktion des realen Geschichtsprozesses

ist sie nicht unmittelbar verwendbar. Auch hier muss
zunächst vom Individuellen ausgegangen werden, da das Allgemeine

existenziell nur im Individuellen lebt. Zunächst kann also
der Entwicklungsbegriff ein „auf geschlossene, anschaulich und
real-kausal zusammenhängende, in der Zeit bereits vollendete
Geschehensgruppen (Geschichte von Epochen, Kulturen, Staaten

usw.) angewendet werden Es werden in erster Linie also
Einzel-Entwicklungskreise sein, die sich so ergeben ..." Gewonnen

werden diese Entwicklungsbilder auf dem Wege der raffiniert

ausgebildeten, anschmiegsamen historischen Forschungsund

Darstellungsmethode und empirischen Geschichtslogik.
Aber diese Einzelkreise drängen zu Verbindungen, die übrigens
in der real-kausalen und anschaulichen historischen Kontinuität
vorliegen - auf diesem Wege gelangt man zur
Universalgeschichte.

Aber machen wir uns durchaus keine Illusionen; auch bei der
sorgfältigsten Herausarbeitung des historischen Entwicklungsbegriffes

bleibt ein logisch nicht fasshcher, mysteriöser Rest. Es
ist nun einmal so, dass das Geschichtsbild nicht wie das
naturwissenschaftliche Weltbild exakt und systematisch abgeschlossen
werden kann. Das Individuelle, die Entwicklung, die konkrete
Dauer sind uns letzten Endes unfasshch, und das ist nur der
logische Ausdruck dafür, dass das Leben und die Existenz der
Menschheit letzten Endes unfasshch sind -wir befinden uns auf

1184

und vitali8ti8cben?bilo8opbie. 6erg8on und Drie8cb werben von
"broelt8cb berange^ogen. ,,(öerg8on8) ent8cbeidender drill Ì8t,
da88 er die bau8aI-mecbanÌ8tÌ8ebe po8ÌtivÌ8tÌ8cbe DenbweÌ8e oder
den Kanti8cben bategorialen Ver8tand al8 etwas we8entlicb prab-
ti8eb dericbtete8 und öedingte8, al8 au8 der Kicbtung de8
sandelnden Willens aul beberrscbbare Wiederbolungen und dleicb-
leiten, aul Käumlieb-I^estes und rauin^eitlieb öegren/bares ber-
vorgebend ansiebt." Die Bewegung oder Kntwicblung aber ist
nicbt mebr öegrill, 8ondern ,,sie ist ibm die metapb^sisebe
Realität an sieb". In der Intuition liegt die „bäbigbeit einer Lelbst-
verset^ung in den inneren 3trorn und die dericbtetbeit de8
Debens oder de8 Bewusstseins überbaupt". IVIag aucli nocb nie
eine?bilosopbie dein Wesen de8 Debens 80 nabe gebommen 8ein
wie die öergsons, lür die Konstrubtion de8 realen descbicbts-
processes i8t 8ie nielit unmittelbar verwendbar. /Xucb liier rnu88
?unäcbst vorn Individuellen ausgegangen werden, da da8 Eilige-
rneine existen^iell nur irn Individuellen lebt. ^unäebst bann al8o
der bntwicblungsbegrill ein ,,aul geseblossene, an8cl>aulicli und
real-bausal ^usammenbängende, in der ^elt l>ereit8 vollendete
descbebensgruppen (Oesebicbte von bipocben, Culturen, Staaten

U8W.) angewendet werden bs werden in erster Dune al8o

Din^el-bntwicblungsbreise 8ein, die sieb 80 ergeben ..." Gewonnen

werden die8e Dntwicblungsbilder aul dein Wege der ralli-
niert su8gebildeten, an8cbrnieg8arnen bÌ8torÌ8cben borscbungs-
und Dar8teIIung8inetbode und empiriscben descbicbtslogib.
iXber die8e bin^elbreise drängen ?u Verbindungen, die übrigen8
in der real-bausaleii und anscbaulicben bÌ8torÌ8eben Kontinuität
vorliegen aul die8ern Wege gelangt inan ^ur Dniversal-
ge8cbicbte.

/Xber inacben wir un8 durebau8 beine IIIu8ionen; aucb bei der
8orglâltig8ten Iderau8arbeitung de8 bÌ8tori8eben Dntwicblungs-
begrilles bleibt ein Iogi8cb nicbt la88licber, mysteriöser Kest. Ds
Ì8t nun einmal 80, dass da8 descbicbtsbild nic/it wie da8 natur-
wÌ88en8cbaltliebe Weltbild exabt und systematise!» abge8cblo88en
werden bann. Da8 Individuelle, die bntwicblung, die bonbrete
Dauer 8Ìnd un8 letzten Dndes unla88licb, und das i8t nur der
IogÌ8cbe /Xusdrucb dalür, da88 da8 Deben und die Dxisten? der
lVlenscbbeit letzten bndes unla88licb 3Ìnd -wir belinden un8 aul

N84



jener assiette tournante, von der Montaigne spricht. Und doch
ist dem Menschen das lebendige Geschichtsbild natürlicher als
das künstliche der Naturwissenschaften. „Diese Logik des Werdens

und der Verwandlung ist nirgends so unmittelbar uns
aufgedrängt als von der Geschichte, in der wir ja selber dieses
Werden sind und die Logik des Werdens nur unser eigenstes
Selbstverständnis ist: in jedem Moment ein anderer und doch
ein einheitliches Wesen." (Troeltsch.)

Aus diesem ewigfliessenden, nie ganz greifbaren Charakter
der Geschichte stammt die vielgenannte heutige „Krise des
historischen Denkens"; sie entspringt aus dem aufweichenden
Relativismus, der alles ins Wanken bringt und nichts Absolutes
mehr kennt und fatalerweise zum Skeptizismus und zur Anarchie
führt. In diesem Fließenden den festen archimedischen Punkt
zu finden, war Troeltschs höchstes Streben. Er weist uns folgenden

Weg : Geschichtslogik und empirische Historie liegen innerhalb

der reinen Kontemplation. Da es nun aber keine rein
kontemplative Wissenschaft und keine rein kontemplative
Geschichte gebe, die nicht ausmünden in das Verständnis der
Gegenwart und Zukunft, so müsse auch die Universalgeschichte
dem Verständnis der Gegenwart dienen und zugleich der
Zukunft gewissermaßen das Programm schreiben. Er sucht „aus
der Geschichte Erkenntnis für das Leben" und Weiterbildung
des geschichtlichen Lebens aus der historisch verstandenen
Gegenwart heraus .damit mündet die Geschichtsphilosophie
in die Ethik ein, und es ist gerade die Mittelstellung zwischen
empirischer Historie und Ethik, die die materiale Geschichts-
philosophie zu dem macht, was sie ist". Der Geschichtsphilo-
soph liest aus der bisherigen Entwicklung em Kultundeal ab,
an dem der Mensch mit Energie und Glauben arbeiten soll. Für
ihn sei die in der jeweiligen Lage vorliegende Lebens- und
Kulturaufgabe ein Repräsentant des unerkennbaren Absoluten.
Troeltsch erinnert an ein Wort Hegels: „(Wolle) Besseres nicht
als die Zeit, aber aufs beste sie." So läuft die Universalgeschichte
in unsern ersten Ausgangspunkt ein : m die Kultur und zwar in
die gegenwärtige Kultur. Wie die Gegenwart aus der Vergangenheit

verstanden werden muss, so muss auch umgekehrt der
entwicklungsgeschichtliche Zusammenhang von der Gegenwarts-

1185

jener assiette tournante, von der lVlontaigne spricht. Dnd doch
ist dein lVlenschen das lebendige (bescbicbtsbild natürlicher als
das künstliche der Idaturwissenschalten. „Diese Dogik des Werdens

und der Verwandlung ist nirgends so unmittelbar uns
aufgedrängt als von der (beschichte, in der wir ja selber dieses
werden sind und die Dogik des Werdens nur unser eigenstes
Lelbstverständnis ist: in jedem IVloment ein anderer und docb
ein einheitliches V^esen." (d^roeltsch.)

às diesem ewiglliessenden, nie gan? greifbaren (bharakter
der (beschichte stammt die vielgenannte heutige „Krise des
historischen Denkens"; sie entspringt aus dem aufweichenden
Relativismus, der alles ins sanken bringt und nichts Absolutes
mehr kennt und fatalerweise ?um Skepticismus und cur Anarchie
führt. In diesem Dließenden den festen archimedischenDunkt
cu finden, war ddoeltschs höchstes Ltreben. Dr weist uns folgenden

V^eg: (beschichtslogik und empirische Idistorie liegen inner-
halb der reinen Kontemplation. Da es nun aber keine rein Kon-
templative Vbssenscbaft und keine rein kontemplative
(beschichte gebe, die nicht ausmünden in das Verständnis der
(Gegenwart und Zukunft, so müsse auch die Dniversalgescluchte
dem Verständnis der (Gegenwart dienen und Zugleich der ^u-
kunft gewissermaßen das Programm schreiben. Dr sucht „aus
der (beschichte Drkenntnis für das Deben" und Weiterbildung
des geschichtlichen Debens aus der historisch verstandenen (be-

genwart heraus .damit mündet die (beschichtsphilosophie
in die A/ii'H ein, und es ist gerade die IVlittelstellung Zwischen
empirischer Idistorie und Dtlnk, die die materials (beschicht«-
philosophie cu dem macht, was sie ist". Der (beschichtsphilo-
soph liest aus der bisherigen Dntwicklung ein Kulturideal ab,
an dem der lVlenscb mit Dnergie und (blauben arbeiten soll. Dür
ihn sei die in der jeweiligen Dage vorliegende Debens- und Kul-
turaufgabe ein Repräsentant des unerkennbaren Absoluten,
d^roeltscb erinnert an ein V^ort Idegels : „(V^olle) öesseres nicht
als die ^eit, aber aufs beste sie." 3o läuft die Dniversalgescbicbte
in unsern ersten Ausgangspunkt ein: in die Kultur und cwar in
die gegenwärtige Kultur. Vbe die (begenwart aus der Vergangen-
beit verstanden werden muss, so muss auch umgekehrt der ent-
wicklungsgeschichtliche Zusammenhang von der (begenwarts-

1l85



kultur aus verstanden und organisiert werden. Dieser fatale Zir-
kelschluss zwischen Universalgeschichte und gegenwärtiger
Kultursynthese liegt in der Natur der Sache, und der Aufbau der
Universalgeschichte ergibt sich aus dem analogen Zirkelschluss
von Gegenwartssubjektivität des Betrachters und dem realen
Betrachteten. Zu dieser Gegenwartssubjektivität des Betrachters
gehört es, dass wir vorläufig nur die Geschichte des eigenen
Kulturkreises aufbauen können, dass es für uns nur eine
Weltgeschichte des Europäertums" gibt, d.h. eine Kontinuität
der griechisch-mittelmeerisch-europäisch-amerikanischen
Geschichte. „Wir kennen in Wahrheit nur uns selbst und
verstehen nur unser eigenes Sein und deshalb auch unsere eigene
Entwicklung. Nur deren Kenntnis ist uns praktisches Bedürfnis
und Notwendigkeit, Voraussetzung des eigenen, kulturgestaltenden

Handelns und Zukunftswollens." Den wissenschaftlichen
Historikern, die gerne behaupten, Geschichte als Selbstzweck zu
treiben, hält Troeltsch vor, dass ihr Arbeitsgebiet allergrößten-
teils in der Region der mittelmeerisch-romanogermanischen
Geschichte liege, also in unserer eigenen Kulturrichtung, und
deshalb meist in irgendeinem Zusammenhang mit der gegenwärtigen

Kultursynthese ständen. Die Geschichte ist dem Europäer
stets neue Befruchtungsquelle, er kennt Renaissancen, in denen
er Vergangenheitswerte auferweckt und wiedereinführt, er scheidet

Altes aus uns schmilzt den historischen Besitz um im
Verhältnis zur Gegenwart und baut an der Zukunft im Verhältnis
zur Historie : nur der Europäer ist bewusst historisch gerichtet,
er schöpft aus seiner eigenen Tradition, die bis ins Griechentum
zurückreicht. Das erinnert uns an Spenglers Formel:
„Weltgeschichte ist unser Weltbild".

So will Troeltsch den Relativismus der Geschichte durch den
Glauben an eine sinnvolle Entwicklungseinheit der Geschichte
überwinden, Werte und Aufgaben des eigenen Lebens aus ihr
ableiten, die Verwirklichung unserer historischen Mission
anstreben. Das ist seine konstruktive Seite. In seinem Werk zeigt
er sich als der geniale Mensch und edle Charakter, als der
vorsichtige, unermüdliche Gelehrte und strenge Logiker, als der
zugleich kontemplative und aktive, intellektuelle Europäer der
er war.

1186

Icultur aus verstanden und organisiert werben. Dieser Natale Xir-
lcelscbluss ?wiscben Dniversalgescbicbte und gegenwärtiger Kul-
tursMtbese liegt in der l>latur der Lacbe, und der ^Xulbau der
Dniversalgescbicbte ergibt sicb ans dem analogen Xirlcelscbluss
vc»n (legenwartssubjelctivitât des Letracbters und dem realen
öetracbteten. Xu dieser (legenwartssubjelctivität des öetracbters
gebort es, class wir vorläubg nur clie (lescbicbte cles eigenen
Kulturlcreises aulbauen Icönnen, class es ,,lür uns nur eine
V/eltgescbicbte cles Duropäertums" gibt, cl.l». eine Kontinuität
der griecbiscb-mittelmeeriscb-europäiscb-amerilcaniscben (le-
scliiclite. ,,^Vir Icennen in V^abrbeit nur uns selbst uncl ver-
stellen nur unser eigenes Lein uncl desbalb aucb unsere eigene
Kntwicldung. I^Iur cleren Kenntnis ist uns pralctisclies löeclürlnis
uncl Notwendigkeit, Voraussetzung cles eigenen, Iculturgestalten-
clen ldandelns und Xulcunltswollens." Den wissenscbaltlicben
llistorilcern, clie gerne bebaupten, (lescbicbte als Lelbst^weclc ^u
treiben, liält dVoeltscb vor, class ilir Arbeitsgebiet allergrößten-
teils in cler Kegion cler mittelmeeriscb-romanogermaniscben (le-
scliiclite liege, also in unserer eigenen Kulturriclitung, uncl cles-
balb meist in irgendeinem Xusammenbang mit der gegenwärti-
gen Kulturs^ntbese ständen. Die (lescluclite ist dem Europäer
stets neue Lelrucbtungsquelle, er Icennt Kenaissancen, in denen
er Vergangenlieitswerte sulerweclct und wiedereinlübrt, er scliei-
det ^Ites aus uns scbmil?t den lustorisclien öesit? um im Ver-
liältnis ?ur (Gegenwart und l>aut an der Xulcunlt im Verliältnis
?ur ldistorie: nur der Europäer ist Izewusst liistoriscli gericbtet,
er scböplt aus seiner eigenen Tradition, die bis ins (lrieclientum
^urüclcreiclit. Das erinnert uns an Lpenglers borrnel: „V^elt-
gescliiclite ist unser Weltbild".

Lo will ?roeltscli den Kelativismus der (lescluclite durcli den
(llaulien an eine sinnvolle Dntwicldungseinbeit der (lescliiclite
überwinden, V/erte und Ausgaben des eigenen Debens aus ibr
ableiten, die Verwirlclicbung unserer bistoriscben IVlission
anstreben. Das ist seine Iconstrulctive Leite. In seinem V^erlc ?eigt
er sicb als der geniale IVlenscb und edle (lbaralcter, als der vor-
sicbtige, unermüdlicbe (lelebrte und strenge Dogilcer, als der
^ugleicb kontemplative und alctive, intellelctuelle Europäer der
er war.

ll86



III
Der Kreislauf hat uns zurückgeführt zum Kulturell-Geistigen.

Halten wir nur diesen einen Begriff fest, dieses historische
Produkt und Gegenwartsphänomen: das Europäertum. Valéry
schreibt darüber: je trouve par un examen sommaire que
l'avidité active, la curiosité ardente et désintéressée, un heureux
mélange de l'imagination et de la rigueur logique, un certain
scepticisme non pessimiste, un mysticisme non résigné... sont
les caractères plus spécifiquement agissants de la Psychée
européenne." Und greifen wir aus diesem Europäertum nur jene
Qualität der historischen Bildung heraus (die durchaus die
Charakterzüge der von Valéry gezeichneten Psyche trägt) und fragen
wir endlich nach dem Wert dieser historischen Bildung des

Europäers.
Es sind nun zweiundfünfzig Jahre her, da hat Nietzsche seine

Unzeitgemäße Betrachtung über den Nutzen und Nachteil der
Historie für das Leben geschrieben. Er machte darin auf die
großen Gefahren der intellektuell-historischen Bildung aufmerksam.

Wahrlich ein unzeitgemäßes Unternehmen in einer Zeit, die
den Intellekt vergötterte und auf ihren Historismus stolz war.
Nietzsche schrieb seine Betrachtung kurz nachdem er J. Burck-
hardts berühmt gewordene Vorlesung über das Studium der
Geschichte gehört, in deren Verlauf der große Basler die besondere
Befähigung des 19. Jahrhunderts für das historische Studium
erklärt hatte

Heute ist es ebenso unzeitgemäß, für die Geschichte und
historische Bildung zu plädieren. Seit dem Aufkommen der
Philosophien Schopenhauers und Nietzsches, seit dem Eindringen

slavischen und asiatischen Geistes in die europäische
Bildung, namentlich aber seit der großen Kriegskatastrophe ist alles,
Mas mit Intellekt und Geschichte zusammenhängt, in Verruf
geraten. Freilich hafteten auch dem ganzen Wissenschafts-, Ge-
schichts- und Bildungsbetrieb Europas arge Degenerationserscheinungen

an. Es fehlte ihm die Seele und bestenfalls „lagen in
den ausgefahrenen Geleisen viele wohlverständige Gedanken,
ähnlich den Gedanken, die wir selber streuen über Haus und Hof

1187

Ill
Der lDeislaul hat uns ^urüclcgelührt xum I^ulturell-Deisti-

gen. Dalten wir nur diesen einen öegrill lest, dieses historische
?rodulct und Degenwartsphänomen: das lüuropäertum. Valéry
schreiht darüber: .je trouve par un examen sommaire que

avidité active, la curiosité ardente et désintéressée, un lteureux
mélange de l'imagination et de la rigueur logique, un certain
scepticisme non pessimiste, un mysticisme non resigne... sont
les caractères plus spèciliquement agissants de la?s^cl>èe euro-
pèenne." Dnd greilen wir aus diesem lûuropâertum nur jene
Dualität der /uzlorl'sc/ien à'/dunF heraus (die durchaus die Dhs-
ralcter^üge der von Valéry gezeichneten?s^che trägt) und lragen
wir endlich nach dem IKer/ dieser historischen öildung des

Europäers.
his sind nun ?weiundlünl?ig ^ahre her, da hat Idiet?sche seine

Unzeitgemäße Betrachtung üher den I^lut?en und Nachteil der
ldistorie lür das Dehen geschriehen. Hr machte darin aul die
großen Delahren der intellelctuell-historischen öildung aulmerlc-
sam.

V^alirlich ein unzeitgemäßes Unternehmen in einer i^eit, die
den Intellekt vergötterte und aul ihren Idistorismus stol^ war.
I^lieksche schrieh seine Betrachtung Icur^ nachdem er öurclc-
hardts herühmt gewordene Vorlesung üher das Ltudium der De-
schichte gehört, in deren Verlaul der große öasler die hesondere
öelähigung des l 9. Jahrhunderts lür das historische 8tudium
erklärt hatte...

Ideute ist es ehenso unzeitgemäß, lür die Deschichte und
historische löildung ^u plädieren. Zeit dem àlkommen der
Philosophien Schopenhauers und Idiet^sches, seit dem Dindrin-
gen slavischen und asiatischen Deistes in die europäische öil-
dung, namentlich aher seit der großen Kriegskatastrophe ist alles,
^as mit Intellekt und Deschichte Zusammenhängt, in Verrul ge-
raten, freilich halteten auch dem ganzen VVissenschalts-, De-
schichts- und lßildungshetrieh Europas arge Degenerationser-
scheinungen an. his lehlte ihm die3eele und hestenlalls „lagen in
den ausgelahrenen Deleisen viele wohlverständige Dedanken,
ähnlich den Dedanlcen, die wir seiher streuen üher ldaus und Idol

1187



und Stall und auf den allgemeinen Weg, ein jeder seinem Nächsten

zum Geschenk und zur gemütlichen Erbauung". So spricht
Spittelers sarkastischer Mund über den Bildungsrummel (in
Prometheus und Epimetheus). Dass wir die Minderwertigkeiten
der intellektuell historischen Scheinbildung verdammen und
bekämpfen, fordert das Moralische, das sich bekanntlich von
selbst versteht. Aber es fordert auch, dass wir ruhig und
unvoreingenommen die Bedeutung der geschichtlichen Bildung prüfen.

Wir brauchen uns nur jene drei ausführlich besprochenen
Größen vor Augen zu halten :

1. die dreitausendjährige, in steter Kontinuität bis zum
modernen Europa-Amerikanertum fortlaufende
Weltgeschichte;

2. die abendländische Gesamtkultur, das Resultat dieser lan¬

gen, inhaltschweren Geschichte;
3. unser Ideal einer universellen Bildung, wobei Bildung aus

der Wechselbeziehung zwischen Menschengeist und Kultur

resultiert.

Und wir ersehen daraus, dass diese Bildung nicht anders
beschaffen sein bann als historisch. Der Gang durch die Weltgeschichte
ist der Weg zum Selbstverständnis der europäischen Kultur und des

europäischen Geistes. Man macht sich das meist gar nicht
genügend klar und fühlt sich daher versucht, einer solchen spitzen
Formulierung zu widersprechen. Und doch: prüfen wir nur
einige menschliche Tätigkeits- und Bildungsgebiete, und wir
werden recht behalten.

Einmal die Geisteswissenschaften; bei hnen ist es ganz
selbstverständlich, dass die historische Methode in Anwendung
kommt. Ihnen liegt ja die Geschichtslogik zugrunde. Wir sahen
auch, dass gewisse deskriptive Naturwissenschaften zum Teil
der historisch-genetischen Methode verpflichtet sind. Als
Methode mag sie wegfallen bei den exakten Naturwissenschaften.
Aber sobald diese Wissenschaften aus dem Stadium der
Kontemplation hinaustreten und praktisch gestaltend in das Leben
eingreifen, als Technik, dann ist ihre Wirkung nur historisch
verständlich zu machen. Der Begriff des „technischen Fortschritts"
ist selber schon historisch gedacht. Überdies wenden alle

1188

und Ltall und aus den allgemeinen v^eg, ein jeder seinein lecksten

Turn desckenk und?ur gemütlicken kirkauung". 3o sprickt
Zpittelers sarkastiscker lVlund üker den Lildungsrummel (in
Dromei/ieus und Dpimei^eus). Dass wir die lVlinderwertigkeiten
der intellektuell kistoriscken Lckeinkildung verdammen und
kekämp(en, (ordert das IVloraliscke, das sick kekanntlick von
selkst verstekt. ^ker es (ordert auck, dass wir rukig und unvor-
eingenommen die öedeutung der gesckicktlicken öildung prü-
(en. ^ir kraucken uns nur jene drei aus(ükrlick kesprockenen
(broken vor zeugen ^u kalten:

1. die dreitausendjäkrige, in steter Kontinuität kis ?um
modernen Kmropa-/Xmerikanertum (ortlau(ende ^/eltge-
sckickte;

2. die akendländiscke (^esamtkultur, das (Resultat dieser lan-
gen, inkaltsckweren desckickte;

3. unser Ideal einer universellen Lildung, wokei Bildung aus
der V^eckselkeüiekung ^wiscken lVlensckengeist und Kul-
tur resultiert.

(/nci uiir erse/ien daraus, dass diese Li/dunF nic/ii anders öe-

se/ia//en sein ^ann a/s /usiorisc/î. Der (/anZ durc/l die (Ke/iFesc/iic/iie
isi der (KeF ^um ^e/ösiuersiändnis der eurapäisc/ien Ku/iur und des

euro/zäisc/zen (^eisies. IVlan mackt sick das meist gar nickt ge-
nügend klar und (üklt sick daker versuckt, einer solcken spitzen
Formulierung ?u widersprecken. Dnd dock: prü(en wir nur
einige menscklicke d^ätigkeits- und öildungsgekiete, und wir
werden reckt kekalten.

Einmal die Lleisteswissensckaden; kei knen ist es ganx selkst-
verständlick, dass die kistoriscke lVletkode in Anwendung
kommt. Iknen liegt ja die (^esckicktslogik Zugrunde. Vi^ir saken
auck, dass gewisse deskriptive klaturwissenscka(ten ?um l'eil
der kistorisck-genetiscken kdetkode verpdicktet sind. ^Is kde-
tkode mag sie weg(allen kei den exakten I^aturwissensckaden.
^ker sokald diese V^issenscka(ten aus dem Ltadium der Kon-
templation kinaustreten und praktisck gestaltend in das Deken
eingrei(en, als Tec^niH, dann ist ikre Wirkung nur kistorisck ver-
ständlick?u macken. Der öegri(( des „teckniscken kortsckritts"
ist selker sckon kistorisck gedackt. Dkerdies wenden a//e

1188



Wissenschaften zu ihrem tieferen Selbstverständnis auch die
historische Methode an: es gibt „Geschichten" sämtlicher
Wissenschaften.

Dass in allem was soz ologisch-staatlich-politische Kenntnisse,

Aufgaben und Tätigkeiten betrifft, das Historische die
Grundlage bilden muss, ist bekannt genug. Aber auch am
entgegengesetzten, immateriellen Pol menschlich-geistigen
Strebens, in der Religion, d.h. christlichen Theologie, herrscht die
intellektuell-wissenschaftlich-historische Denkweise. Gerade wie
die Geschichtsmethode auch der Entwicklung der Künste
beizukommen sucht. Es ist überhaupt ganz erstaunlich, wie der
moderne Gebildete und die europäische Kultur beladen sind
mit historischem Gut : oft ohne es zu wissen, tragen die menschlichen

Berufe und Tätigkeiten, die politischen, religiösen,
künstlerischen Meinungen, ja die ganze Form des Denkens und Handelns

die Züge einer historischen Entwicklung; man könnte die
Erinnerung an frühere Zeiten auslöschen, die historischen Denkmäler

zerstören, der Europäer trüge doch die Merkmale seiner
Geschichte immanent in sich. Uber die weltgeschichtlich gerichtete

Psyche des Abendländers enthält O.Spenglers Untergangsbuch

reiche Aufklärung.
Die stichhaltigste Einwendung gegen die historische Bildung

liegt in dem Vorwurf, sie könne doch nicht alle und die letzten
Geheimnisse der Dinge kennen, die eigentliche Seele der Dinge
entgehe ihr. Nun ist es bloß die Sache des Gebildeten wie des
Historikers, genug psychologische Einfühlungsgabe und Sensibilität

zu besitzen, um erlebend und erkennend tief in die Dinge
einzudringen. Aber die Bildung, die der europäischen Kultur
entspricht, d.h. der Erkenntnis dieser Kultur dient, ist
entschieden historisch gerichtet. Man mag das bedauern, und alles

was Europa, Kultur, Bildung, Bewusstsein, Intellekt, Geschichte
usw. heißt, über die Berge wünschen. Aber man kann lange
behaupten, die Regierung des Intellekts habe Bankerott gemacht -
sie kann nicht einfach von heute auf morgen demissionieren wie
ein Ministerium. Trotz aller geistigen Anarchie lässt sich einer
dreitausendjährigen Entwicklung nicht so leicht der Kopf
abschlagen. Allein auf den sozialen, juristischen, staatlich-politischen

und ökonomischen Gebieten ist es lehrreich zu sehen,

1189

Wissenschaften ?u ihrem tieferen Lelhstverständnis auch die
historische IVlethode an: es giht „(beschichten" sämtlicher
Wissenschaften.

Dass in allem was so? ologisch-staatlich-politische Kenntnisse,

^ufgahen und Tätigkeiten hetrillt, clas historische clie

(brundlage Hilden muss, ist heksnnt genug. ^her auch am ent-
gegengeset?ten, immateriellen ?ol menschlich-geistigen Ltre-
hens, in der Keligion, cl.h. christlichen Ideologie, herrscht die
intellelctuell-wissenschaltlich-historische Denkweise. (berade wie
clie (beschichtsmethode auch cler Entwicklung cler Künste hei-
?ukommen sucht, his ist üherhaupt gan? erstaunlich, wie cler
moderne (behildete uncl clie europäische Kultur helaclen sincl
mit historischem (but: oft ohne es ?u wissen, tragen clie mensch-
lichen llerule uncl Tätigkeiten, clie politischen, religiösen, lcünst-
lerischen IVleinungen, ja clie gan?e Dorm cles Denkens uncl Handelns

clie ^üge einer historischen Entwicklung; man Icönnte clie

Erinnerung an frühere leiten auslöschen, clie historischen Denlc-
mäler Zerstören, cler Europäer trüge doch die IVIerlcmale seiner
(beschichte immanent in sich. IIHer die weltgeschichtlich gerich-
tete?s^che des ^hendländers enthält D.Lpenglers Dntergangs-
huch reiche Aufklärung.

Die stichhaltigste Einwendung gegen die historische Vildung
liegt in dem Vorwurf, sie Icönne doch nicht a//e und die letzten
(beheimnisse der Dinge Icennen, die eigentliche 3eele der Dinge
entgehe ihr. ?>lun ist es HIoll die Lache des (behildeten wie des
historilcers, genug psychologische Dinfühlungsgahe und Lensi-
hilität ?u hesit?en, um erlehend und ernennend tief in die Dinge
einzudringen, ^her die Vildung, die der europäischen Kultur
entspricht, d.h. der Drkenntnis dieser Kultur dient, ist ent-
schieden historisch gerichtet. IVlan mag das hedauern, und alles

was Duropa, Kultur, Vildung, Bewusstsein, Intellelct, (beschichte

usw. heillt, üher die Verge wünschen, ^her man kann lange he-
Häupten, die Kegierung des Intellekts hahe Vankerott gemacht -
sie kann nicht einfach von heute auf morgen demissionieren wie
ein Ministerium. IVot? aller geistigen Anarchie lässt sich einer
dreitausendjährigen Entwicklung nicht so leicht der Kopf ah-
schlagen. Allein auf den socialen, juristischen, staatlich-poli-
tischen und ökonomischen (behieten ist es lehrreich ?u sehen.

1189



dass trotz der katastrophalen Umwälzungen der letzten zehn
Jahre eine gewisse Kontinuität gewahrt blieb.

Geistig heißt die Parole heute Asien. Warum nicht? Es wird
sich zeigen, ob in der europäischen Kultur diese Saat aufgehen,
ob sie eine Art Renaissance des Asiatischen erleben wird. Der
Durst nachdem Irrational-Seelischen ist in unserer betriebsamen
Zeit begreiflich, welcher Mensch hätte ihn noch nicht verspürt?
übrigens zweimal schon hat der Orient in die abendländische
Kulturentwicklung eingegriffen; zuerst in der ausgehenden
Antike» deren aufgeweichter Boden das Christentum aufnahm. Dann
im Mittelalter, wo der romano-germanische Kontinent mit der
islamitischen Kultur und Zivilisation in fruchtbare Berührung
kam. Also... Manche legen resigniert und träge die Hände in
den Schoß, da ja doch das Abendland im Untergang begriffen
sei. Croces historischer Scharfsinn zeigt uns, wie es nicht eigentliche

Verfallsperioden gibt, sondern nur Auflösung, die neue
Geburt ist. Solange wir Europa sind und die neue Geburt keine
sichtbare Gestalt angenommen hat (wie sollte sie?), können wir
auch nur mit den adäquaten Bildungsmitteln beikommen.
Anstatt an der „Auflösung Europas" und folglich Nutzlosigkeit
unserer Existenz zu verzweifeln, könnte man eher an unserm
Kulturreichtum verzweifeln, den ein Einzelner nicht mehr fassen
kann, und von den praktischen Lebensaufgaben unserer Zeit
fürchten, unsere Kräfte möchten ihnen nicht gewachsen sein.

Die Berechtigung und Notwendigkeit der historischen
Bildung für die Kenntnis und das Verständnis unserer Zeit ist wohl
erwiesen.

Nachteile hat die Historie für das unmittelbare, aktive und
schöpferische Leben, sagt Nietzsche. Er fürchtet von ihr eine
Störung der Lebenskräfte und Instinkte, eine Schwächung der
Persönlichkeit, eine Stimmung der Selbstgerechtigkeit, Ironie
und zynischen Klugheit.

Wir müssen zugleich die psychologische Treffsicherheit wie
die romantische Schwärmerei dieses Philosophen kennen, um
ihm gerecht zu werden. Es ist stets etwas Wahres an jener
Schwächung der Vitalität und Unmittelbarkeit der Persönlichkeit

durch den reflektierenden, historisch-objektiven,
relativistischen Intellekt. Und es ist kaum zweifelhaft, dass die

119.0

^388 trot? der lî3t38troph3len Dmwâl?ungen der letzten ?ehn
^âìrre eine gewÌ88e Kontinuität gew3hrt hlieh.

(ìeÌ8tig heià die ?srole heute ^ien. V^arnin nicht? D8 wird
8Ìch ?eigen, oh in der europâÌ8chen Kultur die8e 833t 3ulgehen,
oh 8ie eine ^rt tîen3i883nce de8 ^8Ì3tÌ8clren erlehen wird. Der
Dur8t N3clrdern Irr3tion3l-8eeliscìren Ì8t in un8erer hetrieh83men
^eit hegredlich, welcher IVlensch hätte ihn noclr nicht ver8pürt?
Dhrigen8 ?wenn3l 8chon ti3t der Drient in die 3hendlândÌ8che
Kulturentwiclîlung eingegrillen,- ?uer8t in der 3U8gehenden /^n-
tilîe, deren 3ulgeweichter Loden d38 LhrÌ8tentum 3utn3ìrrn. D3NN

un IVlittel3lter, wo der rom3no-germ3nÌ8che Kontinent mit der
làmitiLclren Kultur und ^ivilÌ83tion in truclrtì?3re Lerührung
lî3rn. ^80... IVlîmche legen re8Ìgniert und träge die Dânde in
den Lcholh d3 j3 doclr d38 /Xhendl3nd im l_lnterg3ng hegrilten
8ei. (Üroce8 Hi8tori8cher 3cli3rt8Ìnn ?eigt un8, wie e8 nicht eigentliche

VerÜ3ll8perioden gilzt, 8vndern nur /Xutlö8ung, die neue
(Gehurt Ì8t. 8ol3nge wir Durop3 8Ìnd und die neue dehurt lceine
8iclrtl)3re Oe8t3lt 3ngenommen hât (wie 8ollte 8Ìe?), Icönnen wir
3uch nur mit den 3dàqu3ten Lildung8mitteln heilcommen. /Xn-
8t3tt 3N der ,,/Xutlö8ung Durop38" und lolglich l^lut?Io8Ìglceit
un8erer Dxi8ten? ?u ver?wedeln, könnte M3N eher 3N un8erm
Kulturreichtum verxweileln, den ein Din?elner nicht mehr Iki88en

li3nn, und von den pmlctDchen Dehen83ulg3hen un8erer ^eit
lürchten, un8ere Krâlte möchten ihnen nicht gew3ch8en 8ein.

Die Lerechtigung und Notwendigkeit der HÌ8torÌ8chen Lil-
dung lür die KenntnÌ8 und d38 Ver8tândni8 un8erer Xeit 18t wohl
erwie8en.

I^3chteile h3t die IdÌ8torie lür d38 unmittelh3re, 3lctive und
8chôpterÌ8che Dehen, 83gt I^Iiet?8che. Dr türchtet von ihr eine
Störung der Dehen8lcrâtte und In8tinl<te, eine Schwächung der
Lersönlichheit. eine Stimmung der Zelhstgerechtigheit, Ironie
und?^nÌ8chen Klugheit.

V^ir mÜ88en Zugleich die p8^chologi8che d^relKicherheit wie
die rom.3ntÌ8che Schwärmerei die8e8 ?hilo8ophen Icennen, um
ihm gerecht ?u werden. D8 Ì8t 8tet8 etw38 V^3hre8 3N jener
Schwächung der Vitâlitât und Idnmittelh3rl<eit der?er8önlich-
Iceit durch den rellehtierenden, HÌ8tori8ch-ohjelitiven, rel3ti-
vÌ8tÌ8chsn Intellekt. Dnd e8 Ì8t I<3um ^wedelhslt, d388 die

llM



Griechen ihr Innenleben und äußere Lebensgestaltung in einer
glücklicheren Harmonie vereinigt haben als der moderne Europäer.

Und doch ist die Scheidung von Tatmensch und
Geistesmensch, wobei jener eine Art Bestie, dieser ein erlöschendes
Nachtlicht seien, eine arge romantische Übertreibung. Die
Vereinigung von Aktivität und Reflexion ist eine der typischsten
Eigenschaften des Europäers, und dies schon seit einigen
Jahrhunderten. Frankreich und England sahen und sehen von jeher
Geistliche, Gelehrte, Philosophen auf ihren Ministersesseln und
haben es nicht zu bereuen. Und wie mancher Historiker war
schon politisch tätig als Diplomat oder Parlamentarier. Wie war
der große Geistesmensch Troeltsch eine übersprudelnde, kräftige

Persönlichkeit mit seinem stürmischen Auftreten und seiner
mächtigen Beredsamkeit. Auch er hat gelegentlich den Schreibtisch

mit dem Abgeordnetensitz, den Katheder mit der Tribüne
des verantwortlichen Staatsmannes vertauscht. Mögen die
Romantiker auch weiterhin diesen intellektuell-historisch gebildeten

Charakter der politischen (auch militärischen) Führer, der
Richter, Wirtschaftler usw. bedauern und verdammen, er ist ein
typisches Phänomen der abendländischen Psyche und Kultur.
Mit der Etikette „Dekadenz" ist es noch lange nicht abgetan.

Steril und schädlich wird historische Bildung im Leben dort,
wo sie durch ein unglückliches Missverständnis die spontanen
menschlichen Kräfte ersetzen will. Das kann und soll sie nicht.
Sie ist ein geistiges Gut, das wir zum Erkennen und Verstehen
unbedingt nötig haben, gewissermaßen der Schienenstrang, der
die Bahn und Richtung der Entwicklung zeichnet. Aber deshalb
ist sie noch lange nicht die Lokomotive, d.h. die motorische
Kraft. Jene intellektuellen, historisch gebildeten Führer, von
denen wir sprachen, hatten selbstverständlich doch ihre Vitalität,

ihre Entschlussfähigkeit und Schöpferkraft nötig, um etwas
zu erreichen. Am meisten können wohl die Künstler die
intellektuelle Bildung entbehren, da für sie das Schöpferische die
wichtigste Rolle spielt und die technische Durchbildung ihres
Handwerks als Bildung genügt - wenn sie eben Genie und eine
glühende Seele haben. Intellektuelle Bildung ist das Prinzip der
Ordnung, die Geschichte weist die Menschheit in die Bahnen
der Tradition, der Kontinuität, der Evolution und der historisch

1191

driecben ibr Innenleben uncl äußere Debensgestaltung in einer
glücblicberen Darmonie vereinigt baben als cler moclerne Europäer.

dncl clocb ist clie 3cbeiclung von ^atmenscb uncl (Geistes-
menscb, wobei iener eine /Vt öestie, clieser ein erlöscbencles
blacbtlicbt seien, eine arge romantiscbe Übertreibung. Die Ver-
einigung von >Xbtivität uncl I^ellexion ist eine cler t^piscbsten
biigenscbalten cles Europäers, uncl clies scbon seit einigen ^abr-
bunclerten. b^ranbreicb uncl bnglancl saben uncl seben von jeber
deistlicbe, delebrte, ?bilosopben aul ibren IVlinistersesseln uncl
baben es nicbt xu bereuen. Dncl wie mancber blistoriber war
scbon politiscb tätig als Diplomat oclerParlamentarier. V^ie war
cler grobe deistesmenscb 1"roeltscb eine überspruclelncle, bräl-
tige ?ersönlicbbeit mit seinein stürmiscben ^Xultreten uncl seiner
mäcbtigen öereclsambeit. àcb er bat gelegentlicb clen 3cbreib-
tiscb mit clem ^bgeorclnetensitx, clen lvatbecler mit cler Tribüne
cles verantwortlicben Ltaatsmannes vertauscbt. IVlögen clie kîo-
mantiber aucb weiterbin iliesen intellebtuell-bistoriscb gebilcle-
ten dbarabter cler politiscben (aucb militäriscben) b^übrer, cler
siebter, Vbrtscbaltler usw. bsclauern uncl verclammen, er ist ein
t^piscbes ?bänomen cler abenclläncliscben?s^cbe uncl Cultur.
lVIit cler l^tibette „Debaclenx" ist es nocb lange nicbt abgetan.

3teril uncl scbäcllicb wircl bistoriscbe öilclung im Deben clort,
wo sie clurcb ein unglüclclicbes lVlissverstänclnis clie spontanen
menscblicben lvrälte ersehen will. Das bann uncl soll sie nicbt.
8ie ist ein geistiges dut, clas wir xum birbennen uncl Versteben
unbeclingt nötig baben, gewissermaßen cler Lcbienenstrang, cler
clie Labn uncl I^icbtung cler bntwicblung xeicbnet. ^ber clesbalb

ist sie nocb lange nicbt clie Dobomotive, cl.b. clie motoriscbe
Xralt. lene intellebtuellen, bistoriscb gebilcleten bübrer, von
clenen wir spracben, batten selbstverstäncllicb clocb ibre Vitali-
tät, ibre bntscblusslabigbeit uncl Lcböplerbralt nötig, um etwas
xu erreicben. ^m meisten bönnen wobl clie Künstler clie intel-
lebtuelle öilclung entbebren, cla lür sie clas Lcböpleriscbe clie

wicbtigste lîolle spielt uncl clie tecbniscbe Durcbbilclung ibres
blanclwerbs als öilclung genügt wenn sie eben denie uncl eine
glübencle 3eele baben. Intellebtuelle öilclung ist clas ?rinxip cler

drclnung, clie descbicbte weist clie IVlenscbbeit in clie llabnen
cler "braclition, cler Kontinuität, cler Evolution uncl cler bistoriscb

II9l



verstandenen Lebensaufgabe. Die historischen Mächte Staat,
Gesellschaft, Recht, Religion sind die Mächte der Ordnung.
Allein „...deux dangers ne cessent de menacer le monde:
l'ordre et le désordre". Ergreifend zeichnet Valéry die Gestalt
des europäischen Hamlet, der zwischen diesen beiden Gefahren
hin- und herschwankt. Es ist klar: könnte man die historische
Kontinuität so fixieren, dass dadurch der Weg in die Zukunft
vorausbestimmt wäre, und würde man einer solchen historischen
Ordnung die Autorität einer Rechtsordnung verleihen: dann
wäre es aus mit dem Leben, die Menschheit wäre am Felsen der
Ordnung festgeschmiedet. Warnende Beispiele sind das alte
China oder Spanien nach der Gegenreformation - ein unerträglicher

Gedanke.
Es ist das typische Schauspiel der europäischen Geschichte,

dieser Kampf zwischen Traditionalismus und freiem Impuls,
zwischen Konservativismus und unabhängiger Vernunft,
zwischen dem historisch Gewordenen und dem unerprobten Neuen,
zwischen Romantik und Naturrecht, zwischen Ordnung und
Revolution. Wenn Europa der Mittelpunkt, das Gehirn der Welt
bleiben will, dann hängt das wesentlich von der richtigen
Verteilung dieser Kräfte ab. Wegwerfen von allem veralteten,
hinderlichen Kram und großzügigerWiederaufbau der schwer
heimgesuchten Welt: Politisch heißt das Verzicht auf den Nationalismus

und praktischer Ausbau der Weltpolitik; wirtschaftlich
heißt es Weltwirtschaft; geistig heißt es Universalität. Mögen
genug frische Kräfte da sein, um das Neue zu gestalten.

Armut und Kleinmut klammern sich an Treue,
Doch großen Mutes Sehnsucht glaubt ans Ewig-Neue1).

Aber mögen auch die Kräfte der Ordnung am Werke sein, die
dafür sorgen, dass diese Neugestaltung nicht in eitel
revolutionär-chaotische Anarchie ausartet. Um dies zu verhindern, müssen

die Eigenschaften der europäischen Bildung und der Wille
zur historischen Kontinuität in ihr Recht treten. Die Träger
dieser europäischen Tradition sind immer noch vorhanden und
mächtig: Staat, Gesellschaft, Kirche, Wirtschaft, die intellektuelle,

wissenschaftliche, literarische und künstlerische Kultur. —

*) Spittcler im Olympischen Frühling.

1192

verstandenen Dehensaufgahe. Die historischen IVlâchte Ltaat,
(»esellschaft, Kecht, Keligion sind die IVlâchte der Ordnung.
Allein „...deux dangers ne cessent de menacer le monde:
I ordre et le désordre". Drgreifend -eichnet Valéry die (»estait
des europäischen Idamlet, der -wischen diesen Heiden Oefahren
hin- und herschwankt. his ist Idar: könnte man die historische
Kontinuität so fixieren, dass dadurch der WeZ in die Zukunft
voraushestimmt wäre, und würde man einer solchen historischen
Ordnung die Autorität einer Rechtsordnung verleihen: dann
wäre es aus mit dem Dehen, die Menschheit wäre am Delsen der
Ordnung festgeschmiedet. tarnende Beispiele sind das alte
Ohina oder Lpanien nach der (Gegenreformation - ein unerträglicher

Oedanke.
Ds ist das typische Schauspiel der europäischen Oescluchte,

dieser Kampf -wischen 1"raditionalismus und freiem Impuls,
-wischen Konservativismus und unahhängiger Vernunft, -wi-
sehen dem historisch (Gewordenen und dem unerprohtenhleuen,
-wischen Domantik und hlaturrecht, -wischen Ordnung und
Revolution. V^enn Duropa der IVlittelpunkt, das Oehirn der V^elt
hleihen will, dann hängt das wesentlich von der richtigen Ver-
teilung dieser Kräfte ah. wegwerfen von allem veralteten, hin-
derlichen Kram und groh-Ugiger^Viederaulhau der schwer heim-
gesuchten V^elt: Dolitisch heiLt das Ver-icht auf den hlationalis-
mus und praktischer Aushau der V^eltpolitik; wirtschaftlich
Hei6t es Weltwirtschaft: geistig heilet es (Iniversalität. IVlögen

genug frische Kräfte da sein, um das HIeue -u gestalten.
>Xrmut uncl Kleinmut klammern sicl» an ^reus,
Docli Zroöen Blutes Zelinsuclit xlaulzt ans LwiF-I^eue^).

^her mögen auch die Kräfte der Ordnung am V^erke sein, die
dafür sorgen, dass diese Neugestaltung nicht in eitel revolutio-
när-chaotische Anarchie ausartet. Om dies -u verhindern, müs-
sen die Digenschaften der europäischen öildung und der Veille

-ur historischen Kontinuität in ihr Decht treten. Die Iräger
dieser europäischen Tradition sind immer noch vorhanden und
mächtig: 8taat, (»esellschaft, Kirche, Wirtschaft, die intellektuelle.

wissenschaftliche, literarische und künstlerische Kultur. —

Lpitteler im

!I92



IV
Mit Begriffen und Maßen, die dem Menschen gegeben sind,

wurde hier versucht, die Fernen und Weiten des Historischen
zu messen und zu deuten. Vom Vorgebirge aus schien der Ozean
unabsehbar — wir verfolgten das menschliche Streben, ihn zu
befahren und zu bezwingen. Wie aber, wenn wir uns über den
irdischen Standpunkt erheben und die Erde von einem
transzendenten Firmament aus betrachten? Wie winzig muss sie uns
erscheinen, und wie geringfügig ihr Werden und Wandeln. Es
gibt seltene Menschen, Weise, Dichter, Gottgläubige, die das
menschliche Getümmel hinter sich gelassen haben und vor denen
tausend Jahre erscheinen wie ein Tag. Aber auch sie erfüllen
eine historische Mission: sie sind die Vertreter des Transzendenten,

oder wie sie oft selber sagen, die Offenbarer Gottes auf
Erden. Es sind die tiefsten Geister, die die Sehnsucht nach dem
Transzendenten verspüren, und es sind die erschütterndsten
Kapitel der Weltgeschichte, die von Religionen und Glaubenshelden,

von den Kämpfen und Leiden hoher Menschenseelen
erzählen. In der Beziehung weist auch die Geschichte hin zum
Transzendenten, indem sie es in seinen existenziellen Erscheinungen

zeigt. Nietzsche, der die tiefen Möglichkeiten der
Geschichte wohl kannte, weiß, warum er sagt: „Glaubt einer
Geschichtschreibung nicht, wenn sie nicht aus dem Haupte der
seltensten Geister herausspringt..." Aber hüten müssen wir
uns auch vor jener Art der Geschichtsphilosophie, die das
Transzendente mit der Menschheitsgeschichte vermischen oder gar
identifizieren will, die sogenannte Immanenzphilosophie. Wie
mutet es doch an, wenn Hegel sagt, die Geschichte sei das Feld
der Ehre Gottes! Würde es jemand wagen, nach der Vorstellung
einer Tragödie von Shakespeare, wo zuletzt die meisten
Personen tot daliegen, auf die Rampe zu treten und dem Publikum
zu verkünden : „Die Bühne ist das Feld der Ehre Gottes." Welcher

Zyniker tritt noch an die Rampe des Welttheaters, über die
das Blut in Strömen hinabfließt, um zu verkünden, dies sei das
Feld der Ehre Gottes? Er würde von der Wut des Volkes in
Stücke zerrissen.

Ebenso unnütz ist die Frage nach dem Ende der Menschheit,
solange die Sterblichkeit das Los des einzelnen Menschen ist.

1193

IV
IVliì KegriHen und lVIahen, die dem IVlenschen gegehen sind,

wurde hier versucht, die Kernen und ^Veiten des historischen
cu messen und cu deuten. Vom Vorgehirge aus schien der Dcean
unahsehhar ^wir verlolgten das menschliche Ztrehen, ihn cu he-
lahren und cu hecwingen. V^ie aher, wenn wir uns üher den
irdischen Ltandpunlct erheizen und die Krde von einem
transcendenten Firmament aus hetrachten? V^ie wincig muss sie uns
erscheinen, und wie geringlügig ihr V^erden und wandeln, his

giht seltene IVlenschen, V^eise, Dichter, (lottgläuhige, die das
menschliche (Getümmel hinter sich gelassen hahen und vor denen
tausend bahre erscheinen wie ein tag. >Xher auch sie erlüllen
eine historische IVlission: sie sind die Vertreter des transcen-
denten, oder wie sie olt seiher sagen, die Dllenharer (Lottes aul
Krden. his sind die tielsten (leister, die die Zehnsucht nach dem
transcendenten verspüren, und es sind die erschütterndsten
Kapitel der Weltgeschichte, die von Religionen und (llauhens-
Helden, von den Kämplen und Deiden hoher IVlenschsnseelen
ercählen. In der öeciehung weist auch die (beschichte hin cum
transcendenten, indem sie es in seinen existenciellen hirschei-

nungen ceigt. hlietcsche, der die tielen IVlöglichheiten der (be-
schichte wohl Icannte, weih, warum er sagt: „(llauht einer (be-
schichtschreihung nicht, wenn sie nicht aus dem Haupte der
seltensten (beister herausspringt..." ^Xher hüten müssen wir
uns auch vor jener ^rt der (bescluchtsphilosophie, die das trans-
cendente mit der lVlenschheitsgeschichte vermischen oder gar
identilicieren will, die sogenannte Immanencphilosophie. ^Vie

mutet es doch an, wenn Idegel sagt, die (beschichte sei das Held
der htre (bottes! V^ürde es jemand wagen, nach der Vorstellung
einer tragödie von Zhalcespeare, wo culetct die meisten
Personen tot daliegen, aul die Kämpe cu treten und dem Kuhlilcum
cu verbünden: „Die Kühne ist das Held der Kìrre (bottes." ^Vel-
cher ^^ilcer tritt noch an die Kämpe des V^elttheaters, üher die
das Klut in Ztrömen hinahlliellt, um cu verbünden, dies sei das
Keld der Klare (lottes? Kr würde von der V^ut des Vollces in
Ztüclie cerrissen.

Khenso unnütc ist die Krage nach demKnde der IVIenschheit-
solange die Zterhlichheit das Dos des eincelnen IVIenschen ist.

,193



Was geht es uns an, ob zuletzt die Erde durch einen andern
Himmelskörper zertrümmert wird, ob Christus wiederkehrt oder
das kommunistische Paradies den Abschluss bildet, oder ob Du-
bois-Reymonds berühmter letzter Mensch an der letzten Kohle
die letzte Kartoffel brät, solange wir um uns nichts sehen als
Vergehen und Sterben, solange unser Weg unabänderlich eingeht in
das Tor des Todes. In der grenzenlosen Dämmerung der Ewigkeit

ist das Menschenleben nur das Aufblitzen eines Funkens.
Sollte nicht dieser Funke eine Heimat haben in einem unendlichen

Licht? In solche überhistorische Sphären erhebt sich
Rainer Maria Rilkes Sonett an Orpheus :

Wandelt siçh rasch auch die Welt
wie Wolkengestalten,
alles Vollendete fällt
heim zum Uralten.

Uber dem Wandel und Gang,
weiter und freier,
währt noch dein Vor-Gesang,
Gott mit der Leier.

Nicht sind die Leiden erkannt,
nicht ist die Liebe gelernt,
und was im Tod uns entfernt,

ist nicht entschleiert.
Einzig das Lied überm Land
heiligt und feiert.

Kennt ihr das ewige Menschenlos aus Glück und Schmerzen
Seht ihr die flüchtigen Wolken der Weltenwandlung?
Hört ihr das heilige geheimnisvolle Lied?

HANS RUDOLF VON SALIS

1194

Was geht es uns an, oh ^ulet^t die Drde durch einen andern
Idimmelskörper Zertrümmert wird, oh Dhristus wiederkehrt oder
das kommunistische?aradies den /^hschluss hildet, oder oh Du-
Hois-Iìe^monds herühmter letzter IVlensch an der letzten Isolde
die letzte Ivartollel hrät, solange wir urn uns nichts sehen als Ver-
gehen und Lterhen, solange unser Weg unahänderlich eingeht in
das "kor des diodes. In der grenzenlosen Dämmerung der Ewigkeit

ist das lVIenschenlehen nur das /^ulhlit^en eines Runkens.
Zollte nicht dieser Dunke eine Ideimat balzen in einem unendlichen

Diclrt? In solche üherlnstorische Zphären erheht sich
Idainer lVIaria Idilkes Zonett an Drpheus:

wandelt si?li rascl, sucli die ^Velt

wie V^olkenZestsIten,
slles Vollendete källt
lie im ?um kdrslten.

tillzer dem ^Vsndel und Llsng,
weiter und kreier,
wslirt neckt dein Vor-Lessnx,
(lott mit der t^eisr.

l^Iiclit sind die beiden erlcsnnt,
niclit ist die I^icl>e gelernt,
und wss im d^od uns entkernt,

ist niclit entsclileiert.
Dn?ix dss I^ied ül>srm ksnd
lieiÜFt und keiert.

I^ennt ihr das ewige IVlenschenlos aus (dlück und 8chmer?en?
3eht ihr die Ilüchtigen kolken der Weltenwandlung?
Idört ihr das heilige geheimnisvolle Died?

lk^Z k^UVOÛ^ V0>l S^IS

,194


	Über den Wert der historischen Bildung

