Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 27 (1925)

Heft: 19-20

Artikel: Uber den Wert der historischen Bildung
Autor: Salis, Hans Rudolf von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DEN WERT DER HISTORISCHEN BILDUNG

(In memoriam Emst Troeltsch)

I

Ist die Geschichte heute noch ein Pfeiler der menschlichen
Bildung? Hat die historische Bildung noch emen notwendigen
Wert fiir das Leben? Und zwar fiir das aktive wie fiir das kon-
templative Leben, fiir den praktischen und schi:ipferischen Men-
schen wie fiir den rezeptiven Geistesmenschen; fiir alle jene, die
im lebendigen Organismus der Kultur stehen, um 1thn erkennend
in geistigen Besitz zu verwandeln, oder um fortzuweben an dem
schweren, kostbaren Stoff der europiischen Kultur.

Geschichte, Bildung, Kultur —ja: Worte, Worte, Worte! ruft
es uns aus der Seelennot unserer Zeit entgegen, die unter den
Papierbergen des tintenklecksenden Sikulums zu ersticken
droht; die so genug bekommen hat von dem allzu intellektua-
listisch und betriebsam gewordenen europiischen Geist und Zu-
flucht sucht in allerlei Mystizismus und Anarchismus. Oder der
zivilisierte Biirger eines mechanisierten Zeitalters versteht schon
die Worte von Bildung und Kultur gar nicht mehr, da fiir ihn
Leben nichts anderes mehr heifit als ein konomisches Problem
moglichst zweckn dfig l6sen.

Allein unsere Frage nach dem Wert der historischen Bildung
ist nicht so miiflig, wie es den Anschein hat. Es handelt sich um
Dinge von tiefer Wichtigkeit, und das Kultur- und Geistesleben
der Menschheit ist ein Phinomen von grofiter Lebenskraft und
Eigenart. Wo irgend der Mensch zum Bewusstsein erwacht und
den Einfliissen seiner Umgebung ausgesetzt ist, wo immer er
sich mit dem Leben und der Welt auseinanderzusetzen hat und
seine Existenz erhalten und gestalten muss, da erwacht sein
Geist, tastend, ahnend, fragend zunichst, um immer mehr Be-
ziechungen herzustellen zu seiner Umgebung, die er kennen und
beurteilen und letztlich beherrschen lernt. Der moderne Mensch
wird in eine hochentwickelte und komplizierte Kulturwelt hin-
eingeboren, in deren Mechanismus er unentrinnbar einbezogen
wird, die er sich aber geistig aneignen kann. Diese lebhafte,
fruchtbare Beziehung, die den menschlichen Geist mit der Kul-
tur verbindet, ist eben die Bildung. Bildung ist ein psychischer

1174



Vorgang, der zunichst beschauend und erkennend Kulturwerte
aufnimmt und assimiliert, wodurch die geistige Personlichkeit
erst sich entwickeln und ausreifen kann. Durch seine Bildung
erst verschafft sich der Mensch die Moglichkeit, selbstindig und
schopferisch in das Leben der Kultur einzutreten. Zwar ist der
Bildungsmensch gerade heute vielfach in Verruf geraten, aber
eigentlich nur deshalb, weil sich so Manches als Bildung auf-
spielt, was nichts oder nur wenig mit echter Bildung gemein hat:
sel es das trockene, schulmeisterliche Biicherwissen, Menschen,
die als wandelnde Lexika oder als exklusive Spezialisten einen
unerbaulichen Anblick bieten; sel es der intellektuelle oder dsthe-
tische Snobismus, der in seiner Aufgeblasenheit die Tempel der
Bildung entweiht. Doch wir kénnen ruhig das Kapitel der Pe-
danterie, Halbbildung und Schaumschligerei iiberschlagen und
das Feld der echten, hohen Bildung betreten. Jener Bildung, wo
nicht die Eigenart der Persénlichkeit vom Wissensstoff erstickt,
sondern im Gegenteil von stets neuer Anregung und Durch-
dringung aus allen Lebens- und Kulturgebieten vertieft, ver-
feinert und befruchtet wird. Wo Oberflachlichkeiten und Ein-
seitigkeiten ausgeschlossen sind, und eine méglichst universelle
Ausbildung des Individuums angestrebt wird. Der Verstand
darf nicht tyrannisch die Seele unterdriicken, der esprit de géo-
métrie nicht den esprit de finesse verdringen, und die raisons
du cceur sprechen ihre sonore Sprache, fiir die der geniale Bil-
dungsmensch Pascal ein tiefes Empfinden hatte. Der universell
Gebildete wird den Sinn fiir das Allgemeine und die Einordnung
des Einzelnen in dieses Allgemeine haben, unerlisslich ist das
Unterscheidungsvermégen von Wesentlichem und Nebenséch-
lichem. Exr muss also eine vollendete geistige Reife erreichen und
einen untriiglichen kritischen Sinn. Letzten Endes sind diese
Eigenschaften und der Trieb zur Universalitit und Synthese ein
Mysterium. Intellekt und Intuition fithren zwar weit auf diesen
Wegen. Durch rationale Erkenntnis und durch intuitives Er-
fithlen kann der Geist die Brennpunkte der Kultur annidhernd
bestimmen, kann er begreifen, wie alle ithre Teilkrifte im Ge-
samtorganismus funktionieren. Er braucht dann in seiner Er-
fahrung und Bildung nicht die Teilgebiete der Kultur alle hand-
werklich beherrschen zu kénnen, um doch ihre Stellung und

1175



Bedeutung im Kulturganzen zu verstehen. Er kann ohne medi-
zinische und juristische Examina doch die Stellung der Medizin
und Jurisprudenz im allgemeinen Kriftespiel ermessen.

Allein er wird auch bald die Grenzen der menschlichen Denk-
und Erkenntnisfihigkeit erreicht haben, jene Grenze, wo be-
wusste geistige Funktion nicht mehr eingreifen kann in das un-
bekannte Getriebe metaphysischer Realititen.

Bisher haben wir den Geist in jener Freiheit betrachtet, die
thm 1m Stadium des individuellen Bewusstseins und der reinen,
hemmungslosen Kontemplation eigen ist. Doch 1n diesem Sta-
dium bleibt er noch das Geheimnis des Individuums; sobald er
sich offenbaren will, ist er an die Materie gebunden, nur durch
sie wird er fiir uns erkennbar, erst als Gebirde, als Wort und als
Tat tritt er dulerlich in Erscheinung. Der passive Bewusstseins-
zustand ist nur fiir das Ich unmittelbar erkennbar, auf alles Gei-
stige in anderen Individuen miissen wir durch seine duflerlichen
Manifestationen schliefen; nur mittelbar, aus seiner Zeichen-
sprache, erkennen und verstehen wir fremdes Geistige. Doch
wir konnen die Individualpsychologie auf sich beruhen lassen
und zur Betrachtung der Gesamtheit fortschreiten: wie duflert
sich der Geist schlechthin im Ganzen des Menschheitslebens,
hat er auch dort eine verstindliche Zeichensprache offenbart,
gewisse typische, konstante Auflerungsformen ausgebildet?

Es muss vorausgeschickt werden, dass auch das Materielle,
selbstandig, in naturhaft-elementarer Weise sich auflert. Weder
die Lebensgeschichten der Individuen noch die der Vélker er-
zihlen, dass lauter bewusste Geistigkeit diese Lebensliufe re-
giert habe. Das Verhiltnis Geist—Materie ist oft genug eine Tra-
godie; in der brutalen Ubermacht des Naturhaft-Elementaren
iiber das Geistige liegt das stirkste Argument der pessimistischen

Philosophie:

,»Denn zwischen Herz und Stein gewinnt der Stein die Schlacht** 1).

Doch hat der Geist die Moglichkeit, formend, umgestaltend,
wirkend einzugreifen, wodurch er dann allerdings gewisse typi-
sche AuBerungsformen ausbildet.

1) Spitteler in Prometheus der Dulder.

1176



Jacob Burckhardt stellt fest, dass ,,das Geistige wie das Ma-~
terielle wandelbar ist und der Wechsel der Zeiten die Formen,
welche das Gewand des dufleren wie des geistigen Lebens bilden,
unaufhérlich mit sich rafft*2). Also in zweifacher Art duflert sich
das Verhiltnis Geist—Materie nach Burckhardt: als Wandlung
und als Form. Als Verlauf und als Struktur, wobei die Struktur
dem Verlauf nachfolgen muss, gleichsam wie die Harmonie der
Melodie in der Musik.

In der Erkenntnis dieser Vorginge liegt nun eben das Thema
der Geschichte : in jener dhnlichen dynamischen Grundrichtung
von Materie und Geist, wobei davon ausgegangen wird, ,,wie
erstlich das Geistige, auf welchem Gebiete es auch wahrgenom-
men werde, eine geschichtliche Seite habe, an welcher es als
Wandlung, als Bedingtes, als voriibergehendes Moment er-
scheint . . ., und wie zweitens alles Geschehen eine geistige Seite
habe, von welcher aus es an der Unverginglichkeit teilnimmt,"

,,Und nun das grosse, durchgehende Hauptphinomen: es
entsteht eine geschichtliche Macht von hochster momentaner
Berechtigung; irdische Lebensformen aller Art: Verfassungen,
bevorrechtete Stiande, eine tief mit dem Zeitlichen verflochtene
Religion, ein grosser Besitzstand, eine vollstindige gesellschaft-
liche Sitte, eine bestimmte Rechtsanschauung entwickeln sich
daraus ... Allein der Geist ist ein Wiihler und arbeitet weiter.
Freilich widerstreben diese Lebensformen einer Anderung, aber
der Bruch, se1 es durch Revolution oder durch allmahliche Ver-
wesung, der Sturz von Moralen und Religionen, der vermeint-
liche Untergang, ja Weltuntergang kommt doch. Inzwischen
aber baut der Geist etwas Neues, dessen dusseres Gehiuse mit
der Zeit dasselbe Schicksal erleiden wird‘?).

Im weitesten Sinne gefasst, nennt man dieses von Burckhardt
so eindriicklich gezeichnete ,,Hauptphinomen® Kultur. Kultur
1st konkretisierter, in der Geschichte der Menschheit offenbarter
Geist.

Wir konnen davon absehen, nun die Eigenart der Kultur und
ihre mannigfaltigen Auflerungsarten zu analysieren. Ja es ist ge-
radezu irrefithrend, rein abstrakt die Kultur in Begriffe fassen

1) Weltgeschichtliche Betrachtungen.
2) Burckhardt a.a. G

1177



zu wollen, da das formale Denken allein threm Wesen nicht ge-
recht zu werden vermag. Hier kann nur die Geschichte und ihre
Methoden uns weiterhelfen. Die Kultur, haben wir gesehen, ist
ein Produkt des gesch chtlichen Lebens und wird gemeinhin als
dessen wertvollstes Produkt anerkannt. Sie ist nur erfassbar,
wenn man sie im Wandel der Zeiten aufsucht und ihre konkreten
Formen betrachtet. Das geschichtliche Denken wird sowohl
threm Wandlungs- wie ithrem Strukturcharakter gerecht. Die
Erkenntnis des historischen Lebens bringt auch die Erkenntnis
der Kultur mit sich.

I1 ;

Wir sind auf das Vorgebirge gelangt, wo der Blick sich 6ffnet
auf den Ozean des historischen Lebens. Das Bewusstsein eigener
menschlicher Winzigkeit und der unheimlichen Unabsehbarkeit
des Weltmeeres ist erdriickend. Wo hat es seine Grenzen, und
welches sind seine Tiefen, was bedeutet der Zauber seiner
Schonheiten und die Raserei seiner Stiirme?

Wenn der Tag die letzten Falten seines Strahlengewandes von
der Wasserfliche wegrafft und der monotone Dimmerungs-
schleier auf die Unendlichkeit niedersinkt, dann scheint es noch
zu wachsen in die Weite, und es ist dann eine einzige Einheit, in
der die Wogen rhythmisch rollen. Bewegtheit in der Ruhe, ewige
Wandlung und doch dasselbe Wesen.

Allein der Charakter des Menschen 1st Frechheit. Ehe er das
Meer recht kennen konnte, baute er sich ein Floss, dann einen
Nachen und dann ein Schiff, um es zu befahren. Spiter baute er
sich ein Schiff und fuhr in das Meer der Weltgeschichte hinaus.

Alles menschliche Unternehmen ist Kiihnheit, Entschluss.
Bewiesen wird erst nachher. Geisteswissenschaft ist immer ein
Wagnis —iibrigens nicht so viel gewagter als exakte Wissenschaft:
wer weil} denn, dass die Gerade die nichste Verbindungslinie
ist zwischen zwei Punkten ? Der grosse franzésische Dichter und
Mathematiker Paul Valéry schreibt: ,,La Greéce a fondé la géo-
métrie . . . C’était une entreprise insensée. Nous disputons encore
sur la possibilité de cette folie®).

) Variété: ,,La crise de ’esprit™.

1178



Mit der Geschichte steht es nicht anders, denn auch sie 1st
emer ,,Verriicktheit’ entsprungen. Sie will das Woher und Wo-
hin der Vélker kennen, das Entstehen und Vergehen von Staaten,
Religionen, Kiinsten, Kulturen begreifen, die Geschichte der
Menschheit erforschen. Eine gewaltige, eine universelle Ver-
riicktheit. Denn der Historiker will auf einmal der Mann sein,
der alles weif}, der in der Seele des Menschen lesen kann und
die Krifte und Triebe und Ursachen seiner Handlungen kennt.
Er erforscht das Menschenwerk seit den friihesten Zeiten der
Menschheit bis zu den Erzeugnissen komplizierter Modernitit,
wo das Leben in fast unloslicher Verwobenheit wie ein flamischer
Bilderteppich ausgebreitet liegt. Er will die Geheimnisse von
Feldherren und Staatsminnern erraten und Dichtern und Hei-
ligen in thre Himmel folgen. Er erklart die Bedeutung der
menschlichen Gemeinschaften, Korporationen, Massen und er-
eifert sich iiber das Verhiltnis des Individuums zur Gesellschaft.

Wahrhaftig, ein wahnsinniges Unternehmen; auch es wurde
schon von den Griechen geiibt, und wir streiten noch iiber die
Moglichkeit dieser Verriicktheit. “Though this be madness, yet
there is method in't,”’ das war und ist immerzu der Ausweg;
man macht den Wahnsinn zur Methode. Innerhalb seiner intel-
lektuellen Gegebenheiten erbaut sich der Mensch seine geistige
Welt, mag er sich auch des hypothetischen Charakters ihrer
Fundamente bewusst sein; gewisse aprioristische Ausgangs-
punkte sind dabel nétig, von denen aus die Vernunft weiter-
schreiten kann. Nur muss man sich hiiten, diese Aprior1 zu ver-
absolutieren, sie sind selber den Standpunkten unterworfen, auf
die man abstellt. (Auch sie sind historisch bedingt.) Wir gehen
vom Standpunkt des Intellekts aus und gelangen damit zur
Logik.

Ernst Troeltsch, ,,einer der merkwiirdigsten und gewaltigsten
Menschen unserer Zeit* (Meinecke), hat dem logischen Problem
der Geschichtsphilosophie sein letztes Werk gewidmet!). Dieses
Buch, eine der erstaunlichsten Leistungen moderner Wissen-
schaft und Universalitit, gibt eine bis in die letzte Faser drin-
gende Analyse des geschichtslogischen Problems. Das ganze

1) Ernst Troeltsch: Der Historismus und seine Probleme Erstes. Buch: Das logische Problem der
Geschichtsphilosophie. Tiibingen 1922

1179



bisherige historische und geschichtsphilosophische Denken wird
emer vielfaltigen Krit.k unterzogen. ,,Diese Wanderung durch
die Galerie der Denker von Hegel und Ranke an zu Karl Marx
und den west-europiischen Positivisten und wieder zuriick zu
den neueren deutschen Denkern bis zu Simmel und Max Scheler
und dann wieder zu Croce und Bergson ist eine kaum iiberbiet-
bare Glanzleistung des modernen Historismus iiberhaupt*?).

Troeltsch geht aus von der formalen Geschichtslogik, die als
Theorie der empirischen Geschichtswissenschaft zugrunde liegt.
Er stellt den Historismus dem Naturalismus gegeniiber, d.h. er
zeigt den polaren Gegensatz historischer und naturwissenschaft-
licher Methode. Er gibt zwar zu, dass zwischen den beiden Polen
gewisse Disziplinen den beiden Methoden verpflichtet sind, wie
z.B. die Soziologie auf der einen, die Biologie auf der anderen
Seite. Aber er hilt auf strenge logische Scheidung der beiden
Methoden und folgt darin, sie zugleich modifizierend, der soge-
nannten siidwestdeutschen Schule; er verweist auch auf den
Methodendualismus bei Spengler, der die beiden Dinge recht
anschaulich als Systematik (= Naturalismus) und als Physiogno-
mik (= Historismus) bezeichnet.

Neben die kausal-mechanische, auf die Gesetzlichkeit gerich-
tete Denkweise der Naturwissenschaft setzt er die auf das an-
schaulich Eine und Individuelle gerichtete, den lebendigen Ver-
lauf verfolgende Denkweise der Geschichte. Das naturwissen-

schaftliche Denken fiihrt in das Reich der Gesetze, das geschicht-
liche Denken in das Reich der Gestalten. ,,Und beide miinden

gemeinsam ein in den Urgegensatz aller Logik, den Gegensatz
des Allgemeinen und des Besonderen, das erstere iiberwiegend
die eine, das andere iiberwiegend die andere Seite betonend.*
(S.552.)

Was wir oben als Form oder Struktur des historischen Lebens
kennen gelernt haben, ist in den Begriff des Individuellen gefasst;
formallogisch ist fiir Troeltsch das Individuelle eine zusammen-
gesetzte, kollektive Einheit, im Gegensatz zum Element, das eine
irreduktible, kleinste Einheit 1st.

1) E. Meinecke: E. Troeltsch und das Problem des Historismus, in Die deutsche Nation, 5. Jahr,
1923 Wohl die bisher wichtigste Kritik des Buches und der Person Troeltschs.

1180



Was wir als Wandlung, Verlauf kennen gelernt haben, wird
zur geschichtlichen Entwicklung und entspricht in gewissem
Sinne der Kausalititsrethe des mathematischen Naturalismus.

Endlich 1st das geschichtliche Leben nicht an der mathe-
matischen Zeit messbar, sondern nur in seiner konkreten Dauer,
in der durée réelle Bergsons erfassbar. So dass der Gegensatz der
beiden Logiken auf folgendes Schema gebracht werden konnte:

Mathematik—Naturwissenschaft : Element—Kausal-Reithe—

mathematische Zeit.

Geschichte : das Individuelle-historische Entwicklung-reale

Dauer.

Es ist klar, dass damit nur eine logisch duflerst zugespitzte
Formulierung des Problems vorliegt. In gewissem Sinne miissen
beide Denkweisen auf den gesamten Erfahrungsstoff angewendet
werden. In der positivistischen Geschichtsauffassung hat sogar
eine weitestgehende Anwendung der naturalistischen Logik auf
die Geschichte stattgefunden: die historische Entwicklung ist
dort eine blofle Kausalreithe und das Individuelle der Schnitt-
punkt einer Anzahl von Kausalreithen. Allein der kausal-realen
Betrachtungsweise entgeht ein wichtiger Teil des historischen
Phinomens, und dann kann es eben nie auf ein kleinstes Irreduk-
tibles zuriickgefithrt werden. Es bleibt immer das komplexe
,unbegreiflich Eine und Originelle”, womit das Wesen des
Historischen wohl am besten getroffen wird (und das in seiner
etwas mystischen Unklarheit als eine jener berithmten ,,Dunkel-
heiten” dem deutschen Denken vorgeworfen wird.)

" Aus diesem theoretischen Halbdunkel erlsst uns das Tages-
licht des Asthetischen. Es bannt alle Erscheinungen in das Ge-
milde seiner Formen- und Anschauungswelt und baut goldene
Briicken iiber die Abgriinde der Widerspriiche. Die Briicke der
Kiinste fiihrt so weit, dass Lionardo meinte, man kénne auf 1hr
zu Gott gelangen, und wenn man 1thn gefunden habe, mége man
sie hinter sich abbrechen. Lionardos spiter Landsmann, Bene-
detto Croce, hat seinerseits das Asthetische auch theoretisch n
seine universelle Bedeutung wiedereingesetzt: er geht vom Em-
pirischen und Einzelnen aus, so dass thm das Individuelle in
erster Linie als Asthetisches erscheint. ,,Das Asthetische ist
thm dementsprechend wie bei Vico, Hamann und Herder

1181



entwicklungsgeschichtlich und sachlich die Ur- und Grund-
funktion des Geistes; aus thm erst entspringt alle Gegenstind-
lichkeit und Anschauung iiberhaupt. Erst an es schliefit sich
das Denken an, usw.” (Troeltsch).

An es schliefit sich auch die empirische Historie und die Ge-
schichtschreibung an. Die Geschichtswissenschaft mit ihren aus-
gebildeten Arbeitsmethoden bereitet das Material, aus dem man
die Rekonstruktion vergangener Zeiten aufbauen kann. Sie ver-
schafft sich Kenntnis von einer groflen Menge von Einzelnem,
Dinglichem, Erfahrbarem und beschreibt es, indem sie die Zu-
sammenhinge und Sinninhalte zum Teil real-kausal ableitet,
zum Teil divinatorisch-intuitiv herstellt. Das kann in der ge-
lehrten Form von peinlich-detaillierten Untersuchungen ge-
schehen oder in dem weiteren Gewande von grofien Darstellun-
gen, nie gelangt der Historiker zu jener formelhaft-dogmatisch
abgeschlossenen Systematik wie der Naturwissenschaftler, er
bleibt immer, natiirlich mehr oder weniger, ein Essayst. Ver-
treter anderer Disziplinen lieben es, ein wenig mitleidig auf die-
sen gewissen naiven Empirismus des Historikers hinabzublicken.
Sein Wesen liegt aber gerade in seiner Vereinigung von Syste-
matik und Literatur, von Abstraktion und Anschaulichkeit, von
Konstruktion und Beschreibung, von Allgemeinem und Singu-
lirem, von Logik und Sehertum, von Realismus und Phantasie,
von Wissenschaft und Kiinstlertum. Uber diesen Vielheiten und
Gegensitzlichkeiten erhebt sich der Kuppelbau einer univer-
salen Geistigkeit — dem Historiker eréffnen sich, die Grofle
seiner Personlichkeit vorausgesetzt, unerhorte Maéglichkeiterr.
Als Geschichtschreiber ist er der Bruder des Dichters, die lite-
rarische Form gehort thnen gemeinsam. Das Formen, Darstellen
der Begebenheiten, das Beschworen von Lebensbildern und
Menschen, das Neu-aus-sich-Schaffen eines in sich aufgenom-
menen Stoffes — dies hat der Geschichtschreiber vom Dichter.
Und anderseits ist die Dichtung der Geschichte tief verpflichtet.
Voltaire, Schiller, Anatole France und andere haben literarisch
und wissenschaftlich gleich wertvolle Geschichte geschrieben;
der historische Roman und das historische Drama sind von
W. Scott bis zu Mereschkowsky, von Goethe bis zu Strindberg
und Bernhard Shaw fruchtbar geblieben. Fiir Hebbel und

1182



G. Hauptmann sind dramatische Handlung und Bewegung mit
Historie sogut wie 1dentisch: ,,wenn nurder Geistdes Lebens in
einem Drama weht . . . kann es sehr historisch sein,* sagt Hebbel.
Dass das Individuelle, Singulire auch fiir die Dichtung ein
asthetischer Grundbegriff ist, braucht kaum gesagt zu werden —
die ganze europiische Romantik lebte ja davon. Eine fast unfass-
liche Einfiihlungsgabe in das Individuelle und Historische setzt
einen bei zeitgenossischen Dichtern und Schriftstellern wie
Maurice Barrés, Hugo von Hofmannsthal und R. M. Rilke in
Erstaunen und Entziicken : die Stadtmauern von Aigues-Mortes,
das musée du roi René im Jardin de Bérénice ; der wahnsinnige
Karl VI. oder die Suche nach dem Leichnam Karls des Kiihnen
oder die geisterhaften, unheimlichen Erlebnisse in dem aristo-
kratischen Alt-Dinemark, alles in den Aufzeichnungen des Malte
Laurids Brigge — das sind historische Atmosphiren, atme nur in
thnen und du atmest vergangene Jahrhunderte, frithe Menschen,
alte Hauser und Hallen 1n dich.

Mancher Dichter war schon ein gréflerer Geschichtschreiber
als der beste Forscher; man darf sich fiiglich fragen, ob der
herrlichste Roman der Weltliteratur, Tolstois Krieg und Frieden,
nicht auch das erste Werk aller Geschichtschreibung ist. —

Die gliickliche Entdeckung des Individuellen und Astheti-
schen hat uns vorerst die Furcht vor dem Meer der Geschichte
genommen; wir haben daraus unser Schifflein gebaut und sind
ohne Zaudern in das lustige Geplitscher hinaus gefahren, in der
Seele lauter gliickliche Verlorenheit in die Lyrik und in das Pa-
thos des Wellenrauschens. Allemm menschliche Ungeduld und
Sehnen lassen uns keine Ruhe, wir wollen wissen um die stete
Bewegung und Wandlung um uns und wollen die Richtung und
das Ziel finden des Weltenstromes.

,,Entwicklung” nannte die Geschichtslogik jene Tendenz der
Wandlung und Richtung des historischen Lebens. Troeltsch
untersucht bis ins letzte den Entwicklungsbegriff, der bei seiner
Durchwirkung von Anschaulichem und Ideellem auflerordent-
liche Schwierigkeiten bietet. Die Erzeugung des Gegenstandes
durch das Denken der neukantischen ,,Formdenker™ versagt an
diesem Punkte vollig. Wertvolle Hilfe entstand dem Geschichts-
denken in der modernen von Frankreich ausgehenden Biologie

1183



und witalistischen Philosophie. Bergson und Driesch werden von
Troeltsch herangezogen. ,,(Bergsons) entscheidender Gniff ist,
dass er die kausal-mechanistische positivistische Denkweise oder
den Kantischen kategorialen Verstand als etwas wesentlich prak-
tisch Gerichtetes und Bedingtes, als aus der Richtung des han-
delnden Willens auf beherrschbare Wiederholungen und Gleich-
heiten, auf Riaumlich-Festes und raumzeitlich Begrenzbares her-
vorgehend ansieht.”” Die Bewegung oder Entwicklung aber ist
nicht mehr Begriff, sondern ,,sie 1st thm die metaphysische Re-
alitit an sich™. In der Intuition liegt die ,,Fahigkeit einer Selbst-
versetzung in den inneren Strom und die Gerichtetheit des
Lebens oder des Bewusstseins iiberhaupt™*. Mag auch noch nie
eine Philosophie dem Wesen des Lebens so nahe gekommen sein
wie die Bergsons, fiir die Konstruktion des realen Geschichts-
prozesses ist sie nicht unmittelbar verwendbar. Auch hier muss
zunichst vom Individuellen ausgegangen werden, da das Allge-
meine existenziell nur im Individuellen lebt. Zunichst kann also
der Entwicklungsbegriff ein ,,auf geschlossene, anschaulich und
real-kausal zusammenhingende, in der Zeit bereits vollendete
Geschehensgruppen (Geschichte von Epochen, Kulturen, Staa-
ten usw.) angewendet werden . .. Es werden in erster Linie also
Einzel-Entwicklungskreise sein, die sichso ergeben . . . “ Gewon-
nen werden diese Entwicklungsbilder auf dem Wege der raffi-
niert ausgebildeten, anschmiegsamen historischen Forschungs-
und Darstellungsmethode und empirischen Geschichtslogik.
Aber diese Einzelkreise drangen zu Verbindungen, die iibrigens
in der real-kausalen und anschaulichen historischen Kontinuitit
vorliegen — auf diesem Wege gelangt man zur Universal-
geschichte.

Aber machen wir uns durchaus keine Illusionen; auch bei der
sorgfiltigsten Herausarbeitung des historischen Entwicklungs-
begriffes bleibt ein logisch nicht fasslicher, mysterioser Rest. Es
1st nun einmal so, dass das Geschichtsbild nicht wie das natur-
wissenschaftliche Weltbild exakt und systematisch abgeschlossen
werden kann. Das Individuelle, die Entwicklung, die konkrete
Dauer sind uns letzten Endes unfasslich, und das ist nur der
logische Ausdruck dafiir, dass das Leben und die Existenz der
Menschheit letzten Endes unfasslich sind = wir befinden uns auf

1184



jener assiette tournante, von der Montaigne spricht. Und doch
ist dem Menschen das lebendige Geschichtsbild natiirlicher als
das kiinstliche der Naturwissenschaften. ,,Diese Logik des Wer-
dens und der Verwandlung ist nirgends so unmittelbar uns auf-
gedringt als von der Geschichte, in der wir ja selber dieses
Werden sind und die Logik des Werdens nur unser eigenstes
Selbstverstindnis 1st: in jedem Moment ein anderer und doch
ein einheitliches Wesen.” (Troeltsch.)

Aus diesem ewigfliessenden, nie ganz greifbaren Charakter
der Geschichte stammt die vielgenannte heutige ,,Krise des
historischen Denkens*; sie entspringt aus dem aufweichenden
Relativismus, der alles ins Wanken bringt und nichts Absolutes
mehr kennt und fatalerweise zum Skeptizismus und zur Anarchie
fithrt. In diesem FlieBenden den festen archimedischen Punkt
zu finden, war Troeltschs hochstes Streben. Er weist uns folgen-
den Weg: Geschichtslogik und empirische Historie liegen inner-
halb der reinen Kontemplation. Da es nun aber keine rein kon-
templative Wissenschaft und keine rein kontemplative Ge-
schichte gebe, die nicht ausmiinden in das Verstindnis der
Gegenwart und Zukunft, so miisse auch die Universalgeschichte
dem Verstindnis der Gegenwart dienen und zugleich der Zu-
kunft gewissermaflen das Programm schreiben. Er sucht ,,aus
der Geschichte Erkenntnis fiir das Leben* und Weiterbildung
des geschichtlichen Lebens aus der historisch verstandenen Ge-
genwart heraus. .., ,,damit miindet die Geschichtsphilosophie
in die Ethik ein, und es 1st gerade die Mittelstellung zwischen
empirischer Historie und Ethik, die die materiale Geschichts-
philosophie zu dem macht, was sie 1st”“. Der Geschichtsphilo-
soph liest aus der bisherigen Entwicklung ein Kulturideal ab,
an dem der Mensch mit Energie und Glauben arbeiten soll. Fiir
ihn sei die in der jeweiligen Lage vorliegende Lebens~ und Kul-
turaufgabe ein Reprisentant des unerkennbaren Absoluten.
Troeltsch erinnert an ein Wort Hegels: ,,(Wolle) Besseres nicht
als die Zeit, aber aufs beste sie.” So lauft die Universalgeschichte
1n unsern ersten Ausgangspunkt ein: in die Kultur und zwar in
die gegenwirtige Kultur. Wie die Gegenwart aus der Vergangen-
heit verstanden werden muss, so muss auch umgekehrt der ent-
wicklungsgeschichtliche Zusammenhang von der Gegenwarts-

1185



kultur aus verstanden und organisiert werden. Dieser fatale Zir-
kelschluss zwischen Universalgeschichte und gegenwirtiger Kul-
tursynthese liegt in der Natur der Sache, und der Aufbau der
Universalgeschichte ergibt sich aus dem analogen Zirkelschluss
von Gegenwartssubjektivitit des Betrachters und dem realen
Betrachteten. Zu dieser Gegenwartssubjektivitit des Betrachters
gehort es, dass wir vorldufig nur die Geschichte des eigenen
Kulturkreises aufbauen kénnen, dass es ,.fiir uns nur eine
Weltgeschichte des Europédertums™ gibt, d.h. eine Kontinuitit
der griechisch-mittelmeerisch-europiisch-amerikanischen Ge-
schichte. ,,Wir kennen in Wahrheit nur uns selbst und ver-
stehen nur unser eigenes Sein und deshalb auch unsere eigene
Entwicklung. Nur deren Kenntnis ist uns praktisches Bediirfnis
und Notwendigkeit, Voraussetzung des eigenen, kulturgestalten-
den Handelns und Zukunftswollens.” Den wissenschaftlichen
Historikern, die gerne behaupten, Geschichte als Selbstzweck zu
treiben, hilt Troeltsch vor, dass ithr Arbeitsgebiet allergrofiten-
teils in der Region der mittelmeerisch-romanogermanischen Ge-
schichte liege, also in unserer eigenen Kulturrichtung, und des-
halb meist in irgendeinem Zusammenhang mit der gegenwirti-
gen Kultursynthese stinden. Die Geschichte ist dem Europier
stets neue Befruchtungsquelle, er kennt Renaissancen, in denen
er Vergangenheitswerte auferweckt und wiedereinfiihrt, er schei-
det Altes aus uns schmilzt den historischen Besitz um im Ver-
hiltnis zur Gegenwart und baut an der Zukunft im Verhiltnis
zur Historie: nur der Européer ist bewusst historisch gerichtet,
er schépft aus seier eigenen Tradition, die bis ins Griechentum
zuriickreicht. Das erinnert uns an Spenglers Formel: ,,Welt-
geschichte 1st unser Weltbild®.

So will Troeltsch den Relativismus der Geschichte durch den
Glauben an eine sinnvolle Entwicklungseinheit der Geschichte
iiberwinden, Werte und Aufgaben des eigenen Lebens aus ihr
ableiten, die Verw1rk11chung unserer hlstorlschen Mission an-
streben. Das ist seine konstruktive Seite. In seinem Werk zeigt
er sich als der geniale Mensch und edle Charakter, als der vor-
sichtige, unermiidliche Gelehrte und strenge Logiker, als der
zugleich kontemplative und aktive, intellektuelle Europaer der
er war.

1
1186 /)



I

Der Kreislauf hat uns zuriickgefiihrt zum Kulturell-Geisti-
gen. Halten wir nur diesen einen Begriff fest, dieses historische
Produkt und Gegenwartsphianomen: das Europidertum. Valéry
schreibt dariiber: ,,...je trouve par un examen sommaire que
’avidité active, la curiosité ardente et désintéressée, un heureux
mélange de l'imagination et de la rigueur logique, un certain
scepticisme non pessimiste, un mysticisme non résigné. .. sont
les caractéres plus spécifiquement agissants de la Psychée euro-
péenne.” Und greifen wir aus diesem Europdertum nur jene
Qualitit der historischen Bildung heraus (die durchaus die Cha-
rakterziige der von Valéry gezeichneten Psyche tréigt) und fragen
wir endlich nach dem Wert dieser historischen Bildung des
Europiers.

Es sind nun zwelundfiinfzig Jahre her, da hat Nietzsche seine
Unzeitgemifle Betrachtung iiber den Nutzen und Nachteil der
Historie fiir das Leben geschrieben. Er machte darin auf die
grofien Gefahren der intellektuell-historischen Bildung aufmerk-
sam.

Wabhrlich ein unzeitgemifles Unternehmen in einer Zeit, die
den Intellekt vergstterte und auf ithren Historismus stolz war.
Nietzsche schrieb seine Betrachtung kurz nachdem er J. Burck-
hardts berithmt gewordene Vorlesung iiber das Studium der Ge-
schichte gehort, in deren Verlauf der grofle Basler die besondere
Befihigung des 19. Jahrhunderts fiir das historische Studium
erklart hatte. . .

Heute ist es ebenso unzeitgemif, fiir die Geschichte und
historische Bildung zu pliadieren. Seit dem Aufkommen der
Philosophien Schopenhauers und Nietzsches, seit dem Eindrin-
gen slavischen und asiatischen Geistes in die europiische Bil-
dung, namentlich aber seit der grofen Kriegskatastrophe ist alles,
Mas mit Intellekt und Geschichte zusammenhingt, in Verruf ge-
raten. Freilich hafteten auch dem ganzen Wissenschafts-, Ge-
schichts- und Bildungsbetrieb Europas arge Degenerationser-
scheinungen an. Es fehlte thm die Seele und bestenfalls ,,lagen in
den ausgefahrenen Geleisen viele wohlverstindige Gedanken,
dhnlich den Gedanken, die wir selber streuen iiber Haus und Hof

1187



und Stall und auf den allgemeinen Weg, ein jeder seinem Nich-
sten zum Geschenk und zur gemiitlichen Erbauung™. So spricht
Spittelers sarkastischer Mund iiber den Bildungsrummel (in
Prometheus und Epimetheus). Dass wir die Minderwertigkeiten
der intellektuell historischen Scheinbildung verdammen und
bekampfen, fordert das Moralische, das sich bekanntlich von
selbst versteht. Aber es fordert auch, dass wir ruhig und unvor-
emmgenommen die Bedeutung der geschichtlichen Bildung prii-
fen. Wir brauchen uns nur jene drei ausfiihrlich besprochenen
Groflen vor Augen zu halten:

l. die dreitausendjihrige, in steter Kontinuitit bis zum
modermen Europa-Amerikanertum fortlaufende Weltge-
schichte;

2. die abendlindische Gesamtkultur, das Resultat dieser lan-
gen, mhaltschweren Geschichte;

3. unser Ideal einer universellen Bildung, wobei Bildung aus
der Wechselbeziehung zwischen Menschengeist und Kul-
tur resultiert.

Und wir ersehen daraus, dass diese Bildung nicht anders be-
schaffen sein kann als historisch. Der Gang durch die Weltgeschichte
ist der Weg zum Selbstverstindnis der europdischen Kultur und des
europdischen Geistes. Man macht sich das meist gar nicht ge-
niigend klar und fiihlt sich daher versucht, einer solchen spitzen
Formulierung zu widersprechen. Und doch: priifen wir nur
einige menschliche Tatigkeits- und Bildungsgebiete, und wir
werden recht behalten.

Einmal die Geisteswissenschaften; ber hnen ist es ganz selbst-
verstindlich, dass die historische Methode in Anwendung
kommt. Thnen liegt ja die Geschichtslogik zugrunde. Wir sahen
auch, dass gewisse deskriptive Naturwissenschaften zum Teil
der historisch-genetischen Methode verpflichtet sind. Als Me-
thode mag sie wegfallen bei den exakten Naturwissenschaften.
Aber sobald diese Wissenschaften aus dem Stadium der Kon-
templation hinaustreten und praktisch gestaltend in das Leben
eingreifen, als Technik, dann ist thre Wirkung nur historisch ver-
standlich zu machen. Der Begriff des ,,technischen Fortschritts™
ist selber schon historisch gedacht. Uberdies wenden alle

1188



Wissenschaften zu ihrem tieferen Selbstverstindnis auch die
historische Methode an: es gibt ,,Geschichten sidmtlicher
Wissenschaften.

Dass in allem was soz ologisch-staatlich-politische Kennt-
nisse, Aufgaben und Titigkeiten betrifft, das Historische die
Grundlage bilden muss, ist bekannt genug. Aber auch am ent-
gegengesetzten, 1mmateriellen Pol menschlich-geistigen Stre-
bens, in der Religion, d.h. christlichen Theologie, herrscht die
intellektuell-wissenschaftlich-historische Denkweise. Gerade wie
die Geschichtsmethode auch der Entwicklung der Kiinste bei-
zukommen sucht. Es ist iiberhaupt ganz erstaunlich, wie der
moderne Gebildete und die europiische Kultur beladen sind
mit historischem Gut: oft ohne es zu wissen, tragen die mensch-
lichen Berufe und Tiatigkeiten, die politischen, religiosen, kiinst-
lerischen Meinungen, ja die ganze Form des Denkens und Han-
delns die Ziige einer historischen Entwicklung; man kénnte die
Erinnerung an frithere Zeiten ausléschen, die historischen Denk-
miler zerstéren, der Européer triige doch die Merkmale seiner
Geschichte immanent in sich. Uber die weltgeschichtlich gerich-
tete Psyche des Abendlianders enthilt O. Spenglers Untergangs-
buch reiche Aufklirung.

Die stichhaltigste Einwendung gegen die historische Bildung
liegt in dem Vorwurf, sie kénne doch nicht alle und die letzten
Geheimnisse der Dinge kennen, die eigentliche Seele der Dinge
entgehe thr. Nun ist es blof} die Sache des Gebildeten wie des
Historikers, genug psychologische Einfiihlungsgabe und Sensi-
bilitit zu besitzen, um erlebend und erkennend tief in die Dinge
einzudringen. Aber die Bildung, die der europiischen Kultur
entspricht, d.h. der Erkenntnis dieser Kultur dient, st ent-
schieden historisch gerichtet. Man mag das bedauern, und alles
was Europa, Kultur, Bildung, Bewusstsein, Intellekt, Geschichte
usw. heifit, iiber die Berge wiinschen. Aber man kann lange be-
haupten, die Regierung des Intellekts habe Bankerot gemacht —
sie kann nicht einfach von heute auf morgen demissionieren wie
ein Ministerium. Trotz aller geistigen Anarchie lisst sich einer
dreitausendjihrigen Entwicklung nicht so leicht der Kopf ab-
schlagen. Allein auf den sozialen, juristischen, staatlich-poli-
tischen und Gkonomischen Gebieten ist es lehrreich zu sehen,

1189



dass trotz der katastrophalen Umwilzungen der letzten zehn
Jahre eme gewisse Kontinuitit gewahrt blieb.

Geistig heifit die Parole heute Asien. Warum nicht? Es wird
sich zeigen, ob in der europiischen Kultur diese Saat aufgehen,
ob sie eine Art Renaissance des Asiatischen erleben wird. Der
Durst nach dem Irrational-Seelischen ist in unserer betriebsamen
Zeit begreiflich, welcher Mensch hitte thn noch nicht verspiirt?
Ubrigens zweimal schon hat der Orient in die abendlindische
Kulturentwicklung eingegriffen; zuerst in der ausgehenden An-
tike, deren aufgeweichter Boden das Christentum aufnahm. Dann
im Mittelalter, wo der romano-germanische Kontinent mit der
islamitischen Kultur und Zivilisation in fruchtbare Beriihrung
kam. Also ... Manche legen resigniert und trige die Hinde in
den SchoB}, da ja doch das Abendland im Untergang begriffen
sel. Croces historischer Scharfsinn zeigt uns, wie es nicht eigent-
liche Verfallsperioden gibt, sondern nur Auflésung, die neue
Geburt 1st. Solange wir Europa sind und die neue Geburt keine
sichtbare Gestalt angenommen hat (wie sollte sie?), konnen wir
auch nur mit den adidquaten Bildungsmitteln beitkommen. An-
statt an der ,,Auflésung Europas” und folglich Nutzlosigkeit
unserer Existenz zu verzweifeln, kénnte man eher an unserm
Kulturreichtum verzweifeln, den ein Einzelner nicht mehr fassen
kann, und von den praktischen Lebensaufgaben unserer Zeit
fiirchten, unsere Krifte mochten ithnen nicht gewachsen sein.

Die Berechtigung und Notwendigkeit der historischen Bil-
dung fiir die Kenntnis und das Verstindnis unserer Zeit ist wohl
erwiesen.

Nachteile hat die Historie fiir das unmittelbare, aktive und
schopferische Leben, sagt Nietzsche. Er fiirchtet von 1hr eine
Stérung der Lebenskrifte und Instinkte, eine Schwichung der
Personlichkeit, eme Stimmung der Selbstgerechtigkeit, Ironie
und zynischen Klugheit.

‘Wir miissen zugleich die psychologische Treffsmherhelt wie
die romantische Schwirmerei dieses Philosophen kennen, um
thm gerecht zu werden. Es ist stets etwas Wahres an jener
Schwichung der Vitalitit und Unmittelbarkeit der Personlich-
keit durch den reflektierenden, historisch-objektiven, relati-
vistischen' Intellekt. Und es ist kaum zweifelhaft, dass die

1190



Griechen ihr Innenleben und duflere Lebensgestaltung in einer
gliicklicheren Harmonie vereinigt haben als der moderne Euro-
paer. Und doch ist die Scheidung von Tatmensch und Geistes-
mensch, wobel jener eine Art Bestie, dieser ein erléschendes
Nachtlicht seien, eine arge romantische Ubertreibung. Die Ver-
einigung von Aktivitit und Reflexion ist eine der typischsten
Eigenschaften des Europiers, und dies schon seit einigen Jahr-
hunderten. Frankreich und England sahen und sehen von jeher
Geistliche, Gelehrte, Philosophen auf thren Ministersesseln und
haben es nicht zu bereuen. Und wie mancher Historiker war
schon politisch titig als Diplomat oder Parlamentarier. Wie war
der grofle Geistesmensch Troeltsch eine iibersprudelnde, krif-
tige Personlichkeit mit seinem stiirmischen Auftreten und seiner
michtigen Beredsamkeit. Auch er hat gelegentlich denSchreib-
tisch mit dem Abgeordnetensitz, den Katheder mit der Tribiine
des verantwortlichen Staatsmannes vertauscht. Mogen die Ro-
mantiker auch weiterhin diesen intellektuell-historisch gebilde-
ten Charakter der politischen (auch militﬁrischen) Fiihrer, der
Richter, Wirtschaftler usw. bedauern und verdammen, er ist ein
typisches Phinomen der abendlindischen Psyche und Kultur.
Mit der Etikette ,,Dekadenz’* ist es noch lange nicht abgetan.
Steril und schidlich wird historische Bildung im Leben dort,
wo sie durch ein ungliickliches Missverstindnis die spontanen
menschlichen Krifte ersetzen will. Das kann und soll sie nicht.
Sie 1st ein geistiges Gut, das wir zum Erkennen und Verstehen
unbedingt nﬁtig haben, gewissermaﬁen der Schienenstrang, der
die Bahn und Richtung der Entwicklung zeichnet. Aber deshalb
ist sie noch lange nicht die Lokomotive, d.h. die motorische
Kraft. Jene intellektuellen, historisch gebildeten Fiihrer, von
denen wir sprachen, hatten selbstverstindlich doch ihre Vitali-
tit, ihre Entschlussfahigkeit und Schopferkraft notig, um etwas
zu erreichen. Am meisten konnen wohl die Kiinstler die intel-
lektuelle Bildung entbehren, da fiir sie das Schopferische die
wichtigste Rolle spielt und die technische Durchbildung ihres
Handwerks als Bildung geniigt — wenn sie eben Genie und eine
glithende Seele haben. Intellektuelle Bildung ist das Prinzip der
Ordnung, die Geschichte weist die Menschheit in die Bahnen
der Tradition, der Kontinuitit, der Evolution und der historisch

1191



verstandenen Lebensaufgabe. Die historischen Machte Staat,
Gesellschaft, Recht, Religion sind die Michte der Ordnung.
Allein ,,...deux dangers ne cessent de menacer le monde:
'ordre et le désordre™. Ergreifend zeichnet Valéry die Gestalt
des europiischen Hamlet, der zwischen diesen beiden Gefahren
hin- und herschwankt. Es ist klar: kénnte man die historische
Kontinuitit so fixieren, dass dadurch der Weg in die Zukunft
vorausbestimmt wire, und wiirde man einer solchen historischen
Ordnung die Autoritit einer Rechtsordnung verlethen: dann
wire es aus mit dem Leben, die Menschheit wire am Felsen der
Ordnung festgeschmiedet. Wamende Beispiele sind das alte
China oder Spanien nach der Gegenreformation — ein unertrig-
licher Gedanke.

Es ist das typische Schauspiel der europiischen Geschichte,
dieser Kampf zwischen Traditionalismus und freiem Impuls,
zwischen Konservativismus und unabhingiger Vernunft, zwi-
schen dem historisch Gewordenen und dem unerprobten Neuen,
zwischen Romantik und Naturrecht, zwischen Ordnung und Re-
volution. Wenn Europa der Mittelpunkt, das Gehirn der Welt
bleiben will, dann hingt das wesentlich von der richtigen Ver-
teilung dieser Krifte ab. Wegwerfen von allem veralteten, hin-
derlichen Kram und grof3ziigiger Wiederaufbau der schwer heim-
gesuchten Welt: Politisch heifit das Verzicht auf den Nationalis-
mus und praktischer Ausbau der Weltpolitik; wirtschaftlich
heifit es Weltwirtschaft; geistig heifit es Universalitit. Mégen
genug frische Krifte da sein, um das Neue zu gestalten.

Armut und Kleinmut klammern sich an Treue,
Doch groflen Mutes Sehnsucht glaubt ans Ewig-Neue?).

Aber mégen auch die Krifte der Ordnung am Werke sein, die
dafiir sorgen, dass diese Neugestaltung nicht in eitel revolutio-
nar-chaotische Anarchie ausartet. Um dies zu verhindern, mriis-
sen die Eigenschaften der europiischen Bildung und der Wille
zur historischen Kontinuitit in thr Recht treten. Die Triger
dieser europiischen Tradition sind immer noch vorhanden und

michtig: Staat, Gesellschaft, Kirche, Wirtschaft, die intellek-

tuelle, wissenschaftliche, literarische und kiinstlerische Kultur. -

1) Spitteler im Olympischen Friihling.

1192



IV

Mit Begriffen und Maflen, die dem Menschen gegeben sind,
wurde hier versucht, die Fernen und Weiten des Historischen
zu messen und zu deuten. Vom Vorgebirge aus schien der Ozean
unabsehbar —wir verfolgten das menschliche Streben, ithn zu be-
fahren und zu bezwingen. Wie aber, wenn wir uns iiber den
irdischen Standpunkt erheben und die Erde von einem trans-
zendenten Firmament aus betrachten? Wie winzig muss sie uns
erscheinen, und wie geringfiigig thr Werden und Wandeln. Es
gibt seltene Menschen, Weise, Dichter, Gottgldubige, die das
menschliche Getiimmel hinter sich gelassen haben und vor denen
tausend Jahre erscheinen wie ein Tag. Aber auch sie erfiillen
eine historische Mission: sie sind die Vertreter des Transzen-~
denten, oder wie sie oft selber sagen, die Offenbarer Gottes auf
Erden. Es sind die tiefsten Geister, die die Sehnsucht nach dem
Transzendenten verspiiren, und es sind die erschiitterndsten
Kapitel der Weltgeschichte, die von Religionen und Glaubens-
helden, von den Kampfen und Leiden hoher Menschenseelen
erzihlen. In der Beziehung weist auch die Geschichte hin zum
Transzendenten, indem sie es in seinen existenziellen Erschei-
nungen zeigt. Nietzsche, der die tiefen Moglichkeiten der Ge-
schichte wohl kannte, weifl, warum er sagt: ,,Glaubt einer Ge-
schichtschreibung nicht, wenn sie nicht aus dem Haupte der
seltensten Geister herausspringt...‘ Aber hiiten miissen wir
uns auch vor jener Art der Geschichtsphilosophie, die das Trans-
zendente mit der Menschheitsgeschichte vermischen oder gar
identifizieren will, die sogenannte Immanenzphilosophie. Wie
mutet es doch an, wenn Hegel sagt, die Geschichte sei das Feld
der Ehre Gottes! Wiirde es jemand wagen, nach der Vorstellung
einer Tragddie von Shakespeare, wo zuletzt die meisten Per-
sonen tot daliegen, auf die Rampe zu treten und dem Publikum
zu verkiinden: ,,Die Biihne ist das Feld der Ehre Gottes.” Wel-
cher Zyniker tritt noch an die Rampe des Welttheaters, iiber die
das Blut in Stromen hinabfliefit, um zu verkiinden, dies sei das
Feld der Ehre Gottes? Er wiirde von der Wut des Volkes i
Stiicke zerrissen.

Ebenso unniitz ist die Frage nach demEnde der Menschheit,
solange die Sterblichkeit das Los des einzelnen Menschen 1st.

1193



Was geht es uns an, ob zuletzt die Erde durch einen andern
Himmelskérper zertriimmert wird, ob Christus wiederkehrt oder
das kommunistische Paradies den Abschluss bildet, oder ob Du-
bois-Reymonds beriihmter letzter Mensch an der letzten Kohle
die letzte Kartoffel brit, solange wir um uns nichts sehen als Ver-
gehen und Sterben, solange unser Weg unabinderlich eingeht in
das Tor des Todes. In der grenzenlosen Dammerung der Ewig-
keit ist das Menschenleben nur das Aufblitzen eines Funkens.

Sollte nicht dieser Funke eine Heimat haben in einem unend-
lichen Licht? In solche iiberhistorische Sphiren erhebt sich
Rainer Maria Rilkes Sonett an Orpheus:

Wandelt sich rasch auch die Welt
wie Wolkengestalten,
alles Vollendete fllt

heim zum Uralten.

Uber dem Wandel und Gang,

weiter und freier,
wihrt noch dein Vor-Gesang,

Cott mit der Leier.

Nicht sind die Leiden erkannt,
nicht ist die Liebe gelernt,
und was 1m Tod uns entfernt,

ist nicht entschleiert.
Einzig das Lied iiberm Land
heiligt und feiert.

Kennt ihr das ewige Menschenlos aus Gliick und Schmerzen ?
Seht ihr die fliichtigen Wolken der Weltenwandlung?
Hért 1hr das heilige geheimnisvolle Lied?

HANS RUDOLF VON SALIS

1194



	Über den Wert der historischen Bildung

