Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 27 (1925)

Heft: 11-12

Artikel: Das heutige Italien

Autor: Crémieux, Benjamin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748693

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS HEUTIGE ITALIEN

Man stelle sich eine Rundfrage in der ganzen Welt vor, wobei
der Fragebogen sich auf diesen einzigen Punkt beschrinkte:
«Welches sind die geistigen Probleme, die zu dieser Stunde die
Elite Ihres Landes vor allem beschiftigen ?» Wenn man auf eine
solche Befragung genaue Antworten erhielte, dann hitte man
ein vollstindiges Bild des geistigen und moralischen Suchens
der ganzen Menschheit am heutigen Tage vor Augen. Und statt
der Lésungen wiirde es schon geniigen, die Formulierungen der
Probleme in den einzelnen Lindern gegeneinanderzuhalten, um
den Entwicklungsgrad, den jedes von ithnen erreicht hat, zu er-
messen, um sich Rechenschaft zu geben sowohl iiber das inter-
nationale Ineinanderwirken von Einfliilen als andererseits auch
iiber das Vorhandensein vorr Scheidewinden, die die verschie-
denen Volker trennen; ferner um zu unterscheiden, welches die
Weltfragen sind, welches die spezifisch nationalen Probleme,
schlieBllich, welche Fragen nur in zwel, drel, fiinf, zehn Lindern
aufgeworfen werden und in den iibrigen nicht. Durch eine solche
Enquéte wiirde es noch maglich, festzustellen — und das wiare
keines 1threr uninteressantesten Ergebnisse —, auf wie mannig-
fache und oft entgegengesetzte Weise sich in mehreren Lindern
Probleme entwickeln, deren innerster Gehalt urspriinglich der
gleiche war.

Zu welchen Ergebnissen wiirde eine Rundfrage solcher Art,
auf das heutige Italien angewendet, fithren? Der folgende Be-
richt méchte ein Versuch sem, dies wenigstens teilweise zu
skizzieren.

* *
*

Sobald man Italien betritt, ist das erste Problem, das sich
bietet, der Italiener. Das zentralisierte Frankreich kennt das
geistige Problem des Regionalismus nicht, das in Italien stets

die Urfrage bleibt.

«Italiens wahrhafte Realitit i1st die Provinz, schreibt Giu-
seppe Prezzolini, der frithere Herausgeber der Voce. Und er ist
es ebenfalls, der sagt: «Die italienische Einheit ist weniger eine
Wirklichkeit als eine Hoffnung».

714



Die geographische Gestaltung der Halbinsel, die, durch die
Alpen und Apenninen zerstiickelt, mit der Mannigfaltigkeit ihrer
klimatischen Verhiltnisse von Mitteleuropa zum nérdlichen
Afrika hiniiberleitet; die Verschiedenheit der Vélker, die sie be-
wohnen; thre Geschichte — die eines Landes, das seit dem Sturz
des rémischen Reiches bis 1860 kein Ganzes war —: das alles
erklart die tiefgreifende Verschiedenartigkeit der Italiener des
Ostens und des Westens, des Nordens und des Siidens. Zwar
haben die Volksmassen ein tiefes Gefiihl der nationalen Einheit,
die das Werk einer Elite war, aber sie 1st thnen, trotz des grofien
Krieges, noch nicht ganz zur Gewohnheit geworden. Der in-
dustrielle, modernisierte Norden und der Siiden, landwirt-
schaftlich und feudal, fahren fort, einander zu beneiden und ge-
ringzuschitzen. In politischer, sozialer und wirtschaftlicher Hin-
sicht bleibt das Problem des Siidens das wichtigste und am we-
nigsten leicht zu lésende.

Die Dialekte werden noch in allen Provinzen gesprochen,
vom Biirgertum und der Aristokratie ebenso wie vom Volk; diese
Dialekte weichen so voneinander ab, dass ein Piemontese einen
Sizilianer, ein Venezianer einen Sarden nicht versteht. Einer der
Griinde, weshalb die ins Ausland ausgewanderten italienischen
Arbeiter — selbst wenn sie in grofler Zahl sind, wie in Paris oder
i New-York — Miihe haben, eine fest zusammenhaltende na-
tionale Kolonie zu bilden und ihre Nationalitit zu wahren, ist,
dass sie einander nicht verstehen und sich daher nach Provinzen
oder sogar nach Stidten vereinigen.

Das Problem des Regionalismus war schon vor 1860 da, aber
die [taliener, wenige Theoretiker der Politik ausgenommen, woll-
ten es nicht aufrollen. Die patriotischen Schriftsteller des Risor-
gimento, die sich zur Hauptaufgabe gemacht hatten, den My-
thus vom einigen Italien voll auszugestalten, stiitzten sich zu
groflem Teil auf die Einheit der Sprache, aber der literarischen
Sprache. Sie gaben, ohne auf provinzielle Unterschiede zu
achten, der nationalen Seele einer Nation, die noch nicht exi-
stierte, Ausdruck.

Fiir die politischen Theoretiker ward der Streit um den Regio-
nalismus zur Frage: einheitliches oder foderalistisches Regime?
DieEinheitsiegte;aberheute werden die Werkederbedeutendsten

715



foderalistischen Schriftsteller, vor allem die Giuseppe Fer-
raris, verehrungsvoll wieder hervorgeholt; und das fascistische
Italien verherrlicht Alfredo Oriani, den verkanntenVerfasser der
Rivolta ideale, welcher am Ende des vergangenen Jahrhunderts
die wesentliche Unstimmigkeit nachwies, die i Italien zwischen
der Einheit — einem aristokratischen Ideal Erlesener — und
dem Féderalismus, der von der Natur und der Geschichte ge-
fordert wird, besteht : Oriani, welcher das vereinheitlichte Italien
als das Ziel dauernden geistigen Erschaffens auffasst.

Sobald die Einheit erreicht war, wurde die Literatur, von der
quilenden Besorgnis um das Nationale befreit, in erster Linie
provinziell. Jeder italienische Schriftsteller hat seine regionalen
Merkmale. Es ist wiederum Giuseppe Prezzolini, der bemerkt:
«Das Gebiet, das der italienische Schriftsteller ausbeutet, ist eng,
seine Erfahrungen sind rein lokal gefiarbt, die Syntax und der
Wortschatz, aus denen sich der Stil ergibt, beruhen ebenfalls
auf dem Dialekt».

Das Problem der Provinz, des Dialekts ist das erste, das ein
italienischer Schriftsteller von 1925 16sen muss. Mehrere be-
deutende Schriftsteller haben es gelost und zwar gerade im pro-
vinziellen, mundartlichen Sinne: Salvatore di Giacomo schreibt
in neapolitanischem, Cesare Pascarella und Trilussa in rémi-
schem Dialekt, Renato Fucini schrieb pisanisch, und es gibt eine
Gruppe florentinischer Schriftsteller, die vorsitzlich «gespro-
chenes Toscanisch» schreiben (Bruno Cicognani, Allodoli und —
in einigen seiner Werke — Ardengo Soffici). Selbst Pirandello
hat ein paar Stiicke sizilianisch geschrieben. Das Theater 1m
Dialekt ist iibrigens sehr lebendig. Dennoch kann man sagen,
dass die Mehrheit der Schriftsteller dem literarischen Regio-
nalismus abhold 1st. |

Aber wihrend zwischen 1912 und 1915 der Futurismus als
das beste Mittel erschien, dem Regionalismus zu entrinnen und
europiisch zu werden, hat heute eine an die Tradition ankniip-
fende Lehre die Oberhand gewonnen. Dieser neue Klassizismus
hat ungefihr so wie der Neuklassizismus i Frankreich gewirkt;
er hat fast die gesamte Literatur des ausgehenden neunzehnten
und beginnenden zwanzigsten Jahrhunderts — Carducci, Pas-
coli, D’Annunzio, den Futurismus — in Bausch und Bogen

716



verneint und erklart, dass er unmittelbar an Leopardi ankniipfen
wolle, — nicht an den Romantiker Leopardi, den Musset be-
griifite, sondern an den Sprachtheoretiker und klassischen
Schriftsteller. Diese Wiedererrichtung des Klassizismus war das
Werk von etwa zehn Schriftstellern, die sich um die Zeitschrift
la Ronda sammelten.

«Dem i1talienischen Schriftsteller», bemerkt emer von ihnen,
der Dichter Giuseppe Ungaretti, «tritt das Problem der mora-
lischen Einheit in Form der Sprachenfrage entgegen. In Frank-
reich werden die Ausdrucksformen — es mag sich um Philo-
sophie, Drama, Kritik oder Roman handeln — dem fliichtigen
Leben nachgebildet: denn die Sprache i1st m Frankreich tat-
sachlich das Werkzeug einer sozialen Ordnung. Aus dem Leben
am Hofe geboren, ist diese Bewegung weit davon entfernt, ins
Stocken zu geraten; im Gegenteil, sie hat sich ausgebildet, sie
ergreift ganz Paris und macht es zum Riesenhof der Kénigin
Frankreich.

«Der Charakter unserer Sprache macht sie fiir ein solches
Sichanschmiegen ungeeignet. Vor allem ist unsere Sprache alt.
Nur weil wir das Italienische, gleich dem Griechischen und La-
teinischen, als eine klassische Sprache betrachteten, konnte seine
groflartige Kraft uns im ganzen Lande erhalten bleiben. Diese
Trigheit oder besser diese Langsamkeit entsprach weniger der
Analyse psychologischer Feinheiten oder den wechselnden Aus-
serlichkeiten als der Betrachtung ... Sprache des «s1», allego-
rische Sprache von strengster platonischer Zucht, die ihre Ju-
gendkraft aus der Quelle der Provinzen schopft, die Welt ge-
michlichen Schritts durchwandernd, die Leidenschaften der
Wirklichkeit zu Ergriffenheit und Unterhaltung des Geistes
umgestaltend.»

Und Vincenzo Cardarelli, der beste Theoretiker der Ronda,
driickt denselben Gedanken folgendermafien aus: «Uns Italie-
nern ist die ganz bestimmteldee einer zugleich antiken und mo-
dernen, unverduflerlichen und unverderblichen Sprache zuteil
geworden ... In unserem Lande ist eine Kunst, die nicht klas-
sisch wire, undenkbar». Mit anderen Worten: es besteht seit
Dante eine Literatursprache, die von der gesprochenen ver-
schieden ist.

‘

717



Fiir welche Gegenstinde, welche Gattungen ist diese Lite-~
ratursprache zu verwenden? Nach einigem Suchen gab die
Gruppe der Ronda schliefllich zur Antwort: fiir Ewiges. «Die
groflen Dichter», sagt Cardarelli, «<konnten kraft einer Gewohn-
heit, die zur Tradition wurde, ernander wiederholen und nach-
ahmen, weil sie wussten, dass die tiefsten dichterischenVorwiirfe,
die, auf welche man nicht verzichten kann, schon in der Natur
enthalten sind und letzten Endes niemand gehoren. Sie fiirch-
teten nicht, unoriginell zu erscheinen. Im Gegentelil, sie waren
gliicklich, dass die Motive, an denen 1hre Inspiration Gefallen
fand, durch einen beriihmten Vorginger geweiht waren. Sie
wurden dadurch in ithrem Fiihlen bestirkt.»

Ist es noch nétig, zu sagen, dass die an die Tradition gebun-
denen Theorien der Ronda nicht von allen Gegnern des Regio-
nalismus, selbst wenn man von den Futuristen absieht, ange-
nommen wurden ? Dieser archaisierenden Asthetik trat eine der
Originalitit entgegen, zu deren Verfechter Adriano Tilgher
wurde. «Wenn die Kunst», schreibt Tilgher, «Tat und Schopfung
ist, das heifit, Schaffen einer Synthese, die vor dem Akt ihrer
Verwirklichung nicht bestanden hatte, so folgt daraus, dass in
dem, was man Kunstwerk nennt, das Maf} der Kunst dem der
Originalitit und Neuheit entspricht. Alles Nichtneue, Nicht-
originelle, Alte, Nachgeahmte, bewusst oder unbewusst durch
andere Kunstwerke Angeregte, das sich in einem Werk findet,
ist nicht Schépfung, sondern Aneignung, nicht Tat, sondern
Untitigkeit, und infolgedessen nicht Kunst». Seinen moder-
nistischen « Gegenwirtigkeits»-Begriff der Kunst bestimmt Til-
gher folgendermaflen : «Der Kiinstler kann das Ungeformte nur
erproben, indem er in sich das Leben als Gegenwart mn actu er-
probt, denn die Gegenwart allein ist, threr Bestimmung gemif,
geschehendes Leben, Formloses, das nach Form strebt: das Ver-
gangene Ist das bereits Geformte, das nicht mehr lebt noch wird.
Der kategorische Imperativ der Kunst kann somit auf diese
Weise ausgedriickt werden: gib kiinstlerische Form dem Leben
deiner Zeit, gib sie deiner Gegenwart; erprobe das Lebea als
ein gegenwirtiges, ungeformtes, als ein Problem, und finde seine:
Lssung, lebe und lsse die Fragen deiner Zeit. — Originalitit
bedeutet daher soviel wie Zeitgenossenschaft, Gegenwdrtigkeit.»

718



Doch mége der literarische Antiregionalismus eine der Tra-
dition oder der Moderne zugewandte Losung sich zu eigen ma-
chen, er fiihrt zur Verneinung aller rein darstellenden Literatur,
sei sie realistisch oder impressionistisch (Realismus und Im-
pressionismus werden dem Dialektschrifttum iiberlassen), und
verkiindet den Anbruch emner — lyrischen oder dramatischen —
Literatur der Betrachtung.

* *
%

Tritt man aus dem Bereich der Literatur in den der poli-
tischen Ideologie, so sieht man, wie der Gegensatz zwischen An-
hingern der Tradition und der Moderne sich in emer ausge-
sprochen italienischen Form duflert.

Die traditionalistische politische These hat einer der Fiihrer
und Theoretiker des fascistischen Integralismus, Curzio Suckert,
im Buch: Das lebende Europa mit bemerkenswertem Talent ent-
wickelt. Suckert hatte sich zur Aufgabe gemacht, die italienische
Tradition gleichzeitig durch Geschichte und Massenpsychologie
zu bestimmen, um den Fascismus an sie anzuschliefen.

Suckerts Buch setzt mit emner Theorie des «Helden» ein.
Helden sind — dies ist ihre Eigenart — nicht ¢reprisentative Per-
sonlichkeiten», nicht die Verkérperung der Vorziige und Mingel,
die einem Volke eigen sind, sondern derjenigen, die thm abge-
hen: «Die Helden sind der negative Ausdruck einer Nation, die
Ausnahme, nicht die Regel; sie sind Widerspruch und nicht
Ubereinstimmung mit der Rasse, aus der sie hervorgingen. Die
Aufgabe, 1hr Volk zu vertreten, fillt den MittelmafBigen und
nicht den Genies zu. Vincenzo Monti ist italienischer als Dante
oder Leopardi, Boileau franzosischer als Pascal oder Descartes.
Die Genies sind die Auflerung dessen, was ein Volk nicht ist.»

Aber in Italien tritt dieser Gegensatz zwischen Held und
Masse am offenkundigsten hervor:

«Die Natur unserer Helden», schreibt Suckert, «hat nichts
mit der der Rasse, die sie hervorbrachte, gemem. Man kénnte
sie fiir Sohne eines harten, finsteren Volkes halten, das allem
Leichtsinn, aller Eitelkeit feindlich, den anderen und sich selber
grollt, dieser natiirlichen Verpflichtung, zu leben, die wir alle
haben, iiberdriissig, und immerzu vom Gedanken des Todes

719



beherrscht wird — wiiflite man nicht, dass sie vom selben Blut
sind wie die Masken unserer commedia dell 'arte. Es ist ein ver-
bliiffender und entsetzlicher Gedanke, dass die Mutter unseres
grossen Philosophen Vico die eines Pulcinella hitte sein kénnen.»

Diese Geringschitzung des Italieners ist in Italien Tradition:
Dante, Petrarca, Alfieri, Carducci sprachen sie offen aus. Aber
bei Suckert birgt die Schmahung eine historische Idee. Alle ita-
lienischen Helden miissen notwendigerweise als Tyrannen auf-
treten, weil «1hre Liebe zu Italien sie zwingt, die allgemeine Ten-
denz, die jeder Form wirklicher nationaler Grofle stets entgegen-
gesetzt 1st», zu bekéimpfen.

Welches ist die Ursache dieser F eindseligkeit des 1talienischen
Volkes gegeniiber aller nationalen Grofle? Suckert weist unver-
bliimt darauf hin: das italienische Volk will nicht leiden. Was
aber Italien rettet, 1st, dass der Italiener die Grof3e dieser Helden
und Tyrannen, die er hasst, begreift und sich von ithnen tyranni-
sieren laf3t. Italien ist fiir die Tyrannis und nicht fiir die Demo-
kratie geschaffen. Zu seinem Gliick und zu seiner Ehre hat es
neuerdings den Tyrannen, dessen es nach fiinfzig Jahren Par-
lamentarismus bedurfte, gefunden: Benito Mussolini.

Aus Suckerts Buch sei eine hervorragende Seite zitiert, in der
die Parteipsychologie des Italieners, der bereit ist, mit dem Dolch
zu spielen, mit Danteschem Lyrismus analysiert ist:

«Ich habe den Namen Mussolini mit dem Stolz des Floren-
tiner Parteimannes, der den Namen eines Genossen aus seiner
Sippe ausspricht, mit dem Zorn eines Rebellen aus Calimala?)
genannt, der aus Instinkt Tyrannen erkennt und liebt und nicht
dulden will, dass die Menge sie betaste. Wir alle von Vacche-
reccia, Borgo Ognissanti, San Frediano, San Giovanni, Porta
al Prato, Porta Tossa, Por Santa Maria, wir aus Florenz haben die
Tradition der Tyrannis im Blut und wir lassen es nicht zu, wenn
man die Helden mit gewshnlichen Demagogen, welche nach
Volkshaufen, Stimmenmehrheit und &ffentlicherMeinung stin-
ken, zusammenwerfen will. Wir sind auf unsere Tyrannen eifer-
siichtig und wollen nicht, dass das geringe oder bessere Volk
mit thnen wie mit ihresgleichen umgeht. Wir als erste zeigen,

1) Diese und die folgenden Namen bezeichnen StraBen und Quartiere in Florenz.

720



wie Minner in Gehorsam frei voriiberziehen an Tyrannen, die
wir hoher stellen als uns selbst. Wir sind wie die von Campi:
Campi zieht voriiber und kiisst den Ring nicht. Aber wir dulden
nicht, dass man versucht, als wire er ein Redner fiir den Mob,
den Mann zur Menge zu zihlen, der, ob auch als Sohn ein-
facher Leute geboren, fiirstlichen Gebliits ist. Wir verteidigen
unsere |yrannen, und wenn einer sie als seine Gevattern be-
handeln will, so ziehen wir unsere Messer, — gilt’s, thr Minner
des Marzocco, 1thr Palleschi und Piagnoni?»

Welche Aufgabe nun muss der heutige Tyrann Italien auf-
erlegen? Suckert umreisst sie mit dem einen Wort: Gegenrefor-
mation. Wie Charles Maurras stellt er als Tatsache hin, dass der
Ursprung aller Ubel, an denen Europa leidet, im Protestantis-
mus sel. Die Auflerungen der Reformation, die Italien bekimp-
fen soll, sind der Liberalismus, die Demokratie, der Sozialismus,
kurz all das, was Suckert in dem einen Wort : modern zusammen-
fasst. Italien ist ein klassisches Land; die angelsichsischen Linder
sind die modernen. Der Norden ist protestantisch und spezifisch
kritisch, der Siiden katholisch und spezifisch dogmatisch. «Der
reformierte Glaube ist bestrebt, zu rechtfertigen und zu erkliren,
der katholische — zu heiligen und dogmatisch zu semn.» Und
Suckert wirft die Frage auf: «Welche von diesen zwei Kulturen
muss als barbarisch gelten, die angelsichsische, protestantische
und puritanische, die heute herrscht, oder die latemische, ka-
tholische, heute verachtet und unterdriickt? Wem gehort die
Zukunft, dem Siiden oder dem Norden ?»

Die universelle, fast messianische Rolle des Fascismus ist,
den Zusammenbruch des Modernen zu beschleunigen und fiir
die Zeit nach dessen Scheitern eine neue Ordnung der mensch-
lichen Werte vorzubereiten, das heifit, «sie gleich einer Pflanze
den Tiefen der italienischen Geschichte entwachsen und als
neue Moral, die Tradition fortsetzend und iiber sie hinausge-
hend, aus dem Katholizismus erstehen zu lassen».

Ardengo Soffici hilt es fiir richtig, in seiner Vorrede zu
Suckerts Buch genau zu bestimmen, was man hier unter Katho-
lizismus zu verstehen habe: «Das ist die katholische Idee in ihrer
moralischen und sozialen, nicht aber in ihrer religisen und po-
litischen Form». Es ist weder die Annahme der Wahrheiten der

721



katholischen Kirche, noch der Grundsitze des Vatikans, «in die
die protestantischen Ideen sich nach und nach eindringen». Es
ist iibrigens eine Lebensnotwendigkeit fiir [talien, diese «katho-
lischen» Werte wieder herzustellen. «Die Demokratie, der Li-
beralismus, der Sozialismus sind nicht fiir uns geschaffen: sie
uns aneignen hiefle uns einem unheilbaren Verfall weihen.»

Suckert 1st nicht der erste, der in Italien das Problem der
Reformation und Gegenreformation aufgeworfen hat. Der libe-
rale Schriftsteller Mario Missiroli, ein feiner und paradoxaler
Geist, hatte schon 1918 das «religiése Versagen» Italiens betont
und sich gefragt, ob es ein Vorteil oder von Ubel gewesen sei,
dass Italien keine protestantische Reformation hatte. Dieser-
Mangel hielt nach seiner Meinung Italien der modernen Be-
wegung, der Entstehung des nationalen Bewusstseins in den
groflen Kulturstaaten und der des Kapitalismus fern.

Die wenigen konfessionellen protestantischen Organe, die
in Italien vorhanden sind (Bilychnis, Conscientia), hatten Mis-
siroli geantwortet, dass die Reformation in Italien sich noch voll-
ziehen konne und einmal vollziehen werde.

Aber eine Turiner Wochenschrift, die Rivoluzione liberale,
die um Piero Gobetti, einen jungen und feurigen Piemontesen,
die Elite der fascistenfeindlichen Intellektuellen vereinigt, iiber-
nahm ihrerseits den Gedanken Missirolis und entwickelte 1hn
derart, dass er Punkt fiir Punkt in Gegensatz zu den Ideen
Suckerts trat. Die Rivoluzione liberale ist dafiir, dass die Refor-~
mation 1n Italien eintreten miisse, aber dies nicht in protestan-
tischem Sinn. Die neue, italienische Reformation muss vor allem
darauf hinzielen, die Italiener anders zu machen, muss sie
zwingen, eine moderne Auffassung des heutigen Lebens nach
angelsichsischem oder deutschem Vorbild zu erwerben, das
kleinliche, personliche Interesse zu vergessen und das der All-
gemeinheit ins Auge zu fassen, kurz, der demokratischen Re-
gierungsform wiirdig zu werden. Man kann die Demokratie
nicht von auflen her empfangen: die Demokratie ist ein Seelen-
zustand der Gesamthei_t, der um den Preis langer Leiden er-
worben werden muss.

722



Reformation und Gegenreformation, diese Doppelideologie
fiithrt uns dazu, uns mit dem Problem des Staates zu befassen.
Den liberalen Staat und den antiliberalen fascistischen Staat zu
definieren, darum bemiihten sich sowohl die Fascisten als ihre
Gegner. In einem Werk, das denselben Titel wie seine Zeit-
schrift trigt: Die liberale Revolution, ein Versuch tiber den poli-
tischen Kampf in Italien, entwickelt Piero Gobetti eine interes-
sante Auffassung des italienischen Liberalismus.

Gobetti vertritt die Ansicht (und hierin ist er ein Schiiler
Alfredo Orianis), dass Italien, nachdem es seine Einheit ver-
wirklicht hatte, weder die Staatsminner noch die fithrende
Klasse besaf}, die notwendig waren, um eine moderne Nation,
eine Demokratie zu bilden, die durch harten politischen Kampf
das Volk erzogen hitte. Gewiss erschwerte die wirtschaftliche
und geschichtliche Lage Italiens nach 1860 die Umwandlung
einer Rethe von kleinen Staaten, die dem Absolutismus unter-
worfen waren, in eine grofle moderne Demokratie. Man hitte
nach Gobetti Italien von Anfang an als reife Nation behandeln
und zu diesem Zwecke in dem bereits industrialisierten Norden
eine frethindlerische Politik treiben sollen, statt die nationale
Industrie zu schiitzen, wie man tat. Und in gleicher Weise hitte
man 1m Siiden intensiveren Ackerbau begiinstigen sollen, an-
statt am bourbonischen System der Anstellungen und des
Schmarotzens dauernd festzuhalten. Der Einzige, der als Leiter
der offentlichen Angelegenheiten diese Politik versuchte, war
Cavour; er starb zu friih. Er wollte das Piemont und die Lom-
bardeir dem modernen Leben erschlieffen und sie durch An-
wendung freithindlerischer Ideen zwingen, mit den anderen
grofien Nationen zu wetteifern.

Jene Liberalen, die nach Cavour zur Macht gelangten, die
Linken wie die Rechten, begriffen nicht, dass es, um aus Italien
eine wahrhaft moderme Nation zu machen, galt, die historische
Bildung der gegnerischen Parteien zu begiinstigen und mit dem
Kampf derStinde zu rechnen. Im Gegenteil «begniigte sich der
Liberalismus mit einem unfruchtbaren Traum von sozialer Einig-
keit und wollte keine anderen Werte anerkennen, als den eng-
herzigen Glauben ans Vaterland und ans allgemeine Wohl». Das
ist der wichtigste Vorwurf, den Gobetti der alten liberalen Partei

723



macht, welche davon triumte, alle Italiener zu einer Partei zu-
sammenzuschlieflen : «Theokratische und mit Bestechung arbei-
tende Regierungen werden immer vom mittelméfBigen Ideal, dass
es nur eine emZIge Partei gebe, traumen, und es geniigt daran
zu denken, dass wir dieses in der fascistischen Ideologie wieder-
erstehen sahen».

Nach Gobetti darf der Liberalismus nicht Opportunismus,
nicht MiBigung, goldener Mittelweg, Versshnung der Gegen-
sitze sein. Er muss mit demselben Recht wie Konservativismus
oder Sozialismus Ausdruck einer sozialen Klasse und einer Ide-
ologie sein, eine wirkliche Parte1 darstellen:

«Die Parole der Liberalen wihrend des ganzen letzten Jahr-
hunderts war : Alle Welt st liberal. Die neue liberale Kritik muss
sich 1n thren Methoden von denen der anderen Parteten unter-
scheiden, sie muss betonen, dass der Liberalismus nicht die all-
gemeinen Interessen des Landes vertritt, und thn mit dem
Kampf um die Eroberung der Freiheit und dem geschichtlichen
Wirken der daran beteiligten sozialen Schichten identifizieren.
In Italien, wo die wirtschaftlichen Bedingungen ebenso wie die
politischen eigentiimlich unbestindig sind, miissen die Klassen
und Personlichkeiten, denen an einer liberalen Ausiibung der
Regierung liegt, sich damit zufrieden geben, eine Minderheit zu
sein und dem Lande durch organisierte und kampflustige Op-
position eine bessere Zukunft zu bereiten.»

Die Idee des politische, soziale und sittliche Initiative und
Fortschritt erzeugenden Kampfes bildet die Grundlage der
Lehre Gobettis. Er revoltiert gegen den Fascismus vor allem
wegen der politischen Einfoérmigkeit, die dieser Italien auf-
zwingen will, um so den Kampf der Parteien, die abwechselnd
an der Macht sind, zu unterdriicken, in dem doch das einzige
Heil einer modernen Nation beruht. |

¢«Der italienische Fascismus ist ein Zeichen der Infantilitit,
weil er vom Triumph des Leichten, des Vertrauens, des Enthu-
stasmus traumt ... Der Fascismus ist die Selbstbiographie des
Volkes. Ein Volk, das an die Zusammenarbeit der Klassen glaubt,
das aus Trigheit auf den politischen Kampf verzichtet, miisste mit
einer gewissen Vorsicht geleitet werden. Wir gestehen, dass wir
erwartet haben, der Kampf zwischen Fascisten und Kommunisten

724



wiirde ohne Pause andauern. Endlich waren in Italien Men-
schen da, die sich um einer Idee willen toten lieflen .. Aber
in Italien gibt es nicht mehr Proletarier als Biirgerliche: es gibt
nur einen Mittelstand. Wir wussten das; und wiissten wir es
nicht, so hitte Giolitti es uns gelehrt. Daher 1st Mussolini keine
origine]le Erscheinung, aber mit thm bietet sich uns der er-
fahrungsgemifle Beweis der allgemeinen Einmiitigkeit, erweist
sich das Nichtbestehen heroischer Minderheiten, das vorlaufige
Ende aller unabhingigen Gesinnung. Die Palingenesis des Fas-
cismus hat uns unsere Ohnmacht unerbittlich bewiesen. Man
kann von einem Volk von D’Annunzianern nicht Opfergeist
verlangen. Weder Mussolini noch Viktor Emanuel von Savoien
besitzen Herrschertugenden, wohl aber haben die Italiener
Sklavenseelen. Es ist schmerzlich, Sehnsucht nach freidenke-
rischem Illuminatentum und nach Verschworungen empfinden
zu miissen. Und dennoch seien wir aufrichtig bis zuletzt : manche
unter uns erwarteten ungeduldlg persénliche Verfolgungen, da-
mit aus threm Leiden eine Gesmnung wiedererstehe, damit
dieses Volk sich selbst im Opfer seiner Fiihrer wiederfinde. In
unserer unbeugsamen Opposition war etwas Don Quichotte-
haftes. Aber es war auch verzweifelter Idealismus darin. Wir
konnen uns nicht der Illusion hingeben, den politischen Kampf
gesichert zu haben, wir haben nur sein Symbol gewahrt.»
Diesem Verzweiflungsschrei Piero Gobettis antwortete ganz
vor kurzem die Kundgebung der ¢liberalen Intellektuellen», die
namentlich von Benedetto Croce, Guglielmo Ferrero, Matilde
Serao, Sem Benelli, Roberto Bracco, Luigi Einaudi, Emilio
Cecchi u. a. gezeichnet 1st. Die wesentlichen Forderungen der
Liberalen nach zweleinhalb Jahren Fascismus betreffen das
Recht der Minderheiten, den freien Wettstreit der Parteien und
thr Sichablésen in der Regierung, durch das man, dank der
Opposition, den Fortschritt stufenweise verwirklicht; und an-
dererseits die Weigerung, ¢«die wirtschaftlichen Einrichtungen,
z. B. die Syndikate, und die ethischen, z. B. die gesetzgebenden
Versammlungen, durchemanderzuwerfen, deren Vereinigung
oder besser Vermischung zum gegenseitigen Verderben beider
Kategorien fithren wiirde». Nach dem Dafiirhalten der «liberalen
Intellektuellen®» war die Priiffung des Fascismus «hart und

725



schmerzlich fiir uns, vielleicht eine Etappe, die Italien durch-
laufen musste, um sein nationales Leben zu stirken, seine poli-
tische Erziehung zu vollenden, um seine Aufgaben als Kultur-
volk verpflichtender zu empfinden».

Auf diese Apologie des Liberalismus und Parlamentarismus
antworteten die Theoretiker des Fascismus mit einer solchen
des fascistischen Staates, die zum grossen Teil aus dem Syndi-
kalismus und Voluntarismus Georges Sorels hergeleitet ist.
Suckert schreibt: «Die neue fascistische Moral entspringt aus
der Sorels, aber sie 16st sich zeitig von jener, indem sie den Be-
griff der sozialen Klasse in den der nationalen und die wirtschaft-
liche Begriindung in eine historische umwandelt».

Es soll nicht die Aufgabe des nationalen Syndikalismus, dieses
geistigen Kerns des Fascismus, sein, eine neue Ordnung staat-
licher Werte zu schaffen. Der fascistische Syndikalismus nimmt
sich vor, auf den Triimmern der modernen, antinationalen
Klassenkultur angelsichsischen Ursprungs eine nationale, eigen-
tiimlich italienische, historisch begriindete Kultur aufzurichten.

«Wir glauben fest», erklart Suckert, «dass unser Syndikalis-
mus die sozialen Klassen vernichten und die Entstehung einer
einzigen Klasse, einer neuen Nation, emer neuen gens hervor-
rufen wird, die als neue Rasse, aus der geheimnisvollen Ver-
schmelzung verschiedener und entgegengesetzter Rassen (der
Klassen) hervorgegangen, alle ethnischen, politischen und wirt-
schaftlichen Werte unseres Volkes umfassen wird. Wir glauben
an das Kommen nicht einer neuen Gesellschaft, doch einer neuen
Kultur; und wir sind sicher, dass sie weder biirgerlich noch pro-
letarisch sein wird. Wir empfinden denselben Hass fiir das eine
wie fiir das andere.»

Namens der Interessen der Nation greift der fascistische
Staat (im Gegensatz zum liberalen) in alle wirtschaftlichen Klas-
senkonflikte ein und erzielt, durch Uberredung oder durch Ge-
walt, gerechte Losungen. Die Eigentiimlichkeit des fascistischen
Staates ist es, einzugreifen, nicht sich des Urteilens zu enthalten.
Es 1st seine Aufgabe, eine Synthese ausemanderstrebender Pri-
vatinteressen zugunsten des Wohls und der Grofie der Nation
herbeizufiihren. Was den Klassenkampf betrifft, so leugnet der
fascistische Staat thn. Er setzt sich als Ideal eine Art «union

726



sacrée?, im Gegensatz zu den Liberalen, die unter dem Vorwand
des Fortschritts der Demokratie die Parteikimpfe zu dauernden
machen mochten. Die fascistische Reform der italienischen Ver-
fassung, die gegenwirtig von einem achtzehngliedrigen Aus~
schuss ausgearbeitet wird, strebt die Verwirklichung eines «syn-
dikalistischen Produzentenstaates» an und betrachtet die Biirger
nicht (wie das liberale Regime tat) als Biirger, sondern (wie der
Bolschewismus es tut) nur als Produzenten: nationale Produ-
zenten, die zur Bereicherung und zum Wohlergehen des Volkes

beitragen.

* *
*

Steigt man nunmehr auf zur Philosophie, so findet man sich
in [talien angesichts einer groflen Auseinandersetzung, die um
die Ideen Giovanni Gentiles kreist, so wie in Frankreich um 1910
die ganze philosophische Debatte sich um die Ideen Bergsons
drehte. Gentile, der mit Benedetto Croce die Zeitschrift la Cri-
tica begriindete, hat sich seit dem Marsch auf Rom dem Fas-
cismus angeschlossen. Er war seit Oktober 1922 bis vor emigen
Monaten Minister fiir Volksbildung und fiihrt derzeit im Aus-
schuss der Achtzehn, der mit der Reform der Verfassung be-
traut ist, den Vorsitz.

Giovanni Gentiles Auslegung der Hegelschen Philosophie ist
in gewissem Sinne zur offiziellen Philosophie des Fascismus ge-
worden. Ein Philosoph und Fascist, William Cesarini Sforza,
konnte schreiben: «Die Philosophie Gentiles, die eine intran-
sigente cthische Interpretation des zeitgendssischen Aktivismus
1st, hat der fascistischen Bewegung, der feste theoretische Grund-
lagen fehlten, ein ideologisches Programm geboten».

Die absolute Immanenzlehre Giovanni Gentiles und die Kri-
tiken, welchen sie in Italien begegnet, hat Cesarini Sforza klar
zusammengefasst :

«Es 1st der Grundsatz von Gentiles Idealismus, dass der Akt
des Denkens alle Wirklichkeit und alles Leben enthilt, insofern
als sich darin Gedanke und Leben, Slibjekt und Objel(t einen.
Dies ist der gréfite Schritt, den die Philosophie getan hat, um
die Transzendenz zu iiberwinden, nicht indem sie sie leugnet,
sondern indem sie sie als unentbehrlichen Bestandteil der

727



Dialektik des Geistes verwendet. Der Dualismus von Gedanken
und Leben, von Subjekt und Objekt ist somit in den Geist selbst
verlegt, dem die Riesenaufgabe zufillt, diesen Dualismus ohne
jede dufere Hilfe zu iiberwinden, einzig mit Hilfe des eigenen
Antriebs, sich erschépfend in seiner Autonomie. Nun aber kom-
men die, welche behaupten, dieser Schritt gelinge einzig dank
einer mystischen Illusion (Benedetto Croce), er lose sich auf in
Nichts oder in ein wenig Einbildung (Baruffi, Tarozzi), oder
aber er beriithre das Problem der Uneinheitlichkeit gar nicht
(Della Volpe), und begreiflicherweise ruft man gegen die Uber-
treibungen der Subjektivisten den herkémmlichen christlichen
Dualismus zu Hilfe (Chiocchetti, Bizzarri). Andere (Aliotta, Ab-
bagnano, Ranzoli, Arangio Ruiz, Mazzantini) geben zu, dass
Wirklichkeit und Gedanke, Gedanke und Wirklichkeit sich nicht
decken, und bereiten so den Weg zu einer neuen optimistischen
Bejahung der Transzendenz.»

Was der Fascismus sich vom Idealismus Gentiles aneignet,
das 1st sein Dynamismus und dass er diese Eroberung der Ein-
heit des Geistesvollbringt, die er in Einheit und Selbstbewusstsein
des Volkes umwandelt.

Gegeniiber der Immanenzlehre Gentiles ist es nétig, die my-
stische Strémung hervorzuheben, die einen Teil der italienischen
Elite selbst auBerhalb der katholischen Orthodoxie, zu der ein
Giovanni Papini nach dem Kriege iibertrat, ergriffen hat. Die
italienischen Neumystiker scharen sich um Guido Manacorda
und werden zuweilen nach dem Dorfe, in dem Manacorda in der
Nihe von Pisa lebt, die « Mystiker von Ripafratta» genannt. Die
Neumystiker hielten im vergangenen Januar einen Kongress in
Florenz ab, denn sie beabsichtigen, der groflen italienischen
Mystikertradition des hl. Franziskus, des hl. Bernhard und
der hl. Katharina gemif}, am sozialen Leben teilzunehmen. Die
Neumystiker nihern sich immer mehr der katholischen Ortho-
doxie, natiirlich einem ganz augustinischen und franziskanischen,
moglichst wenig thomistischen Katholizismus.

* *
*

Es wire leicht, noch viele andere Probleme aufzuzihlen, de-
nen die italienische Elite gegenwirtig ihre Aufmerksambkeit

728



schenkt. Alle diese Fragen wiirden dieselbe tief nationale, ja
nationalistische Tendenz aufweisen. Die italienische Tradition
abgrenzen und ihr allgemeinen Wert verleihen, das ist zu dieser
Stunde die wesentlichste Aufgabe, die sich das italienische Den-
ken stellt und die der Fascismus mit allen Mitteln zu begiinstigen
trachtet. Kein Denken um des Denkens willen, kein miiBiges
Spekulieren: in Italien kreist alles um den Fascismus, nimmt
Stellung fiir oder wider ihn. Betrachtet man die Dinge von an-
deren Gesichtspunkten aus, so kann man sagen, dass Italien eine
Krisis des Wachstums durchmacht oder eine Phase der Krisis

der Demokratie durchlebt.
BENJAMIN CREMIEUX

8 8 8

LEOPARDI

Wir entnehmen das nachfolgende Kapitel dem in
nichster Zeit im Amalthea-Verlag, Wien, Leipzig, Zii-
rich, erscheinenden Buche Poesie und Nichipoesie von
Benedetto Croce. ,,Bemerkungen iiber die europiische
Literatur des 19. Jahrhunderts* nennt Croce seine Charak-
teristiken von Alfieri, Schiller, Kleist, Alfred de Vigny,
Georges Sand, Manzoni usw. Die Ubersetzung stammt

von Julius Schlosser. Die Red.

Der schmerzensreiche Geist des italienischen Dichters Gia-
como Leopardi wurde sehr bald in die Plejade der iibrigen lei-
densvollen und trostlosen Geister aufgenommen, die seit dem
Ende des achzehnten Jahrhunderts allenthalben aufgestanden
waren, und die dem menschlichen Geschlecht, langst in einem
All ohne Gott verloren, den verzweifelten Grabgesang ange-
stimmt hatten. Es scheint, will man das rasche Ansteigen und
Verbreiten eines Dichterruhms begreifen, unumginglich, sich
diese Schmerzens- und Adelsfurche, die er auf seiner Stirne
trug, gegenwirtig zu halten, dieses Erkennungszeichen fiir brii-
derliche Herzen. Leopardi verdankte es vor allem dem emp-
findsamen Gehalt seiner Dichtung, dass er ohne Miihe die
Hindernisse iiberwinden konnte, die sich sonst einem Schrift-
steller von klassischer Erziehung, von klassischer und gelehrter
Sprache, von klassischer Gehaltenheit in jenen Zeiten eines

729



	Das heutige Italien

