
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 27 (1925)

Heft: 8

Artikel: Benedetto Croces "Fragmente zur Ethik"

Autor: Medicus, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


außer Kraft gesetzt, — haben sie ihren hohen Flug und Schwung verloren?
Einer der Teilnehmer an dieser Aussprache spricht jetzt melancholisch von
„jenen vergeblichen Gesprächen". Da sie ihren Gegenwartswert abgelegt haben

trotz der kurzen Frist, um die sie erst zurückliegen, dürfen wir sie historisch
auf uns wirken lassen. Wir dürfen uns sagen, Franzosen, in denen das Land
und sein Gedanke noch heute würdig vertreten ist, haben damals unbelauscht,
in aufrichtigem Gewissenstausch, im Bedürfnis eigener Abklärung, nicht als

politische Kundgebung, diese Gedanken ausgesprochen aus einem tiefen
Gefühl für die Wahrheit, die geschichtliche sowohl wie die sittliche. Es sind
Dokumente eines Geistes, der noch am Leben ist und nicht vergeblich auch
in den Geschehnissen unserer Tage aufgesucht werden kann.

CARL ALBRECHT BERNOULLI

0 0 0

BENEDETTO CROCES „FRAGMENTE ZUR ETHIK"
Fichte hat einmal an Leibnitz die Gewandtheit gerühmt, « seine Denkart allen

Formen anzupassen, sie auf alle Teile des menschlichen Wissens ungezwungen
anzuwenden, alle erregten Zweifel mit Leichtigkeit zu zerstreuen und überhaupt
sein System mehr als Instrument denn als Objekt zu brauchen ». In dieser
Schmiegsamkeit des herrschenden Gedankens, der immer derselbe blieb und
doch immer wieder neu wurde, hat Fichte den Beweis der Wahrheit des Leibnitz-
schen Systems gesehen — die Stütze seines Rechtes, im geistigen Leben der Zeit
bestimmenden Einfluss auszuüben : dieses System war kein künstlich konstruiertes

Kartenhaus, das bloß sich selbst genügt und keine Berührung mit der
Wirklichkeit verträgt Allein noch entschiedener als die Lehre Leibnitzens dürfte das

erstaunliche System Benedetto Croces auf solchen Ruhm Anspruch machen. So

sehr ist es seinem Urheber in erster Linie « Instrument », dass dieser überhaupt
nicht mehr an ein System als endgültige Gestalt der philosophischen Problemlösungen

glaubt. Wohl weiß Croce von der Notwendigkeit, dem Anspruch des
Gedankens auf systematische Form genug zu tun; aber er weiß auch von der
Unvermeidlichkeit, mit der jede Systematisierung vor den Forderungen des sich
unaufhaltsam weiter entfaltenden Lebens weichen muss zugunsten einer neuen
Systemgestalt. Das Recht einer bestimmten Philosophie erweist sich in ihrer
Macht, das konkrete Leben im Gedanken zu besitzen. Darum hält Croce seine
Lehre in steter Fühlung mit der bunten, bewegten Wirklichkeit. Die Norm, an
der seine Philosophie gemessen sein will, ist nicht das Abstraktum einer zeitlosen,
starren Wahrheit, sondern die konkrete lebendige Wahrheit, das Leben selbst —
aber wohlgemerkt nicht das Leben als Tatsache, sondern das Leben in seinem
unabweislichen Verlangen vorwärtsdrängender Geistigkeit. Die Beschaulichkeit
des wahren, des modernen Philosophen (sagt Croce selbst einmal) « ist nicht
untätig, da er selbst in dem besonderen Geschäft der Philosophie stets aus der
Betrachtung zum Leben, wenn auch nicht zum tätigen, zurückkehrend, doch mit
den übrigen Menschen fühlt und, indem er sich von diesem fortwährend wieder
zu neuer Betrachtung erhebt, das historische Gewissen der eigenen Gesellschaft

563

sullsr Kraft gesetzt, — balzen sie ihren Folien klug und Zcliwung verloren?
kiner der Teilnehmer an ciieser Aussprache spricht jet?t melancholisch von
„jenen vergehlichen (besprächen". Da sie iIrren (begenwsrtswert ahgelsgt hahen

trot? cler kur?en lyrist, urn clie sie erst Zurückliegen, dürfen wir sis historisch
aul uns wirken lassen. Vkir dürfen uns sagen, krsn?osen, in clenen clas kand
und sein (bedanke noch heute würdig vertreten ist, hahen damals unlrelsusclrt,
in aufrichtigem (bewissenstausch, im öedürlnis eigener ^XHKIârung, niclrt als

politische Kundgehung, diese (bedanken ausgesprochen aus einem tiefen (de-
fühl für die Wahrheit, die geschichtliche sowohl wie die sittliche, his sind
Dokumente eines (beistes, der noch am kehen ist und nicht vergehlich such
in den (deschelmissen unserer "ksge aufgesucht werden kann.

xg gz W

ciîOc^L
kichte hat einmal an keihnit? die (dewsndtheit gerühmt, « seine Denkart allen

kormen anzupassen, sie auf alle "Keils des menschlichen Bissens ungezwungen
anzuwenden, alle erregten Zweifel mit Leichtigkeit ?u verstreuen und üherhsupt
sein Lastern mehr als Instrument denn als Dhjekt ?u hrauchen ». In dieser
3chmiegssmke!t des herrschenden (dedsnkens, der immer derselhs hlieh und
doch immer wieder neu wurde, hat kickte den Ideweis der Wahrheit des keihnit?-
sehen L^stems gesehen — die Ltüt?e seines Rechtes, im geistigen kehen der ^eit
hestimmendsn kinlluss aus?uühen: dieses Z^stem war kein künstlich konstruiertes

Kartenhaus, dsshloil sich seihst genügt und keine Iderührung mit der Vkirk-
lichkeit verträgt Allein noch entschiedener als die kehre keihnit?ens dürfte das

erstaunliche Lastern öenedetto kroces auf solchen Iduhm Anspruch machen. 3o
sehr ist es seinem klrheher in erster kinie « Instrument », dass dieser üherhaupt
nicht mehr an sin Lastern als endgültige (bestalt der philosophischen krohlem-
lösungen glsuht. ^iVohl weil! (broce von der Notwendigkeit, dem Anspruch des
(dedsnkens auf systematische Korm genug ?u tun; aher er weil! such von der
klnvermeidlichkeit, mit der jede Z^stematisierung vor den Forderungen des sich
unaufhaltsam weiter entfaltenden kehens weichen muss Zugunsten einer neuen
Z^stemgsstslt. Das kecht einer hestimmtenkkilosophis erweist sich in ihrer
IVIacht, das konkrete kehen im (bedanken ?u hesit?en. Darum hält (broce seine
kehre in steter Kühlung mit der Hunten, hewegten Wirklichkeit. Die klorm, an
der seine kliilosophie gemessen sein will, ist nicht das ^hstrsktum einer Zeitlosen,
starren Wahrheit, sondern die konkrete lehendige Wahrheit, das kehen seihst —
aher wohlgemerkt nicht das kehen als "kstssche, sondern das kehen in seinem
unahweislichen Verlangen vorwärtsdrängender (Feistigkeit. Die keschaulichkeit
des wahren, des modernen Philosophen (sagt (broce seihst einmal) « ist nicht un-
tätig, da er seihst in dem hesonderen (Geschäft der khilosophie stets aus der ke-
trachtung ?um kehen, wenn auch nicht ?um tätigen, Zurückkehrend, doch mit
den llhrigen IVlenschen fühlt und, indem er sich von diesem fortwährend wieder
?u neuer Betrachtung erhöht, das historische (Gewissen der eigenen (bessllschait

563



und eigenen Zeit sein will und es auch ist ». In einer Abhandlung über den

Nicht-Philosophen nennt er diesen (den « Menschen mit gutem Verstände ») den

geliebten und gewünschten Sohn und Erben des originalen Philosophen. Denn
der buon senso ist kein Geschenk der Natur, sondern ein geschichtlich bedingtes
Gebilde, in das die Arbeit des Philosophen mündet. Das begriffliche Hin und
Her, die Subtilitäten, der gelehrte Ballast bleiben zurück : das gehört der
Philosophie als solcher, aber ihre Ergebnisse werden zu gestaltenden Mächten des

Kulturbewusstseins. « Die Philosophie geht in den Geist des also gearteten
Menschen (des Nicht-Philosophen mit gutem Verstände) als eine einfache
Kundgebung offensichtlicher Wahrheiten über, bereit und geneigt, sich in Grundsätze

praktischen Tuns zu verwandeln: in Reform des Herkommens im sozialen
und sittlichen, in Restauration oder Revolution im politischen Leben. So ist er
der Sohn, der einzige Sohn, den die Philosophen wünschen und wünschen
müssen. »

Das Buch1) enthält 43 in sich geschlossene kurze Abhandlungen, in denen
die verschiedensten moralischen Probleme erörtert sind, wie sie dem Verfasser

aus der Bewegtheit des Lebens aufgestiegen sind — « aus der Lektüre eines
Dichters oder Philosophen, aus einem politischen Zwischenfall, einer persönlichen

Angelegenheit, einem Gewissenszweifel ». Eine entschiedene Bejahung
des Lehens — des um seine Geistigkeit kämpfenden, dialektisch bewegten Lebens
— gibt den Grundton. « Böses und Irrtum sind nicht Formen der Wirklichkeit,
sondern nichts weiter als der Ubergang selbst, von einer Form des Realen und
des Geistes zur andern, der im Streben, die höhere Form zu verwirklichen, die
niedere als unvernünftig, irrig, schlecht betrachtet. » « Denn das ist das Gesetz
des Geistes : Leben schaffen und das geschaffene überwinden. » Lebenschaffen
ist Liebe (im umfassendsten Sinn des Wortes), Uberwinden des Geschaffenen
Leiden. « So ergibt sich, dass der Rhythmus des Lebens Liebe und Schmerz ist,
so unablöslich voneinander, dass jeder neue Keim der Liebe, den wir säen, eine

neue Frucht des Schmerzes hervorbringt, die wir, früher oder später, ernten
werden. »

Unter dem Weisen oder dem Philosophen verstand man (und versteht man
gelegentlich auch heute noch) denjenigen, der sich diesseits aller Bewegungen
und Wechselfälle des Lebens eine unzugängliche Innerlichkeit sichert, in der er
wahrhaft zuhause ist, von der aus er im Leben wirken und genießen kann, die
ihn aber davor bewahrt, sich ihm auszuliefern : er gehört immer nur sich selbst.
Croce zitiert Montaigne : « Il se fault reserver une arriéré boutique, toute nostre,
toute franche, en laquelle nous establissions nostre vraye liberté et principale
retraicte et solitude. » Aber Croce lehnt diese Haltung als im Grunde kleinlich
und in Utilitarismus befangen ab. « Die wahre, die edle, die menschliche Lösung
des Problems, das sich aus dem Zusammenhang von Liebe und Leiden, von
Leben und Tod ergibt, muss vielmehr die rückhaltlose Hinnahme von Liebe
und Leiden sein, von Liebe als dem Werkzeug der Arbeit, von Leiden als einer
Anstrengung, die uns von der alten zur neuen Arbeit hinüberführt Die

x) Benedetto Croce, Fragmente zur Ethik. Ubersetzt von Julius Schlosser. Amalthea-Verlag.
Zürich, Leipzig, Wien. (303 S.)

564

und eigenen ?le!t sein will und es sucb ist ». In einer /^bbsndlung über den
Rbcbt-Rbilosopben nennt er diesen (den « IVlenscben mit gutem Verstände ») den

geliebten uncl gewunscbten 3obn uncl Rrben cles originalen Rbilosopben. Denn
cler buon senso ist Icein descbenb cler Rlatur, sonclern sin gescbicbtbcb bedingtes
(debilde, in «las die Arbeit des Rbilosopben mündet. Das begrillbcbe Idin und
Der, die Zubtibtäten, der gelehrte RsIIast bleiben ^urücb: das gebort derRbilo-
sopbis als solcber, aber ibre Rrgebnisse werden ?u gestaltenden IVIäcbten des

Kulturbewusstseins. « Die Rbilosopbie gebt in den (deist des also gearteten
IVlenscben (des Dicbt-Rbilosopben mit gutem Verstände) als eine einlacbe
Kundgebung ollensicbtbcber Wsbrbeiten über, bereit und geneigt, sieb in (drund-
sàe prsbtiscben "buns ^u verwandeln: in Relorm des Derbommens im socialen
und sittlicben, in Restauration oder Revolution im politiscben Reben. Zo ist er
der 3obn, der einzige 3obn, den die Rbilosopben wünscben und wünscben
müssen. »

Das RuclV) entbält 43 in sieb gescblossene Icur^s /Xbbandlungen, in denen
die verscbiedensten morsliscben Rrobleme erörtert sind, wie sie dem Verlasser
aus der Rewegtbeit des Rebens aulgestiegen sind — « aus der Relctllrs eines
Dicbters oder Rbilosopben, aus einem politiscben ^wiscbenlsll, einer person-
bcben àgelegenbeit, einem (dewissens^weilel ». Rine entscbiedene Re/a/iunF
des Reöens — des um seine (deistiglceit Icämplenden, dislelctiscb bewegten Rebens
— gibt den (drundton. « böses und Irrtum sind nicbt Rormsn der Vbrldicblceit,
sondern nicbts weiter als der (Übergang selbst, von einer Rorm des Realen und
des (deistes ?ur andern, der im Ztreben, die böbere Rorm ?u verwirldicben, die
niedere als unvernünltig, irrig, scblecbt betracbtet. » « Denn das ist das Liesst?
des (deistes: Reben scballen und das gescbsllene überwinden. » Rebenscbsllen
ist Riebe (im umlsssendsten Zinn des Wortes), (überwinden des tdescballenen
Reiden. « 80 ergibt sicb, dass der Rb^tbmus des Rebens Riebe und Zcbmer? ist,
so unsblösbcb voneinander, dass jeder neue Keim der Riebe, den wir säen, eine

neue Rrucbt des 8cbmer?es bervorbringt, die wir, lrllber oder später, ernten
werden. »

Rlnter dem weisen oder dem Rbilosopben verstand man (und verstebt man
gelegentbcb sucb beute nocb) denjenigen, der sicb diesseits aller bewegungsn
und ^Vecbsellälle des Rebens eins un?ugänglicbe lnnerbcblceit sicbert, in der er
wabrbslt ?ubause ist, von der aus er im Reben wirlcen und genisben bann, die
ibn aber davor bewabrt, sicb ibm sus?uliekern: er gebort immer nur sicb selbst.
Lroce Zitiert IVlontsigne : « II se lsult reserver une arriéré boutique, toute nostre,
toute lrsncbe, en laquelle nous estabbssions nostre vra^e liberté et principale
retrsicte et solitude. » ^ber Lroce lebnt diese Daltung als im (Zrunde lcleinlicb
und in Rtibtsrismus belangen sb. « Die wsbre, die edle, die menscbbcbe Rösung
des Rroblems, das sicb aus dem ^usammenbsng von Riebe und Reiden, von
Reben und "bod ergibt, muss vielmebr die rüclcbsltloss Rbnnsbme von Riebe
und Reiden sein, von Riebe als dem V^srl<?eug der Arbeit, von Reiden als einer
/Anstrengung, die uns von der alten ?ur neuen Arbeit binüberkübrt Die

öeneäetto Lroce, Rcazmente Lt/iiR I3bsrset^t von lulius Lcblosser. ^maltbes-Verlax.
^üricb, Reipziz, ^ien. (303 3.)

564



großen Dinge in dieser Welt sind nicht von den „Weisen" und „Philosophen"
vollbracht worden, von solchen, deren Geschicklichkeit es geglückt ist, das Meer
des Lebens ohne viel Sturm zu durchschiffen, vielmehr von den leidenschaftlichen

und kraftvollen Gemütern, die den Stürmen getrotzt haben » Das Leben
auf sich nehmen, wie es ist, sich ihm nicht entziehen durch Askese, ihm auch
nicht in träumerischen Wünschen zu entfliehen versuchen, sondern in seinen

jeweiligen Konstellationen « neue Bedingungen für neues Handeln » ergreifen :

das ist die Einstellung der Ethik Croces. Sehr aufschlussreich ist die Behandlung
der Frage nach Wahrheit und Lüge. Die Wahrheit, die Croce sucht, die für ihn
gilt, lebt in den konkreten Bewegungen der Wirklichkeit; er glaubt nicht an ein
Abstraktum, das um seiner selbst willen wertvoll wäre. Es gibt ein böswilliges
Sagen und Suchen, und es gibt ein pflichtmäßiges Verheimlichen der Wahrheit.
Wenn wir durch unsere Worte auf andere Menschen einwirken, um sie selbst

zum Wirken zu bringen, so unterliegt dieses unser Einwirken der sittlichen
Forderung, « dass das Leben der andern gefördert oder erhöht werde ». « Das Leben
hat von Zeit zu Zeit die Wahrheit (die historische Wahrheit) und Lebensbilder
(rednerische Antriebe) nötig, die letztern noch früher als die erstere. Nicht der
ist Lügner, der Bilder des Lebens suggeriert, vielmehr jener, der die historische
Wahrheit nicht suggeriert, wenn sie notwendig ist; ebenso wie jener, der dies tut,
wenn es nicht am Platze ist, schlimmer als ein Lügner, ja ein Bösewicht ist (mit
einem einzigen Worte, mit einem Wörtlein „Wahrheit" kann man mitunter
einen Menschen töten !); so wie der gleichermaßen ein Schmeichler und Betrüger
ist, der tröstende Bilder suggeriert, wenn sie nichts nützen, vielmehr schaden.
Wann ist aber jene historische Wahrheit, sind jene Bilder des Lebens nicht
zulässig? Wenn sie, anstatt ein sittlich Gutes zu fördern, darauf gerichtet sind, ein
lediglich nützliches Gutes zu fördern, zum Vorteil des Sprechenden, gleichgültig
ob er wahrhaft oder ein Lügner sei. »

In vielen Abhandlungen werden politische Fragen erörtert, einige sind
ausdrücklich der Staatsphilosophie gewidmet. Man wird diese mit besonderem
Interesse lesen und wird der Aufrichtigkeit des « Senatore del Regno », der sie

geschrieben hat, die Anerkennung nicht versagen. « Der Staat ist nichts anderes
als der Mensch selbst in seinem werktätigen Handeln, und besitzt außerhalb des

tätig handelnden Menschen gar keine Wirklichkeit. » Der tätige Mensch aber
steht in der dialektischen Spannung zwischen Nützlichkeit und Sittlichkeit. Und
so sind die Staaten auch beides, « prächtige, kraftvolle, riesenhafte Tiere », die
nichts anderes wollen als leben, — und sittliche Mächte, die nicht bloß für die
Leiber, auch für die Seelen sorgen müssen. « Es ist klar, dass diese beiden
verschiedenen Definitionen in ihrem gegenseitigen Verhältnis nur gedacht werden
können von dem, der dialektisch denkt, d. h. sie nicht in dem Parallelismus ihrer
Zweiheit aufrecht hält, als nebeneinander gestellt und miteinander wetteifernd,
sondern der sie in einem geistigen Prozess auflöst, in dem der Staat, in einem

ersten Moment, als reine Macht und Nützlichkeit gesetzt wird, dann sich aus ihm
zur Sittlichkeit erhebt, aber damit seinen ursprünglichen Charakter nicht
abstreift, sondern ihn negiert, d. h. bewahrt, indem er ihn überwindet. » Die
zeitgenössische Geschichte gibt Croce reichliche Gelegenheit, seine Lehre mit
Beispielen zu belegen. << Welcher Staat, mit Verlaub, hat denn im abgelaufenen

565

großen Dinge in dieser ^Velt sind nicht von den „weisen" und ,Philosophen"
vollhracht worden, von solchen, leeren Leschicklichkeit es geglückt ist, das IVleer
des Beizens ohne viel Lturm ^u durchschikken, vielmehr von den leidenschskt-
lichen und krsktvollen Lemütern, die den Ltllrmen getrotzt balzen! » Das Reizen
auk sich nehmen, wie es ist, sich ihm nicht entziehen durch Askese, ihm such
nicht in träumerischen wünschen ?u entkliehen versuchen, sondern in seinen

jeweiligen Konstellationen « neue Ledingungen kür neues Dsndeln » ergreiken:
das ist die Linstellung der Lthik Lroces. Lehr sukschlussreich ist die Lehsndlung
der Lrsge nach Wahrheit und Lüge. Die Wahrheit, die Lrocs suclrt, die kür ihn
gilt, lelrt in den konkreten Bewegungen der Wirklichkeit; er glsuht niclrt an ein
/Vhstrsktum, dos urn ssiner seihst willen wertvoll wäre, Ls giht ein höswilliges
Lagen und Luclren, und es giht ein pklichtmäßiges Verheimlichen der Wahrheit.
V^enn wir durcir unsere V^orte auk anders IVIenschen einwirken, urn sie sellrst

?um wirken ^u Irringen, so unterliegt dieses unser Einwirken der sittliclren
Forderung, « dass das Lehen der andern gekördert oder erlrölrt werde ». « Das Lehen
lrat von ?eit ?u?e!t die Wahrheit (die lristorisclrs Wahrheit) und Lehenshilder
(rednerisclre ^ntrielre) nötig, die letztem noclr krülrer als die erstere. hhclrt der
ist Lügner, der Lildsr des Lehens suggeriert, vielrnelrr jener, der die lristorisclre
Wahrheit niclrt suggeriert, wenn sie notwendig ist; elrenso wie ;ener, der dies tut,
wenn es niclrt am?Iat?e ist, sclrlimmer als ein Lügner, ja ein Lösewicht ist (mit
einem einzigen Worte, mit einem Wörtlein „Wahrheit" kann man mitunter
einen IVIenschen töten !); so wie der gleichermaßen ein Lclrmeiclrler und Letrüger
ist, der tröstende Lilder suggeriert, wenn sie niclrts nützen, vielmehr schaden.
Wann ist sher jene historische Wahrheit, sind jene Lilder des Gehens nicht
Zulässig? Wenn sie, anstatt ein sittlich Lutes ?u kördern, darsuk gerichtet sind, ein
lediglich nützliches Lutes ?u kördern, ?um Vorteil des Lprschenden, gleichgültig
oh er wshrhskt oder ein Lügner sei. »

In vielen ^hhsncllungen werden politische kragen erörtert, einige sind aus-
drllcldiclr der Ltastsphilosophis gewidmet. IVlan wird diese mit hssonderem
Interesse lesen und wird der /Vukrichtigkeit des « Lenstore del Legno », der sie

geschriehen hat, die Anerkennung nicht versagen. « Der Ltsst ist nichts anderes
als der IVlensch seihst in seinem werktätigen Handeln, und hesit?t sußsrhslh des

tätig handelnden IVIenschen gar keine Wirklichkeit. » Der tätige IVlensch sher
steht in der dialektischen Lpannung Zwischen hlütdichkeit und Littlichkeit. Lnd
so sind die Ltsaten auch heidss, « prächtige, kraktvolle, riesenhakte Ders », die
nichts anderes wollen als lehen, — und sittliche IVlschte, die nicht hloß kür die
Leiher, auch kür die Lselen sorgen müssen. « Ls ist klar, dass diese Heiden ver-
schiedsnen Dekinitionen in ihrem gegenseitigen Verhältnis nur gedacht werden
können von dem, der dialektisch denkt, d. h. sie nicht in dem LarsIIslismus ihrer
^weiheit sukrecht hält, als neheneinander gestellt und miteinander wetteikernd,
sondern der sie in einem geistigen Lro^ess auklöst, in dem der Ltaat, in einem

ersten IVloment, als reine IVIacht und Nützlichkeit gesetzt wird, dann sich aus ihm
?ur Littlichkeit erheht, sher damit seinen ursprünglichen Lharskter nicht ah-
streikt, sondern ihn negiert, d. h. hewshrt, indem er ihn llherwindet. » Die
Zeitgenössische Leschichts giht Lroce reichliche Lelegenlreit, seine Lehre mit Lei-
spielen ?u Heisgen. << Welcher Ltsst, mit Verlsuh, hat denn im shgelauksnen

565



Kriege seine „Würde" in der sittlichen Bedeutung des Wortes bewahrt? Man
hat gesehen, wie angstvoll Frankreich von allen Seiten Hilfe suchte, wie es Wilde
und Barbaren feierte, Senegalesen und indische Gurkas, die seine liebliche Erde
zerstampften, wie es Worte weibischer Schmeichelei an Völker verschwendete,
die es einst beschimpft und beleidigt hatte, ja selbst (und noch dazu vergebens)
die Söhne Nippons anflehte, Hilfstruppen auf sein besetztes Gebiet zu schicken,
wie es mit öligem demokratischem Getue fromme Salbadereien über die
lateinische Brüderschaft, über die Sache der ihm anvertrauten menschlichen Freiheit
und Gerechtigkeit zum besten gab und trotzdem Taten vollführte, die „auf
Schritt und Tritt die Ehre schänden"; man sah es aber auch nach errungenem
Siege s'envelopper dans sa dignité, die Miene eines hohen Richters oder vielmehr
eines „Vollbringers hoher Werke" gegen das große Nachbarvolk aufsetzen, ganz
der gemeinsamen Menschlichkeit vergessend, voll frechen Hohns, ironisch alle
die tönenden Gemeinplätze von Gerechtigkeit und Freiheit zum ausschließlichen
Vorteil der eigenen Interessen anwendend; übrigens auch der vorgeblichen
„Würde" manchen Abbruch tuend, so wenn es vor der einen oder anderen
stärkeren Macht sich beugen musste ...» Wo der Staat in der Sphäre der
Nützlichkeit bleibt, « gibt es nichts Gemachteres als die Prahlereien der Siegerstaaten,
als ob sie die Ehre gewahrt, die Besiegten sie aber verloren hätten; während in
solchem Falle weder eine Ehre zu gewinnen noch zu verlieren ist, sondern nur
Leben und Lebensinteressen auf die beste mögliche Art zu bewahren sind.
Kämen jene Prahlereien von sittlichen Individuen, so wären sie gehässig und
schamlos; aber das sind sie aus dem schon erwähnten Grunde nicht, auch
deshalb, weil sie, utilitarisch, den Zweck haben, gewisse Kräfte, die dem Leben der
einzelnen Staaten förderlich sind, auszulösen.»

Genug. Wer von den konkreten Fragen des gegenwärtigen Lebens aus den

Zugang zu dem umfassendsten und bestgefügten philosophischen Systeme
finden will, das seit Hegel errichtet worden ist, der greife zu diesen Fragmenten

zur Ethik, oder — besser noch — zum Originaltext Frammenti di Etica, 1922 in
Bari bei Laterza erschienen.

FRITZ MED1CUS

566

Kriege seine „V^ürcle" in cler sittlichen Ileclsutung cles Vortes hewshrt? Vlsn
hat gesehen, wie angstvoll hrsnlcrsich von allen Zeiten llille suchte, wie es ^Vilcle
uncl Lsrharen leierte, Zenegslesen uncl inclische Ourlcss, clie seine liehliche hrcle
Terstamplten, wie es V^orte weihischer Lchineichelsi an Völlcer vsrschwenclete,
clie es einst heschimplt uncl helsicligt hatte, ja seihst (uncl noch clsTu Vergehens)
<lie Löhne I^Iippons anllehte, llillstruppen sul sein hesetTtes (lehiet Tu schiclcen,
wie es rnit öligem clsmolcratischem Oetue kromme Lalhaclereien üher clie
Isteinische Lrüclerschslt, üher clie Lache cler ihm anvertrauten menschlichen Freiheit
uncl (Gerechtigkeit Tum hesten gsh uncl trotTclem thaten volllührte, clie „sul
Lchritt uncl ^lritt clie hhrs scliänclen"; man sah es aher such nach errungenem
Liege s'envelopper clans sa clignitê, clie IVIiene eines hohen llichtcrs ocler vielmehr
eines „Vollhringsrs hoher ^Verlce" gegen «las grolle IXlachhsrvollc aulsetTen, gsnT
cler gemeinsamen lVlenschlichheit vergessencl, voll lreclien hlohns, ironisch alle
clie tönenclen OemsinplätTe von Oerechtiglceit uncl Freiheit Tum ausschlielllichen
Vorteil cler eigenen Interessen snwenclencl; ührigens auch cler vorgehhchen
„V^ürcls" msnchen ^hhruch tusncl, so wenn es vor cler einen ocler sncleren
stärlceren Vlaclit sich hsugen musste ...» V^o cler Ltsat in cler Lphsre cler hlütT-
lichlceit hlsiht, « giht es nichts (lsmschteres als clie Prahlereien cler Liegerstssten,
als oh sie clie hhre gewahrt, clie Lesiegten sie aher verloren hatten; währencl in
solchem Halle weclsr eine hhrs Tu gewinnen noch Tu verlieren ist, sonclsrn nur
hshen uncl Kehensinteressen sul clie hssts mögliche ^rt Tu hewshren sincl.
Kamen jene Prahlereien von sittlichen Inclivicluen, so wären sie gehässig uncl
schamlos; aher clas sincl sie aus clem schon erwähnten (lruncls nicht, such cles-

halh, weil sie, utilitsrisch, clen ^weclc hahen, gewisse Krälte, clie clem Kehen cler

einTelnen Ltsaten lörclerlich sincl, susTulösen. »

(lenug. V^er von clen Iconlcreten hrsgen cles gegenwärtigen Kehsns aus clen

Zugang Tu clem umlassenclsten uncl hsstgelügten philosophischen L^steme
linclen will, clas seit llegel errichtet worclen ist, cler greile Tu cliesen hraFmenten

Tur ocler — hesser noch — Tum Originaltext hrammentl cli htica, 1922 in
llsri hei h-aterTs erschienen.

iviLvicus

566


	Benedetto Croces "Fragmente zur Ethik"

