Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 27 (1925)

Heft: 7: del Cassé's

Artikel: Vom jungeren franzésischen Theater
Autor: Konzelmann, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748662

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOM JUNGEREN FRANZOSISCHEN THEATER
VON IBSEN ZU J. J. BERNARD

Altere Literarhistoriker haben sich gerne bemiiht, als direkte Kriegsfolgen
Bombast, Brutalitat, Vorliebe fiir starke, saftige Affekte und Effekte nachzu-
weisen. Ob der Weltkrieg dieser Theorie eine Stiitze bietet, ist fraglich und
wenigstens fiir das franzosische Theater zu verneinen. Vielleicht geniigen eben
der Kino und gewisse Sportarten vollauf, um brutale Instinktgeliiste der Menge
zu befriedigen. Jedenfalls aber war auf der Biihne der entscheidende Erfolg
gerade nur dem Gegenteil beschieden: dem Leichten, Phantasievollen, Gra-
ziosen, dem Feinen, Einfachen, Banalen.

Eine andere Erwartung erfiillte sich ebensowenig. In der Gewitterspannung
vor 1914 schon schaute man mit Sehnsucht nach dem kommenden Tragiker
aus, der dem dumpfen Willen einer Nation eine Stimme gegeben hitte. Der
Krieg hat den Messias auch nicht hervorgebracht. Er brachte nur Ersatz:
viele neue Bearbeitungen antiker Tragodien. Gewiss ist dieser spezielle Zweig
des Theaters in Frankreich ja von jeher eifrig gepflegt worden, weil traditions-
gemif} Publikum und Schauspieler der Comédie Frangaise alljahrlich wenig-
stens einmal 1hr antikisches Opfer wollen. Ein Opfer, serviert in einer Sauce
nach dem herrschenden Geschmack, denn auch die Griechen sind nur ,,a cor-
rection’* aufgenommen worden, wie Frau von Staél es fiir Shakespeare empfahl
und wie es heute dem grofien Englinder gegeniiber auch immer noch geschieht.
Unter den Neubearbeitungen alter oder klassischer Tragédienstoffe, welche
in den letzten Jahren ans Licht getreten sind, verdienen zwei eine nihere Be-
trachtung, weil sie in ihrer interessanten Deformierung einen Grundzug des
neuen T heaters offenbaren. Saint-Georges de Bouhélier schrieb einen Odipus,
Koénig von Theben, der Belgier Albert Du Bois eine Hérodienne, d. h. eine neue
Bérénice. Bouhélier flickte Sophokles, Du Bois flickte Racine am Zeug. Fiir
beide Neuschaffungen galt das Wort Cézannes, welches Bouhélier seiner Buch-
ausgabe voransetzte: ,,Il faut refaire Poussin d’aprés nature”. Bouhélier ver-
wirft die klassische Tragodie des 17. Jahrhunderts, welche von der Antike
nur die Motive entlehnt habe und im lacherlich steifen Alexandrinergewand
eine Karrikatur griechischen Theaters gebe; Du Bois tadelt Racine, dass er
die Jiidin Bérénice zu einer liebenswiirdigen Prinzessin gemacht habe. Beide
Autoren erneuern, rekonstruieren. Bouhélier lasst ganz Theben, Du Bois ganz
Rom auf die Biihne steigen und handelnd eingreifen. Eine Fiille von Statisten,
Senatoren, Gladiatoren, Athleten und Tinzerinnen, Metzger, Manner aus dem
Volke, kleine Kinder in der Wiege dringen in die erhaben kiihlen Tragodien
ein, um das Milieu, das Lokalkolorit zu geben. Gémier brauchte zur Auf-
fithrung des Udipus einen Zirkus und die Comédie Francaise, welche gewohnt
war, die Bérénice mit drei Hauptpersonen zu spielen, hatte ithre gesamte Truppe
und Zuzug von auflen notig. Die einfachen, klaren Linien der Tragodien
wurden durch das familiire, soziale, sitten- und welthistorische Vielerlei ver-
wischt: die Tragédie wurde zum Drama.

482



Darin darf man das Bezeichnende der Nachkriegsepoche sehen: in der
Episierung des Tragischen und allgemein in der Lockerung des dramatischen
Baues. Bouhélier spottete ausgiebig iiber die engen Regeln der klassischen
Tragodie und ihr traditionelles Schema von fiinf Akten; er brachte einen
loseren Rahmen von 13 ,,Bildern”. Die gleiche Entwicklung war auch schon
bei andern Autoren der iltern Generation zu bemerken. Curel adoptierte die
,» Lableaux"‘-Form, wenigstens einmal, fiir seine Comédie du Génie (1921) und
eine deutliche Lockerung der Form ist sogar bei den letzten Werken jener
zwel Autoren auffillig, welche sich im bewussten Gegensatz zum naturalisti-
schen Drama wieder fiir die streng klassisch komponierte Piéce bien faite ein-
gesetzt hatten: in der Tendresse und im Homme a la Rose Batailles und in der
Galerie des Glaces Bernsteins. Gewiss ist das raffinierte Kombinationsstiick
deshalb nicht verschwunden und triumphiert mit Méré, Kistemaeckers und
andern auf traditionell darauf eingestellten Biihnen. Jedoch seine Herrschaft
ist vorlaufig dahin — bis zur Revanche. Die neue Technik geht nach ,, Tableaux'
und allgemein nach epischerem, loserem Aufbau. Die Technik aber wird doch
nur die Funktion einer inneren Grundstimmung sein. Das Verlangen nach
erschiitternden Knalleffekten, nach raffinierter Zuspitzung, nach rhetorischen
Explosionen scheint der neuen Generation abhanden gekommen zu sein. Sie
liebt die bithnenmiflige Mache nicht, sie misstraut groflen Worten und der
Vereinfachung auf dekorative Linien. Es ist sehr bezeichnend gewesen, dass
zweil grofle Werke von jungen Autoren, welche der entscheidenden Geistes-
richtung fernstehen, in den zwei letzten Jahren nur héfliche Achtungserfolge
errangen wie Maurice Rostands Masque de fer oder Raynals ausgiebig rheto-
risches Tombeau sous I’Arc de Triomphe. Es ist nicht weniger bezeichnend,
dass sich sogenannte Vollblutdramatiker gestrigen Stiles den neuen Forderungen
mehr oder weniger gliicklich anzupassen suchen; so hat Charles Méré in der
Tentation (1924) den Revolverschufl, mit dem der ungliickliche Liebhaber
Irenes seinem ruinierten Leben ein Ende macht, hinter den Kulissen, kaum
horbar, abfeuern lassen und die ihrem Gatten zuriickgewonnene Irene nach
einem rasch voriibergehenden Ohnmachtsanfall ans Klavier gesetzt, wiahrend
iiber 1hrem seelenvollen Spiel sich langsam der Vorhang senkt. Verinnerlichung!

Wenn sich die neue Generation vom dekorativen Ausnahmefall und der
verzwickten Mechanik der ,,piéce” zur Gewshnlichkeit und zu beruhigterer
Handlung wendet, landet sie deshalb aber doch nicht etwa bei duflerlicher und
mnerlicher Banalitit ,,genre parapluie”. Sie bringt als Ersatz eine feinhorigere,
tiefer schiirende psychologische Neugier. Es ist eine bekannte, in der franzs-
sischen Dramatik der letzten siebzig Jahre deutlich nachweisbare Tatsache,
dass das Theater immer ungefihr zwanzig bis dreiflig Jahre hinter dem Roman
nachhinkt, seitdem dieser die literarische Hauptform geworden ist. So kénnte
Bourget als Ahnherr und Fundament gelten. Aber die junge Generation besitzt
auf dem Theater selber zwei Lehrer, deren Wirkung sich erst heute sicher
nachweisen lisst: Ibsen und Curel. :

Im Anfang der neunziger Jahre des 19. Jahrhunderts traten sie hervor.
Antoine spielte 1892 im ,, Théatre Libre” das erste Drama Curels (L’Envers

483



d’une sainte) und Lugné-Poe eroffnete im Oktober 1893 sein ,,Oeuvre’‘-Theater
mit Rosmersholm, dem im gleichen Jahre Ein Volksfeind nachfolgte. Ibsen blieb
bis vor drei Jahren mehr oder weniger auf die geschlossene Biihne des ,,Oeuvre*
beschrankt; erst 1921 nahm die Comédie Fracaise den Volksfeind und erst 1925
Hedda Gabler auf. Curel seinerseits wurde relativ selten gespielt; mit beinahe
jedem neuen Drama ist er bis in die neueren Zeiten fast oder ganz durchge-
fallen; ungefihr gleichzeitig mit Ibsen nahm auch ihn die Comédie Francaise
definitiv auf. Beider Einfluf} ist deshalb schwer zu verfolgen, er ging unter-
irdisch vor sich. Zu leugnen aber ist er nicht mehr. Einige von den jiingeren
Dramatikern, die wir hier in erster Linie im Auge haben, verdanken ihnen
bewusst oder unbewusst viel: Lenormand, Sarment, Jean-Jacques Bernard.

In der Lockerung des Aufbaus und der Technik allerdings scheinen die
Neueren eher Antipoden der meisterhaft prizisen Theatertechniker Ibsen und
Curel zu sein. Und ihr Theater brachte bisher im allgemeinen weder die
»idealen Forderungen des einen, noch die Ideenkimpfe des andern. Man
wird einen Einflu} iiberhaupt weniger im einzelnen feststellen kénnen als in
einer besonderen Richtung des dramatischen und intellektuellen Interesses.

Zwar hat Lenormand in seinem ersten Drama Les Possédés (1909) ein ziem-
lich rassenreines, spezifisch Ibsensches Stiick versucht, eine Art Variation von
Wenn wir Toten erwachen... Alles ist drin: die Auflehnung der unterdriickten,
missbrauchten Frau gegen kiinstlerischen oder wissenschaftlichen Egoismus
des schaffenden Mannes, das zu spite Erwachen des Mannes. die Parallelitit
mnerer und Auflerer Vorgiange, der Doppelsinn der Worte, das Symbol: der
Physiker Heller, dessen Willen und Charakter alles, was thm in den Weg tritt,
verbraucht und zersetzt, untersucht als Wissenschaftler die Zersetzung der
Materie. In spitern Dramen (Terres Chaudes 1913 und in neuer Fassung 1924;
Le temps est un songe 1920; Le Simoun 1921; La dent rouge 1922) finden sich
Natursymbole wie in Rosmersholm oder der Frau vom Meere; Natursymbole,
die nicht nur als Parallelen zu seelischen Zustinden beniitzt werden, sondern
direkt als Hebel des psychischen und physischen Geschehens, als Ursachen
von Katastrophen. Die Aquatorialsonne der Terres Chaudes, der heifle, er-
stickende Wiistenwind des Simoun, die neblige, trostlose Atmosphire von
Le temps est un songe, der ewige Winter in der Dent rouge fressen die Seelen
an, verindern, zermartern, zerstoren sie. Es ist das Grauen von auflen, aus
der Tiefe der Natur, das in die Herzen embricht und sie zermalmt. Keiner
ist seiner selbst sicher, keiner weif3, was in der Tiefe dieses Selbst lebt und
Wirklichkeit werden kann.

Mit Ibsen kam in die moglichste Klarheit und Deutlichkeit des franzssi-
schen Theaters das Halbdunkel, ein Geheimnisvolles, ein Wunderbares, das
nicht in romantischer Weise dekorativ gefasst war, sondern aus der Realitit
hervorzubrechen schien, ihr den bedeutungsvolleren Hintergrund lieh oder
sie auf dem kosmischen Plane wiederholte. Mit Ibsen kam jene ,,seltsame
Visionsgabe", von der Suarés in einem Essay iiber den nordischen Dramatiker
vorausgesagt hatte, dass sie vielleicht einmal selbst in Frankreich, selbst in
Paris ebenso nétig sein werde wie in Christiania. Als Antoine 1890 auf dem

484



Théatre Libre die Auffiihrung der Gespenster plante und seine Freunde um
Rat fragte, antwortete Catulle Mendés: Lieber Freund, dieses Stiick ist un-
moglich bei uns. Mit Ibsen kam gleichsam eine Krankheit, aber Suarés fragte
verichtlich, ob etwa Frankreich nicht mehr fihig sei zu einer Krankheit, denn
er wusste wohl, dass es die Kraft hitte, fremde Krankheitsstoffe zu assimilieren
und zu gesundem Eigentum umzuschaffen.

In den spitern Dramen hat sich Lenormands heftige Art gemildert; aber
immer galt sein Interesse den Geheimnissen der Seele und dem Zugrunde-
gehen am nicht erfassten innern Konflikt, an der unerlésten Problematik. Er
kleidete sowohl den Mangeur de réves (1922) als auch L'homme et les fantomes
(1924) in ausgesprochen psychoanalytisches Gewand. Der neuen Theorie kam
das psychologische Interesse zugute, welches durch das Theater Ibsens und
Curels geweckt worden war. Aber, wie iiberhaupt, so war auch auf dem Theater
die Sache schon da vor dem Begriff und der Theorie. Curel hat 1919 in der
Ame en folie einen psychoanalytischen Fall behandelt, ohne von der neuen
Wissenschaft eine Ahnung zu haben. Beschrinkter als Lenormand machen
andere Dramatiker von dem neuen Material Gebrauch.

Sehr geschickt benutzte es Jean Sarment im Pécheur d ombres (1921), sofern
man von dem verungliickten Schluf} absieht. Die Heilung des nervenkranken
Jean wird zum Hebel und zur Katastrophe des Stiickes. Die ganze Familie
und die frithere Braut arbeiten an der Heilung, ohne zu bedenken, dass die
Gesundung den gliicklich heiteren Helden aus seinem Traumzustand in sein
fritheres launisches, kompliziertes Wesen zuriickwerfen miisse und sie darum
das erstrebte Gliick zum voraus vernichten. Nach einem satirischen Intermezzo
Le mariage d’Hamlet (1922), in dem schon das Motiv zum folgenden Drama
anklang, griff Sarment aus zu einem Hjalmar-Ekdal-Stiick: Je suis trop grand
pour moi (1924). In drei Gestalten lisst er die liebe Lebensliige forsch und
hoffnungsvoll aufblithen, um sie dreimal in der Desillusion verenden zu lassen.

Der dritte Dramatiker, der als reprisentativ gelten kann, ist in der Schweiz
auch kein Unbekannter mehr: Jean-Jacques Bernard; ja, auch er hat, wie
Lenormand, im Ausland eher mehr Erfolg geerntet als in Paris. Er zeigt ein
anderes, originelles Gesicht. Sein Theater (vier Dramen sind soeben im Verlag
von Albin Michel, Paris, in einem Bande gesammelt, herausgekommen) ist
stiller und leiser als das von Vorgingern und Zeitgenossen; gegen ihn gehalten,
erscheinen Lenormand und Sarment fast redselig und deklamatorisch. Bernard
hat ein sehr ergreifendes Drama Martine (1922) geschrieben, in dem die Haupt-
person, Martine, ein Bauernmidchen, auch nicht ein einziges Mal das tiefe
Gefiihl, das in 1hr aufwuchs und an dem sie sich aufreibt, in Worte fasst. Viel-
leicht leidet sie wie ein treues Tier, dem Unverstindliches begegnet, jedenfalls
aber leidet sie nicht so, wie man es von einer Bithnenfigur gewshnt ist. Trotzdem
aber ist die Situation vollkommen klar, dem Zuschauer vielleicht sogar klarer
als der kleinen Heldin selbst. Es ist ein Grundzug von Bernards Dramatik,
dass seine Gestalten nicht immer sagen, was sie denken, und dass ithnen oft
auf das geantwortet wird, was sie verschweigen. Ein anderer Grundzug seines
Theaters ist, dass seine Gestalten vielfach lange selber im Unklaren sind iiber

485



ithre wahren Getiihle und dass der Zuschauer miterlebt, wie ihnen Unbewusstes
deutlich wird. Sehr deutlich zeigt sich dies im Printemps des autres, einem
Stiicke, zu dem von Curels Erstling, L'envers d'une sainte, deutliche Féaden
gehen. Auch in den beiden andern Dramen (Le feu qui reprend mal 1921; L’in-
vitation au voyage 1924) handelt es sich um das langsame Fufifassen und um
die langsame Erkenntnis einer Leidenschaft, die zudem in beiden Dramen
in den Herzen der Heldinnen gerade von dem Wesen geschiirt wird, dem sie
am wehesten tut. Uberall sehen wir mehr nur die Folgen, die Symptome einer
tiefinnerlichen Wandlung als diese selbst. Die Ereignisse gehen in jener Ein-
samkeit und Stille vor sich, die zwischen schwerbliitigen Menschen da ist.
Um derartige Schwankungen und Wandlungen deutlich zu machen, braucht
der Autor mehr Zeit als ein anderer und hat nicht Raum fiir vielerlei dufleres
‘Geschehen. In Paris ist man deshalb nicht weit davon entfernt, Bernard lang-
weilig zu finden. Es scheint uns aber, dass er der innigste, schlichteste Aus-
druck fiir jene besondere Geistesrichtung der Jugend ist, die wir zu umschreiben
suchten; es scheint uns, dass er weiter gekommen ist als Géraldy in der Kunst,
Hohles, Literarisches auszuschalten. Eine andere Frage allerdings wird es sein,
welche Entwicklungsmoglichkeiten diesem Theater offen stehen. Wer ver-
mochte sie zu beantworten? Vielleicht droht es dahin zu fithren, wohin auch
das Theater Pirandellos auf einem andern Wege miinden konnte: zur Auf-
hebung, zur Negation des Theaters. Aber an der Wegbiegung steht wohl, noch

unerschaut, die neue Jugend, die neue Zeit.
MAX KONZELMANN -~

8 8 8

ANMERKUNGEN
DIE ZAUBERLEHRLINGE

Hat der neue Hexenmeister sich doch einmal von Nancy weg und wie der
Rattenfinger von Hameln auf eine Vortragstourné begeben! Nun kénnen die
Zauberlehrlingsinnungen erst so recht seine Wort’ und Werke sich merken und
den Brauch, um mit Geistesstirke Wunder auch zu tun. Was nur zu seinem
Zwecke erst hervor der alte Meister rief, der neue tut’s zu wohltitigen Zwecken
und verkiindet den ganz Ohr dasitzenden Lehrlingsscharen, dass alles gar
keine Hexerei sei, sondern blofi Methode. Keiner brauche da verzweifelt nach
dem Herrn und Meister zu rufen, wenn er seines Geistes nicht mehr michtig
sel, jeder konne sich kraft seines souverinen Willens hochstselbst Bemeisterer
und Beherrscher nennen. Das alte Meisterwort bleibt bestehen:

In die Ecke,

Besen! Besen!
Seid's gewesen!

Zum Besen kann natiirlich jeder seinen eigenen Stecken dazustecken. Die
Hauptsache ist ja, dass man alles fiir einen Besen- oder Pappenstiel halt, was
man in die Ecke bannen will. Von einem Vergessen des Wortes kann vollends
keine Rede mehr sein; die Zauberlehrlinge landauf landab sind organisiert und

486



	Vom jüngeren französischen Theater

