Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 27 (1925)

Heft: 5

Artikel: Karl Barth

Autor: Spoerri, Gottlob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748646

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KARL BARTH

Vernachlissigt das Vaterland wieder einmal einen Propheten ?
Es erinnert ein bisschen an die Zeit Zwinglis oder Bodmers und
Breitingers, wenn man hért, wie heute wieder in theologischen —
und andern — Kreisen Deutschlands kurzweg von « den Schwei-
zern» gesprochen wird. Diesmal meint man mit dieser Abkiir-
zung Karl Barth und Eduard Thurneysen. Der Deutsche Fried-
rich Gogarten bildet mit ithnen zusammen das revolutionar theo-
logische Triumvirat, iiber das man sich seit einiger Zeit ereifert
wie sonst iiber keine Erscheinung der protestantischen Theo-
logie deutscher Sprache. Der Ziircher Systematiker Brunner ist
einer der Trabanten. Von einem Triumvirat pflegt am Ende
emer Allemnherrscher zu werden. Hier ist ohne Frage Karl
Barth der eine.

Wahrer oder falscher Prophet? Dass man allgemein ihm
gegeniiber einfach frigt : wahr oder falsch, nicht wie sonst gegen-
wirtig iiblich: interessant oder uninteressant, neu oder auch
schon dagewesen, einflussreich oder belanglos, das kennzeichnet
Barths Sendung. Harnack kommt aus seiner kritischen Uber-
legenheit in eine Aufregung hinein, hort auf zu dozieren und
fangt an zu fragen. Es ist mir unvergesslich, wie mein verstorbe-
ner Lehrer Walter Hadorn durch den Beginn des Weltkrieges
nicht aus seiner Gedankenbahn gebracht wurde, aber vor Karl
Barth horte er — eine Weile wenigstens — auf, historisch zu
denken, ordnete dessen Aulerungen nicht gleich ein in die Rela-
tivititen seines Geschichtsbildes. So wirkt Karl Barth.

Man empfindet ihn als Revolutionir. Deshalb ist es ver-
stindlich, dass man ihn einen Subjektivisten gescholten hat;
denn sogenannte geistige Revolutionen kommen heutzutage
gerne aus der Subjektivitit. Auf den ersten Blick mag man dieses
Urteil bestitigt finden, wenn er selber gelegentlich bemerkt, dass
es fiir thn zwischen einer Bibelstunde und einem exegetischen
Kolleg, einer Predigt und einem religionswissenschaftlichen Vor-
trag keine Grenze gibt. Aber die Sache ist gerade umgekehrt.
Gegen die gang und gibe Meinung, eine Predigt se1 Mitteilung
subjektiver Religiositit, der zufolge man die bedeutende religisse
Persénlichkeit als Prediger vorzieht, verlangt Barth, dass auch

301



die Predigt und die Bibelstunde schlichte Darstellungen eines
objektiven Inhaltes seien; nicht etwa geht er auf subjektivisti-
sche Durchweichung der Wissenschaft aus. Man versteht ihn
also erst, wenn man in thm den extremen Objektivisten erkennt,
der gegen den Relativismus unserer Zeit kimpft und eine Abso-
lutheit behaupten will.

Ubel wird er es anmerken, dass ich von thm als etnem Pro-
pheten rede: was er unter einem Propheten versteht, ist zu hoch,
als dass er es mit sich selber verwechseln konnte, und so wie man
diese Bezeichnung gerne anwendet mit einem subjektivistischen
Beigeschmicklein, wird er sie dankend ablehnen. Man hat von
ithm schon eine direkte, systematische Darstellung seiner Lehre
verlangt, und eine solche ist ja gut denkbar. Aber es liegt in dieser
Lehre selber tief begriindet, dass er sich als Exeget gibt und
seine bisherigen Hauptwerke Kommentare zu biblischen Bii-
chern sind. Die Bibel ist thm das eine Buch, das Zeugnis des
Absoluten, mit dem alten Wort: die Offenbarung. Er betont:
die ganze Bibel! Dabei ist allerdings leicht ersichtlich, dass er
sich die Bibel von Paulus auslegen lisst. Er kann seine Meinung
auch ganz bescheiden so ausdriicken: man sollte Paulus ebenso
ernst nehmen wie irgendeinen andern, wie z. B. Goethe. Er
findet es nicht in der Ordnung, dass die moderne Theologie nur
mit historisch-philologischer Methode sich um Wortlaut und
Wortsinn der Bibel bemiiht und nicht zum Inhalt, zur Sache
selbst vordringt, und dass sie dann andererseits die Resultate
threr Arbeit fiir den praktischen Gebrauch extra nochmal zu
praparieren miissen glaubt, welcher Glaube iibrigens eine Unter-
schatzung der Laien in sich schliefit, die sich wohl bereits ge-
racht hat. Barth denkt in seiner «sachlichen» Theologie, die
auf den Inhalt des Buches, den Geist, nicht nur den exakten
Buchstaben ausgeht, ein Ganzes gefunden zu haben, das die
oben erwihnte Zweispurigkeit, hie historische, hie praktische
Theologie aufhebt. Auch auf andern Gebieten der Geistes-
wissenschaften lieBen sich parallel gerichtete Bestrebungen auf-
zeigen. :

Aber heiBt es nicht, eine solche Bestrebung iibertreiben, wenn

man die Bibel als den Felsblock der Absolutheit im Relativitits-

meer aller iibrigen Erscheinung aufragen lassen will? Ist dieser

302



Block nicht durch moderne Literarkritik, moderne Naturwissen-~
schaft, moderne Geschichtsauffassung usw. schon ziemlich ver-
wittert? Ist schlieflich der Offenbarungscharakter der Bibel
etwas anderes als eine menschliche Konvention, eine Konven-
tion, die wie andere auch in unserer Zeit unmoglich geworden
ist? Man kénnte zwar die Gegenfrage stellen, ob ohne soge-
nannte Konventionen, die als absolute Mafle funktionieren,
iiberhaupt Kultur méglich ist. Oder kiirzer: ob in unserer Zeit
noch Kultur méglich ist. Aber wir geraten auf Abwege. Kultur-
rezepte will Barth auf alle Fille nicht geben. Und zweitens ge-
hort er zu den Leuten, die nicht nur an psychische Leiden-
schaften und rationale, rationelle Machenschaften bewusster und
unterbewusster Natur, also Konventionen usw. glauben, sondern
namentlich auch an Geist und Eigenbewegungen des Geistes.
Bei denen, die diesen Glauben nicht teilen, ist ein Eingehen auf
ithn von vorneherein ausgeschlossen.

Als christlicher Theologe markiert er sich aber dadurch unter
allen sonstigen Geistgldubigen, dass er sehr ernst macht mit der
Behauptung, dass alle Geistesbewegungen — es handelt sich
nicht etwa nur um Gedankenginge — ein Zentrum haben:
Jesus. Um iiber das Menschliche, Zufillige hinauszusehen, sagt
man besser : Christus. Dieser hat seine zentrale Bedeutung nicht
nur als zufillig und relativ héchste menschliche Erscheinung,
sondern aus metaphysischer und deshalb rational nicht zu er-~
hellender Notwendigkeit. Er lasst sich nicht durch Vergleichun-
gen emordnen, sondern umgekehrt erst von ithm aus ist Orien-
tierung und Sinngebung in dieser Welt méglich. Er 1st die Offen-
barung des Absoluten oder Gottes, auf die alles andere nur hin-
welsen kann.

Aber ist das nicht eine alte Geschichte? Wo bleibt doch der
Sieg des Christus? Wo bleibt das viel besprochene Reich? War-
um hat dieser Messias so wenig Durchschlagskraft? Ist es schlief}-
lich nicht em liangst billig gewordener Glaube statt der Wahr-
heit, peinlich wirkende Vertrostung statt Trost? Karl Barth 1st
kein naiv Gliubiger, er stammt aus einer Theologenfamilie. Er
gehort auch nicht zu jenen Apologeten, die den Ungldubigen in
moéglichster Anpassung noch einmal vordenken, was ihnen selbst
selbstverstindlicher Glaubensbesitz 1st. Er demonstriert zu

303



energisch, als dass man nicht merken miisste, wie er selber ringt.
Er weif} also, dass man so fragen kann. Seine Antwort lautet: die
gottliche Offenbarung ist nicht eine glattweg evidente, sondern
paradox: den Juden ein Argernis, den Griechen eine Torheit.
Christus 1st nicht der krénende Schlussstein der Weltharmonie,
sondern der Schleuderstein, der stérend in dieses Dasein herein-
fahrt. Christus versagt sich uns immer wieder als Papst, den wir
gerne m thm begriiflen méchten. Gottes Bild fillt wie durch eine
Linse nach menschlichen Begriffen verkehrt in diese Welt und
bewirkt dadurch eine Umkehrung der Werte. Siehe Seligprei~
sungen. Siehe Jesus selber, der weder Held noch Heiliger der
iiblichen Auffassung ist. Das Zeichen der Paradoxie ist das
Kreuz. Von hier aus entsteht eine Affinitit des Géttlichen zu
den menschlichen Tiefen und dem denselben entstammenden
Umsturz. Doch meme niemand, nach diesem Schema Gott er-
fassen zu kénnen. Die Paradoxie dauert an: der Geist wehet, wo
er will.

Im Zwielicht dieser Paradoxie wird nun die Barthsche Welt-
betrachtung von einer glinzenden, bei einem Theologen gerade-
zu weltminnisch anmutenden Ironie, die nichts ausldsst vom
Zahnweh bis zur religiosen Personlichkeit, von Valkerbund,
Kirchenbiinden iiber gutbiirgerliche Moral bis zum Bolschewis-
mus, vom Sonntagmorgengottesdienst bis zur mystischen Ent-
werdung, die vor kenem Hintergrund die Augen zumacht, deren
Refrain 1st: wir sind allzumal .. Auch die Bibel kann man von
unten her sehen als ein seltsam komplexes Zufallsprodukt. Auch
Karl Barth selber kann dieser Ironie nicht entgehen, und es droht
aus der Selbstironie ein gewisser Passivismus : alles, was in dieser
\Ylelt getan werden kann, sind eigentlich keine Taten, nur Zei-~
chen.

Gewiss 1st die Nachkriegspsychose mitschuld an dem Echo,
das dieser weltbelachelnden Theologie in Deutschland geworden
ist. Man darf vielleicht auch bemerken, dass Barth, der Ironiker,
nicht nur vom Absoluten herkommt, sondern auch von Basel.
Die Ironie aber fihrt nun nicht geradlinig in Pessimismus und
Skeptizismus ein und landet nicht ungeféhr bei Spengler. Sie ist
ja nur der eine Pol der eschatologischen Spannung, die in Barths
Werk spiirbar ist. Der andere Pol ist der Glaube an Gott, der mit

304



der Welt etwas vorhaben muss, ansonst er sich nicht geoffenbart
-hatte Ein eschatologisches Weltbild, wer empfinde das nicht
als eine Zumutung? Doch Barth wird sich nur verwundern, dass
man sich emne Theologie iiberhaupt anders als eine Zumutung
vorstellen kann. Dabel bedeutet hier die Zumutung kein strif-
liches sacrificio del intelletto, wie es irgendeine Orthodoxie ver-
langt, sondern ist eher moralischer Natur, unsere autonome
Wiirde antastend. Warum, wenn wir heute mit einem linear ins
Unendliche gerichteten Evolutionismus nicht mehr auskommen,
darf uns Barth nicht ein polares Weltbild anbieten? Dasselbe 1st
jedoch ja nicht als ein ewiges Schaukelspiel misszuverstehen.
Gott hat das Ubergewicht, die Bewegung riickt also thm zu. Was
schadet’s, dass Barth bekennt, er habe seine Lehre weder aus
den Fingern gesogen, noch von den Dingen abgelesen, sondern
bei Paulus gelernt, welcher selber auch nichts erfunden, sondem
alles empfangen haben will? Wessen Lehre wurde je erfunden
und nicht empfangen? Es ist schlieBlich auch zu verzeihen, dass
er emnerseits sich und Paulus, andererseits Paulus und den Geist
zu wenig von emander unterscheidet, das ist erste Entdecker-~
freude.

Nur schwer ist die Grenze zwischen Barth und der Ortho—
doxie oder dem trockenen Biblizismus eines Adolf Schlatter auf-
zuwelsen; wer sie aber nicht erfiihlt, verfehlt Barth. Man kann
allerdings deutlich bemerken, wie er sich mehr und mehr dem
altreformierten Dogma nihert, vielleicht widerwillig. Ist es
kleinlich, zu vermuten, der Umstand, dass er berufen worden
ist, reformierte Theologie unter Lutheranern zu vertreten, for-
dere diesen Prozess? Jedenfalls ist er anfinglich nicht von kirch-
lichen Bekenntnissen ausgegangen, sondern war unmittelbar von
Paulus und den Reformatoren beeinflusst, von Luther ebenso
tief wie von Calvin. Und jedenfalls ist Barth einer, der von neuem
uberraschen kann.

Dass seine Gedanken von Anfang an riickwirts gegangen
sind, kann nicht bestritten werden. Die Frage ist nur: ist es blof}
ein Zuriick zu historischen Quellen, blofle kirchliche Reaktion
nach dem Musterbeispiel des amerikanischen Fundamentalis-
mus, oder geht es zuriick zu transhistorischem Ursprung, zur
Aufdeckung tatsichlichen Fundamentes. Wire letzteres der

305



Fall, so kann Karl Barths Arbeit natiirlich nur Vorarbeit sein.
Aber schon als solche wendet sie sich nicht nur an a priori reli-
gios Begabte, vielleicht besser gesagt kultisch Interessierte, wie
etwa das, was Otto und Heiler zu sagen haben, ist auch nicht nur
eme kirchlich konfessionelle Angelegenheit wie eventuelle Neo-
orthodoxien und ihr Gegenspiel, sondern will von irgendeinem
denkenden Menschen als Weltdeutung, wenn auch biblische
Weltdeutung ernst genommen werden. Und wenn sonst nichts
wire, so wird doch der moderne Mensch durch Karl Barth noch
emmal vor die Frage gestellt: was haben wir an der Bibel? Eine
Frage, die die Einheit unserer Bildung bedenklich verletzt, so-
lange sie unbeantwortet bleibt. Eine Frage, die eine blof3 histo-
risch-philologische Exegese nicht beantwortet.
: GOTTLOB SPOERRI

B 80

ZUR KRIEGSSCHULDFRAGE

Eine Entgegnung.

Der Artikel von Herrn Ed. Combe: Culpabilité et responsa-
bilité') enthilt eine Reithe von tatsichlichen Irrtiimern, von
denen ich bitte, dre1 der wichtigsten an dieser Stelle richtig
stellen zu diirfen.

Herr Combe fiihrt aus, dass der grundlegende Artikel 231
des Versailler Vertrages nur von einer «Verantwortung », aber
nicht von einer ¢ Schuld» Deutschlands spreche. Der Artikel 231
kann in der Tat, fiir sich betrachtet, in dieser Weise ausgelegt
werden. Das ist auch in Deutschland schon oft ausgesprochen
worden. Aber es ist nicht die Auslegung derjenigen, die Deutsch-
land gezwungen haben, diesen Vertrag zu unterzeichnen. Herr
Combe hat iibersehen, dass Herr Clemenceau im Namen der
alliierten Michte dem Vertrage ein Ultimatum zugefiigt hat
(16. Juni 1919), in dem eingehend dargelegt ist, wie die Sieger
den Artikel 231 verstanden wissen wollten. Die Interpretation
lautet ganz anders als bei Herrn Combe. Das Ultimatum be-
schuldigt Deutschland in lingeren Ausfiihrungen, den Weltkrieg

1) Heft 23, 10. November 1924,

306



	Karl Barth

