
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 27 (1925)

Heft: 5

Artikel: Giuseppe Mazzini [Schluss]

Autor: Werder, Ernestine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


es doch immer, die zuerst eine neue Sehweise registrieren. Falls
eine Geschichtsprognose möglich ist, oder, sagen wir richtiger
und anspruchsloser, falls sich überhaupt die Grundzüge eines
kommenden Zeitlalters deuten lassen, so kann es nur von der
Kunst aus geschehen — niemals von der Geschichte; niemals
von der Philosophie der Schulen. « Die Romane, » sagte Friedrich

Schlegel, « sind die sokratischen Dialoge unserer Zeit; in
diese liberale Form hat sich die Lebensweisheit vor der
Schulweisheit geflüchtet. » Die schöpferischen Werke der Literatur
und der Kunst sind die Meilensteine, aus denen wir die
Bewegungskurve des modernen Geistes ablesen können. Anzeichen
einer Bewusstseinsvvende, deren Tragweite zu beurteilen
vermessen wäre, darf man in dem Perspektivismus Prousts sehen

wie in der Raumgestaltung moderner Malerei.
ERNST ROBERT CURTIUS

s s s

GIUSEPPE MAZZINI
(Schluss)

Der junge Mazzini hat in Genua, wo zahlreiche bedeutende

Jansenisten wirkten, unter ihrem unmittelbaren Einfluss
gestanden1) und ihre Lehren so tief in sich aufgenommen, dass

es einem verdienten Erforscher seiner Ideen, Francesco Lan-
dogna2) nicht schwer gefallen ist, fast sämtliche Hauptgrundsätze

seines Systems in jansenistische Thesen aufzulösen und
die vollständige Ubereinstimmung der geistigen Einstellung
Mazzinis und der Jansenisten zu den Problemen der
französischen Revolution nachzuweisen. Dass die Originalität
der Mazzmischen Lehre durch Landognas intelligente
Quellenforschung beeinträchtigt würde, ist nicht zu befürchten. Denn
wahre Originalität besteht nicht in der Priorität, wohl aber in
der neuen Vision übernommener Ideen und in der Geisteskraft,
die ein lebendiges Ganzes daraus macht. Und dass Mazzini
die jansenistischen Gedankenkeime, die er in sich aufgenommen
hatte, zu fruchtbarem Eigenbesitz umgestaltet und durch die

*) Die jansenistischen Geistlichen De Scalzi und De Gregori waren seine Lehrer.
2) G. M. e il pensiero giansenistico, Bologna, Zanichelli, 1921. Landognas Buch bringt im An-

..hang vozügliche Bemerkungen über Mazzinis Verhältnis zu Lamennais, Condorcet und den
Saint-Simonisten.

287

es doch immer, die Zuerst eine neue Zehweise registrieren, Kalis
eine (beschichtsprognose möglich ist, oder, sagen wir richtiger
und anspruchsloser, lalls sich üherhaupt die (brund^üge eines
kommenden Xeitlalters deuten lassen, so kann es nur von der
Kunst aus geschehen — niemals von der (beschichte; niemals
von der ?hilosoplue der Zchulen. « Oie Komane, » sagte Friedrich

Lchlegel, « sind die soldatischen Dialoge unserer ^eit; in
diese liherale Korm hat sich die KehensWeisheit vor der
Schulweisheit geflüchtet.» Die schöpferischen V^erke der Literatur
und der Kunst sind die IVleilensteine, aus denen wir die öe-
wegungskurve des modernen (beistes ahlesen können, ^NTeichen
einer Bewusstseins wende, deren Tragweite /u heurteilen ver-
messen wäre, darf man in dem Kerspektivismus rousts sehen

wie in der Kaumgestaltung moderner IVlalerei.
^5:^31 KOLLK-I- evkidus

^ cg es

(bIDZK??K
(3ck!u8s)

Der junge IVlaTTmi hat in (benua, wo Zahlreiche hedeu-
tende bansenisten wirkten, unter ihrem unmittelharen Kinfluss
gestanden^) und ihre Kehren so tief in sich aufgenommen, dass

es einem verdienten Erforscher seiner Ideen, Krancesco Kan-
dogna^) nicht schwer gefallen ist, fast sämtliche ldauptgrund-
sätTe seines Z^stems in jansenistische Thesen aufzulösen und
die vollständige Klhereinstimmung der geistigen Einstellung
IVls^inis und der bsnsenisten Tu den ?rohlemen der
französischen Kevolution nachzuweisen. Dass die Originalität
der IVIaTTinischen Kehre durch Kandognas intelligente Duellen-
forschung heeinträchtigt würde, ist nicht Tu helürchten. Denn
wahre Originalität hesteht nicht in der ?riorität, wohl aher in
der neuen Vision ühernommener Ideen und in der (beisteskraft,
die ein lehendiges (banges daraus macht. Ond dass IVIaTTini

die jansenistischen (bedankenkeime, die er in sich aufgenommen
hatte, ?u fruchtharern Kigenhesit? umgestaltet und durch die

Oie jan8enÌ8tÌ8cken deistlicken De Lcài und De (ÜreFvri waren seine Dearer.

à e l7 /zensrero Fransen rstico» LoloZna. i^anickelli, 1921. Dando^nas Luck krinxt im ^n-
kanx voTüxlicke Lemerkun^en üker IVIa??inÌ8 VerkâItnÌ8 ?u I_amennaÌ8. Dondorcet und den
Laint-Limonisten.

237



Glut seiner Seele für Gegenwart und Zukunft lebendig gemacht
hat, steht ebenso fest, wie dass er sich über den Jansenismus
hinaus weiter und höher entwickelt hat.

Neben den jansenistischen Einflüssen sind auch andere
Berührungspunkte der Mazzinischen Lehre mit verwandten
Geistesrichtungen seiner Zeit entdeckt, historisch erforscht und
kritisch beleuchtet worden. Was Mazzmi der religiösen Tiefe
des polnischen Nationalismus dankt, ist mehr als genug betont
worden. Dass auch das neue Evangelium des Saint-Simo-
nismus, dessen Blütezeit in die Entwicklungsjahre Mazzinis
fällt, auf seinen jungen Geist Eindruck machen musste, bedarf
ebenfalls keines Beweises. Er selber gedenkt ihres Strebens
noch lange nach ihrem ruhmlosen Verschwinden mit warmem
Dankgefühl, lebt doch der beste Teil ihres Werks in ihm fort.
Er teilt ihren Willen zur Einheit von Denken und Wirken, ihre
Gleichsetzung von Politik und Religion, ihren Glauben an die
Einheit des Menschengeschlechts, an Freiheit und Soziabilität
als Bedingung und Bürgschaft des Fortschritts, er billigt ihr
heißes Bemühen, neue Gesellschaftsformen zu schaffen, und
übernimmt auch den Begriff einer fortschreitenden, der
jeweiligen kulturellen Entwicklungsstufe der Menschheit
entsprechenden religiösen Offenbarung die vermutlich aus Les-
sings Erziehung des Menschengeschlechts über Mme de Staël in
das saint-simonistische Bureau du Globe gedrungen war. Die
Liste der gedanklichen und zum Teil sogar formellen
Ubereinstimmungen zwischen Mazzini und den bedeutendsten Saint-
Simonisten ließe sich unschwer — und ohne großen Gewinn
— vermehren. Doch trennt ihn ein Abgrund von den
Hierarchie-Vorstellungen und von den Mitteln, mit denen diese
unklare politisch-religiöse Schwärmersekte ihr philanthropisch-
theokratisches Ideal zu verwirklichen strebte.

Nachhaltig, richtunggebend hat dagegen Condorcets
Esquisse d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain, des

siebzehnjährigen Mazzini liebstes Erbauungsbuch, auf ihn
gewirkt. Der unerschütterliche Glaube an den Fortschritt,
der die Religion der Zukunft in sich schließt, ist einer der
Kernpunkte seiner Lehre. Doch ruht sein Fortschrittsbegriff auf
ethisch-religiöser Grundlage, während Condorcet von ratio-.

288

(llut seiner Leele lür (legenwart und i^ulcunlt lehendig gemacht
hat, sielet ehenso lest, wie class er siel» üher den ^ansenismus
hinaus weiter und Böller entwickelt hat.

Reizen den jansenistischen Linllüssen sind auch andere Le-
rührungspunlcte der hda^inischen Lehre mit verwandten
(leistesrichtungen seiner ^eit entdeckt, historisch erlorscht und
Icritisch heleuchtet worden. V^as IVla^ini der religiösen d^iele
des polnischen Nationalismus danlct, ist mehr als genug hetont
worden. Dass auch das neue Lvangelium des 3aint-Limo-
nismus, dessen Llüte^eit in die Lntwicldungsjahre lVla^^inis
lällt, aul seinen jungen deist Lindruclc machen musste, hedarl
ehenlalls Heines Leweises. Lr seiher gedenht ihres Ltrehens
noch lange nach ihrem ruhmlosen Verschwinden mit warmem
Danlcgelühl, leht doch der heste "heil ihres V^erlcs in ihm lort.
Lr teilt ihren ^Villen ^ur Linheit von Denlcen und V/irhen, ihre
dleichsàung von Lolitih und Leligion, ihren dlauhen an die
Linheit des IVlenschengeschlechts, an Freiheit und 8o?iahilität
als Ledingung und Lürgschalt des Fortschritts, er hilligt ihr
heilles Lemühen, neue (lesellschaltslormen Tu schallen, und
ühernimmt auch den Legrill einer lortschreitenden. der je-
welligen hulturellen Lntwiclclungsstule der lVlenschheit ent-
sprechenden religiösen dllenharung die vermutlich aus
Messings Lr^ie/iunF des /ìdensc/leriFesc/i/ec/îts üher lVIme de Ltaël in
das saint-simonistische Lureau du d/oöe gedrungen war. Die
leiste der gedanhlichen und Tum "heil sogar lormellen Llherein-
Stimmungen Zwischen IVls^ini und den hedeutendsten Laint-
Zunonisten liehe sich unschwer — und ohne grollen dewmn
— vermehren. Doch trennt ihn ein /Xhgrund von den
Hierarchie-Vorstellungen und von den IVlitteln, mit denen diese
unlclare politisch-religiöse Lchwärmerselcts ihr philanthropisch-
theolcratisches Ideal Tu verwirklichen strehte.

Nachhaltig, richtunggehend hat dagegen Londorcets Ls-
yuisse d'un ta/>/eau /iistor-yue des pmg res de /'esprit /iumum, des

siehxelmjährigen lVla??ini liehstes Lrhauungshuch, aul ihn
gewirlct. Der unerschütterliche (llauhe an den Fortschritt,
der die Leligion der Xulcunlt m sich schliellt, ist einer der Kern-
punlcte seiner Lehre. Doch ruht sein hortschrittshegrill aul
ethisch-religiöser (Grundlage, während Londorcet von ratio-.

283



nalistisch-aufklärerischen Vorstellungen von Naturzustand und
Naturgesetz ausgeht; und sein Fortschrittsglaube ist für ihn
nicht nur eine historische Theorie, sondern ein praktisches
Werkzeug zu moralischer Reform.

Wichtiger als alle andern religiösen und philosophischen
Einflüsse, die auf ihn gewirkt haben mögen, und zugleich
menschlich ergreifend ist Mazzinis inniges Freundschafts-
Verhältnis zu Lamennais, das wir aus ihrem schönen
Briefwechsel kennen. Umstritten ist dagegen die Frage der
gegenseitigen Beeinflussung. Bolton King1) und Gentile glauben
an eine tiefe Wirkung der Paroles d'un croyant auf Mazzinis
geistige Entwicklung. E. Bertana2) neigt im Gegenteil dazu,
in Mazzini den Befruchter zu sehen, und Landogna betont mit
Recht, dass Mazzmi inbezug auf Demokratie nichts mehr zu
lernen hatte, als (1834) die Paroles d'un croyant erschienen.
Mazzinis System stand in der Tat schon 1831, als er das
Gefängnis von Savona verließ, in seinen Hauptlinien fest, und im
Programm der Giovine Europa (1834) finden sich verschiedene
Ideen, die erst in späteren Werken Lamennais erscheinen.
Außerdem bestehen in wichtigen Punkten, so in der Wahl der
Mittel zur Verwirklichung seiner Ideale, in der Stellung zum
Katholizismus, in der Auffassung der päpstlichen Autorität und
andern religiösen Fragen von grundlegender Bedeutung
weitgehende Abweichungen zwischen Mazzini und Lamennais, der
den Freund vor direkter Aktion warnte und nicht an
eigenwillige Trennung von der Kirche denken wollte. Doch was
uns an ihrem Freundschaftsverhältnis fesselt, ist überhaupt
nicht der Ideenaustausch, sondern ein psychologisch viel feineres
Dmg: der gemeinsame Glaube, der auch da, wo im Einzelnen
Meinungsverschiedenheiten bestehen, gegenseitig stützt und
stärkt und vor Schwanken und Entmutigung bewahrt. In diesem
Sinn hat Lamennais ohne Zweifel auf den jungen Mazzini einen
tiefen, nachhaltigen Eindruck gemacht und ihn so sehr in der
religiösen Grundrichtung seines Denkens bestärkt, dass der

*)Mazzini, Firenze, 1903.

2) Intorno al Mazzini, in Nuova Rivista storica, 1919. Schon Masci und A. Levi warnten vor
Überschätzung der Lamennaisschen Einflüsse auf Mazzini. Die Beziehungen dieser beiden großen
Menschen hat auch Luisa Giulio Benso, Mazzini e Lamennais, in Bilychnis, 1917 studiert.

289

nalistisch-aulklärerisclien Vorstellungen von hlaturcustand und
Naturgesetz ausgeht; uncl sein Dortschrittsglauhe ist lür ihn
nicht nur eine historische Theorie, sonclern ein praktisches
Werkceug Tu moralischer Kelorm.

wichtiger als alle anclern religiösen uncl philosophischen
Dinllüsse, clie aul ihn gewirkt hahen mögen, uncl Zugleich
menschlich ergreilencl ist IVlaccinis inniges kreundsclialts-
verhältnis cu Lamennais, «las wir aus ihrem schönen llriel-
Wechsel kennen. Umstritten ist clagegen clie hrage cler

gegenseitigen öeeinllussung. Lolton King') uncl (lentile glauhen
an eine tiele Wirkung cler /'am/es dun croMn/ aul IVlaccinis

geistige Entwicklung, h.. öertana^) neigt im (Gegenteil dacu,
in Naccini clen llelruchter Tu sehen, uncl Danclogna hetont mit
llecht, class IVlaccini inhecug aul Demokratie nichts mehr Tu
lernen hatte, als (1834) clie k'aro/es dun cmc/cm/ erschienen.
Vlaccinis 3^stem stancl in cler d^at schon 1831, als er clas (le-
languis von Zavona verlies, in seinen klauptlinien lest, uncl im
Programm cler (rl'ovl'ne Europa (1834) linclen sich verschieclene
Icleen, clie erst in späteren Werken Damennais erscheinen,
^ullerclem hestehen in wichtigen?unkten, so in cler Wahl cler
IVlittel Tur Verwirklichung seiner Ideale, in cler Stellung Tum
Katholicismus, in cler ^ullassung cler päpstlichen Autorität uncl
andern religiösen kragen von grundlegender öedeutung weit-
gehende /thweichungen Zwischen Vlaccini und Damennais, der
den Dreund vor direkter Aktion warnte und nicht an eigen-
willige Trennung von der Kirche denken wollte. Doch was
uns an ihrem Kreundschaltsverhältnis lesselt, ist üherhaupt
nicht der Ideenaustausch, sondern ein psychologisch viel leineres
Ding: der gemeinsame (llauhe, der auch da, wo im Dincelnen
IVleinungsverschiedenheiten hestehen, gegenseitig stütct und
stärkt und vor schwanken und Entmutigung hewahrt. In diesem
8inn hat Damennais ohne ^weilel aul den jungen Vlaccini einen
tielen, nachhaltigen Eindruck gemacht und ihn so sehr in der
religiösen (Grundrichtung seines Denkens hestärkt, dass der

lttasÄMi, ?iren?s, I9W.
2) /àrno a/ in /Vuova Kiv«in ziorica, 1919. Lclron ^lasc! uncl /X. t.ev! vvsrnten vor

tlizersel,ât?unx cler l^srnennsissclien tünllüsse ->uk IVIs^ini. Die öe^ietunFen clieser Ireiclcn zrollen
IVlensclien list suclr t.u!ss Liulio öcnso, à?^l'ni e l^ammnciiz, in öiti/c/cnu, 1917 stucliert.

289



Einfluss dieses Feuergeistes auf die verwandte Natur des
Italieners nicht hoch genug eingeschätzt werden kann.

Doch diese religiöse Glut, die Mazzinis Leben und Wirken
durchweht, die ihm die Kraft gibt, Ideen in Taten umzusetzen
und ihn nach jedem Misserfolg zu neuen Kämpfen treibt, hatte
sich, lange vor seinen Beziehungen zu Lamennais, an der
männlichen Seele seiner Mutter und an der Glaubenstreue
ihrer jansenistischen Freunde entzündet, und wenn die Flamme
in Zeiten schwerer Krisen zu erlöschen drohte, loderte sie durch
ein Wort ihrer Liebe und ihres heroischen Vertrauens in die
Sendung ihres Sohnes wieder auf. Der Sinn für diese seelische
Einstellung, die das Geheimnis seiner Wirkung auf Mitwelt und
Nachwelt erklärt, ist uns durch die Kenntnis seines Jugendlebens

und seiner Beziehungen zur Mutter erschlossen worden;
die Aufdeckung der Wurzeln seiner geistigen Persönlichkeit hat
uns zu tieferem Verständnis seines Lebenswerks und seiner
bleibenden Bedeutung geführt.

Was von Mazzmi noch lebendig ist, hat Giovanni Gentile
klarer und kühner als irgend einer seiner Vorgänger in einer
semer lichtvollen Mazzim-Studien dargelegt.1)

Der geniale Schöpfer des Idealismo attuale, dessen

Erziehungsreform die eigenen Volksgenossen zu wenig verstehen und
dessen philosophisches System in den Ländern deutscher Zunge
noch viel zu wenig bekannt ist, sieht den Kernpunkt der Lehre
Mazzinis in seiner allen bekannten und von allen verkannten Religion.

Mazzinis Wille zu politischerTatlässt ihndieNotwendigkeit
einer religiösen Grundlage erkennen, da ohne Einheit eine Zu-
sammenfassungder individuellen Kraftanstrengungen nicht möglich

ist, und Einheit die allgemeine Anerkennung eines Grundsatzes

erfordert, der zur Tat treibt und ein moralisches Gesetz,
eine Mission auferlegt. Diesen Grundsatz kann uns nicht der
Materialismus geben, „der nur die Individuen in ihrer unmittelbaren

natürlichen Existenz mit ihren auseinanderstrebenden
egoistischen Neigungen kennt, wohl aber der Spiritualismus,

x) Mazzini, Caserta, E. Marino, 1919, und neuerdings in: I profeti del Risorgimento, Firenze,
Vallecchi, 1923. Seine zuerst in Politico erschienenen idealistisch orientierten Mazzini-Studien
sind von der Kritik eifrig besprochen worden und begreiflicherweise nicht ohne Widerspruch
geblieben. Von besonderer Bedeutung ist der zweite, Cio che hyioo di Mazzini überschriebene Aufsatz,

dessen Hauptinhalt im folgenden kurz wiedergegeben ist.

290

DinIIu88 die8L8 I^euergeÌ8te8 aul die verwandte h>Iatur de8 Ita-
Iiener8 niclrt lroclr genug einge8clrätxt werden kann.

Doclr die8e religiöse dint, die IVlaxxinis Delren und V^irken
durclrwelrt, die dun die Xralt gilrt, Ideen in dosten umxu8etxen
und dm naclr jedem lVlÌ88erkolg xu neuen I^ämplen treilrt, hatte
sich, lange vor 8einen öexiehungen xu Damennais, an der
männlichen Zeele 8einer Clutter und an der (Zlauhenstreue
direr jansenistischen freunde entzündet, und wenn die klamme
in leiten 8cl»werer Xrisen xu erlöschen drohte, loderte 8Ìe durcir
ein V^ort drrer Diehe und drre8 ireroÌ8ciren Vertrauens in die
Zendung drre8 Lohnes wieder aul. Der Zinn lür die8e 8eeÜ8cIre

Einstellung, die das (Geheimnis 8einer Wirkung aul IVlitweit und
hlachwelt erklärt, Ì8t un8 durcir die Kenntnis 8eine8 fugend-
lehens und 8einer Lexiehungen xur iVlutter er8cirio88en worden;
die ^uldeckung der ^Vurxeln 8einer geistigen ?ersönlichkeit hat
UN8 xu tielerem Verständnis 8eine8 Dehenswerks und 8einer
hleihenden öedeutung gelührt.

V^as von lVIaxxmi nocir lehendig i8t, hat (Giovanni (Ventile
klarer und kühner als irgend einer 8einer Vorgänger in einer
8einer Iicirtvolien Vlaxxini-Ltudien dargelegt/)

Der geniale Zcliöpler de8 /dea/l'smo uttua/e, de88en Drxie-
hungsrelorm die eigenen Volksgenossen xu wenig vsr8teiren und
de88en philosophisches Z^stem in den Ländern deut8cirer /mnge
nocir viei xu wenig hekannt Ì8t, 8ieirt den Kernpunkt der Kehre
IVlaxxinis in 8einer allen hekannten und von allen verkannten Keli-
gion. IVlaxxinÌ8 Veille xu politischerd"at lässt ihndiel^lotwendigkeit
einer religiösen (Grundlage erkennen, da olrne Dinlrsit eine ^u-
sammenlassungder individuellen Kraltanstrengungen nicht mög-
liclr ist, und Dinheit die allgemeine Anerkennung eine8 (Lrund-
8atxe8 erlordert, der xur "kat treiht und ein moralisclre8 (Lesetx,
eine lVlÌ88Ìon aulerlegt. Die8en (Lrundsatx kann un8 niclrt der
lVIsterialismus gehen, „der nur die Individuen in ilrrer unmittel-
lraren natürlichen hxistenx mit ilrren auseinanderstrehsnden
egoÌ8tÌ8clren Neigungen kennt, wolrl alrer der Lpiritualismus,

(laserta, IVIarino, 1919, und neuerdings in: / pro/e/i de/ Al'âFl'menko, I^iren?e,
VsIIecchi, 192). Leine Zuerst in /^o////ca erschienenen idealistisch orientierten IVlazzini-Ltudien
sind von der Kritüc eifrig hesprochen worden und hegreiAicherweise nicht ohne Widerspruch xe-
hliehen. Von hesonderer Bedeutung ist der zweite, à ö dl üherschriehene ^u5-
satZ, dessen ldauptinhalt im folgenden hurz wiedergesehen ist.

290



der Gott über die Einzelpersönlichkeiten stellt und allein den
menschlichen Idealen der Freiheit, der Gleichheit und der
Gemeinschaft Halt verleihen kann." Was Mazzini Politik nennt,
hat nichts zu tun mit den Vorstellungen, die leider auch in
unserer schweizerischen Heimat allzuviele mit diesem Begriff
verbinden: Politik bedeutet für ihn die Schaffung einer über
dem Individuellen stehenden Einheit, die die moralischen Werte
im sozialen Leben verwirklicht. Die erste Sorge des politischen
Reformators muss daher die Erkenntnis dieses Grundsatzes
sein, auf dem das soziale Gesetz seines Landes und semer Zeit
aufgebaut werden kann, und die Verbreitung dieses starken
überindividuellen Glaubens, ohne den sich Ideen nicht in Taten
umsetzen lassen. Wer Politik und Glauben trennen und aus
der Religion eine Privatsache machen will, verkennt das Wesen
beider.

Die Versuchung, eine neue Religion zu gründen, hat Mazzini

jedoch nie empfunden. Er will das in der Volksseele lebende
religiöse Gefühl nicht töten, um es durch ein neues zu ersetzen.
Die Religion, die er als ,,die höchste und erhabenste Formel
der menschlichen Entwicklung in einem gegebenen Zeitpunkt"
bezeichnet, muss der fortschreitenden Entwicklung der Menschheit

folgen. Die Religion, auf die er sich beruft, ist das Christentum,

das die Keime der Freiheit und Gleichheit in sich schließt,
für deren Sieg wir kämpfen sollen. Es gilt also nicht, eine neue
Religion zu schaffen, sondern das Christentum alles
materialistischen Symbolismus und aller Veräußerlichung zu
entkleiden und zu seiner ursprünglichen Idealität zurückzuführen.
Mazzinis Gottesbegriff bedarf keines Beweises. Denn sein
Gott ist gegenwärtig im Leben, dessen wir bewusst sind. Der
Mensch, dessen Seele allem Schönen und Guten entgegenstrebt,
hat einen geistigen Sinn, den Mazzini Sinn für das Göttliche
oder religiöses Gefühl nennt. Sein Gott ist „der Schöpfer alles
Bestehenden, der lebendige absolute Gedanke." Das Weltall
ist seine Inkarnation, unser Gedanke ein Strahl des seinen.
„Das Licht, das in unsern Gedanken leuchtet, ist Licht vom
Licht dieses absoluten Gedankens, der Gott ist; ohne den wir
nicht glauben könnten, dass unsere Wahrheit Wahrheit ist. —
Gott lässt sich nicht beweisen, denn er ist der Gedanke selber,

291

der dott über dis DinTelpersönlicbkeiten stellt und allein den
menschlichen Idealen der Dreibeit, der (Gleichheit und der de-
meinschalt ldalt verleihen kann." V^as IVla^ini bolitik nennt,
hat nichts Tu tun mit den Vorstellungen, die leider such in
unserer schweizerischen Ideimat allxuviele mit diesem Legrill
verhinden: Lolitik hedeutet lür ihn die Zcbalkung einer üher
dem Individuellen stehenden Einheit, die die moralischen Vierte
im socialen Deben verwirklicht. Die erste Zorge des politischen
Lelormators muss daher die Erkenntnis dieses (Grundsatzes

sein, aul dem das sociale desetT seines Dandes und seiner ^eit
aulgebaut werden Icann, und die Verhreitung dieses starken
überindividuellen dlaubens, ohne den sich Ideen nicht in "Katen

umsetzen lassen. ^Ver Politik und dlauben trennen und aus
der Leligion eineLrivatsacbe machen will, verkennt das V^esen
heider.

Die Versuchung, eine neue Religion Tu gründen, hat IVlaT-
?ini jedoch nie emplunden. Dr will das in der Volksseele lehende
religiöse delübl mcht töten, um es durch ein neues ?u ersetzen.
Die Religion, die er als ,,die höchste und erhahenste Formel
der menschlichen Entwicklung in einem gegehenen Zeitpunkt"
beTeicbnet, muss der lortschreitenden Entwicklung der IVlenscb-
heit lolgen. Die Religion, aul die er sich berult, ist das (Christentum,

das die Keime der Freiheit und (Weichheit in sich schließt,
lür deren Zieg wir kämplen sollen. Ds gilt also nicht, eine neue
Leligion Tu schallen, sondern das (Christentum alles materia-
listischen Z^mbolismus und aller Veräuberlicbung Tu ent-
kleiden und Tu seiner ursprünglichen Idealität TurückTulübren.
IVlaTTinis dottesbegrill hedarl keines Lsweises. Denn sein
dott ist gegenwärtig im Deben, dessen wir hewusst sind. Der
lVlenscb, dessen 3eele allem Zcbönen und (iuten entgegenstreht,
hat einen geistigen Zinn, den lVIaTTini Zinn lür das (Göttliche
oder religiöses delübl nennt. Zein dott ist „der Zcliöpler alles
bestehenden, der lebendige absolute (bedanke." Das V^eltall
ist seine Inkarnation, unser dedanke ein Ztrabl des seinen.
„Das Dicht, das in unsern dedanken leuchtet, ist Dicht vom
Dicht dieses absoluten dedankens, der dott ist; obne den wir
nicht glauben könnten, dass unsere V^abrbeit ^Vabrbeit ist. —
dott lässt sich nicht beweisen, denn er ist der dedanke selber.

291



mit dem alles erkannt und bewiesen wird: er ist unser eigenes
innerstes Wesen, das wir logisch unmöglich leugnen können,
ohne unser Leugnen durch Zerschneidung der Wurzeln unseres
Gedankens wertlos zu machen." Wie Gott Voraussetzung
unserer Erkenntnis ist, ist er auch Voraussetzung unseres Tuns.
„Gott schuf uns nicht für die Betrachtung, sondern für die Tat :

er schuf uns nach seinem Ebenbild, und er ist Idee und Tat;
in ihm ist keine Idee, die sich nicht in Tat umsetzt." Gott ist
das heilige, unverletzliche, nicht von den Menschen geschaffene
Gesetz, das allen menschlichen Gesetzen als Norm dient. Gott
ist die Wirklichkeit des Geistes; ohne Gott gibt es keinen andern
Herrn als die brutale Tatsache, die Wirklichkeit des Materialisten.

Da Gott dem menschlichen Geist immanent ist, kann er
nicht Gegenstand einer äußern und unmittelbaren Offenbarung
sein. Er offenbart sich den Menschen fortgesetzt im Verlauf
der Menschheitsgeschichte. Mazzini glaubt nicht an eine
einzige, unmittelbare, in einem bestimmten Zeitpunkt durch
besondere Gunst Gottes erfolgte Offenbarung. Daher die
Ablehnung aller Mittler zwischen Gott und den Menschen auf
die Mazzini so häufig zurückkommt und die auch seine Haltung
der Kirche gegenüber bestimmt. Sein Gott wohnt jedoch nicht
im Gewissen des Menschen als Gegenstand individuellen Urteils
— in der subjektivistischen Tendenz des Protestantismus sieht
Mazzmi Keime eines anarchischen Individualismus — sondern
als absoluter Gedanke, der die Gedanken aller Menschen
verbindet und eins macht. Es kann sich daher nicht um eine Re-
hgionsstiftung ex novo handeln, sondern um einen beständigen
Kampf gegen die Irrtümer, die das in unserem Gewissen leuchtende

Licht trüben. Wer sich in Mazzinis religiöse Gedankenwelt

vertieft, findet darin keine andere als eine negative Theologie.

Wer den Sinn der Mazzmischen Religiosität erfasst hat,
wird übrigens nicht fragen, ob wir sein System als Religion,
als Theologie oder als Philosophie betrachten müssen. Religion
und Philosophie sind für ihn eins. Häufig spricht er von
„religiösem und philosophischem Glauben". Sein Glaube ist eine
Philosophie, da er keine von ihm unabhängige Philosophie

292

mit clem alles erkannt und bewiesen wird: er ist unser eigenes
innerstes Wesen, das wir logisck unmöglick leugnen Icönnen,
okne unser deugnen durck 2Iersckneidung der Wurzeln unseres
dedankens wertlos Tu macken." Wie (Hott Voraussetzung
unserer drkenntnis ist, ist er suck Voraussetzung unseres duns.
„dott sckul uns nickt lür die Letracktung, sondern lür die dat:
er sckul uns nack seinem dkenkild, und er ist Idee und dat;
in ikm ist Iceine Idee, die sick nickt in dat umsetzt." dott ist
das keilige, unverleüdicke, nickt von den IVlenscken gesckallene
desetZü, das allen menscklicken deset^en als I^orm dient, dott
ist die Wirkkckkeit des deistes; okne dott gikt es keinen andern
Iderrn als die krutale datsacke, die Wirkkckkeit des IVlateria-
listen.

Da dott dem menscklicken deist immanent ist, kann er
nickt degenstand einer äukern und unmittelkaren dllenkarung
sein. dr ollenkart sick den IVlenscken lortgesekt im Verlaul
der IVlensckkeitsgesckickte. kda^ini glaukt nickt an eine
einzige, unmittelkare, in einem kestimmten Zeitpunkt durck ke-
sondere dunst dottes erlolgte dllenkarung. Daker die >XK-

leknung aller lVlittler ^wiscken dott und den IVlenscken aul
die IVla^ini so käulig Zurückkommt und die auck seine klakung
der I^ircke gegenüker ksstimmt. Lein dott woknt jedock nickt
im dewissen des IVlenscken als degenstand individuellen dlrteils
^ in der sukjektivistiscken denden?: des Protestantismus siekt
IVla??ini deime eines anarckiscken Individualismus — sondern
als aksoluter dedanke, der die dedanken aller IVlenscken ver-
kindet und eins mackt. ds kann sick daker nickt um eine de-
kgionsstiltung ex novo kandeln, sondern um einen keständigen
dampl gegen die Irrtümer, die das in unserem dewissen leuck-
tende dickt trüken. Wer sick in IVla^^inis religiöse dedanken-
weit vertielt, kndet darin keine andere als eine negative "Ideologie.

Wer den Zinn der IVla^^iniscken Religiosität erlasst kat,
wird ükrigens nickt lragen, ok wir sein Lastern als Religion,
als dkeologie oder alsdkilosopkie ketrackten müssen. Religion
und dkilosopkie sind lür ikn eins. Idäulig sprickt er von „rek-
giösem und pkilosopkisckem dlauken". Lein dlauke ist eine
dkilosopkie, da er keine von ikm unakkängige dkilosopkie

292



neben sich duldet. Aus schweren Seelenkämpfen, aus
Verzweiflung, Skepsis und Pessimismus rettet ihn die Erinnerung
an die Lebensauffassung, die er seiner jansenistischen
Erziehung dankt. Er wirft seine Zweifel als Versuchung des

Egoismus von sich. Durch Intuition gewinnt er die richtige
Einstellung zum Leben wieder. Das Leben ist weder
Betrachtung noch Genuss. Das Leben ist Sendung, Opfer und
Pflicht. Es ist Pflicht, weil es Freiheit ist, es ist Freiheit, weil
es Geist ist.

Der Mazzinische Mystizismus ist demnach eine Philosophie,
deren positiver Teil in einem einzigen Lehrsatz gipfelt: in der
Behauptung des wesentlich moralischen Charakters des Lebens,
und damit der Wirklichkeit des Geistes. Entwicklungsfähig
ist diese Philosophie, wie jedes andere mystische System, nur
in ihrem negativen Teil: im Kampf gegen analytische,
rationalistische, materialistische und pantheistische Anschauungen. In
dieser streng religiösen Auffassung der Moral fließen Religion
und Philosophie in Mazzinis Geist zusammen. Diese Religion
oder Philosophie oder wie man sie nennen mag, ist sein
Spiritualismus. Die Synthese, die er stets der alles Leben erstickenden

Analyse entgegenstellt, ist der Begriff des Geistes als Einheit,
die sich über die Zersplitterung der materialistisch betrachteten
Tatsachen- und Erscheinungswelt erhebt; als Freiheit, die
sich dem mechanischen Fatalismus der Natur entgegenstellt;
als Gesetz, das unserer Pflicht Sinn und unerschütterliche
Wirklichkeit gibt, das uns über den Egoismus und die
triebhaften Neigungen der Tiernatur in uns emporhebt und das
Wesen des wahrhaft Menschlichen bildet; als Fortschritt, der
die Offenbarung der Freiheit ist und das sichtbarste Merkmal
der beständig sich selbst erschaffenden und über sich selbst
hinauswachsenden moralischen Welt, im Gegensatz zur Welt der
Natur, die nur unaufhörliche mechanische Wiederholung kennt.

Seine ethischen und religiösen Grundsätze sind bestimmend
für den lebendigsten Teil seiner Lehre, für seine Staatstheorie.
Politik ist für ihn ein gewaltiges Erziehungswerk. Sie beruht
auf Ideen, nicht auf Interessen; sie strebt nach Pflichterfüllung,
nicht nach Wohlergehen. Seine Idealpohtik kennt keinen
grundsätzlichen Unterschied zwischen Theorie und Praxis:

293

nehen sich duldet. /ins schweren Leelenlcämplen, sus Ver-
üweillung, LIcepsis undLessimismus rettet ihn die Erinnerung
an die Dehensaullassung, die er seiner jansenistischen Lr-
Ziehung danlct. Dr wirlt 8eine ^weilel à Versuchung de8

Egoismus von sich. Durch Intuition gewinnt er die richtige
Linsteilung ^um Lehen wieder. Das Lehen Ì8t weder Le-
traclrtung noch denuss. Das Lehen Ì8t Lendung, Dpler und
Lllicht. Ls Ì8t Lllicht, weil e8 Lreiheit Ì8t, e8 Ì8t Lreiheit, weil
e8 deist Ì8t.

Der lVls^^inische IVl^sti^ismus Ì8t demnach eineLlulosophie,
deren positiver d^eil in einein einzigen Lehrsatz giplelt: in der
Lehauptung de8 wesentlich moralischen dharalcters de8 Lehens,
und damit der V^irlclichheit de8 deistes. Lntwicldungslâlng
Ì8t die8eLhilosophie, wie jede8 andere mystische LMem, nur
in ihrem negativen d"eil: iin l^ampl gegen analytische, rationa-
listische, materialistische und pantheistische Anschauungen. In
dieser streng religiösen /Xullassung der lVloral lliellen Leligion
und Philosophie in lVla?xinis deist Zusammen. Diese Leligion
oder Lhilosophie oder wie man sie nennen mag, ist sein
Spiritualismus. Die L^ntirese, die er stets der alles Lehen ersticken-
den àal^se entgegenstellt, ist der Legrill des (-eis/es als
die sich üher die Zersplitterung der materialistisch hetrachteten
Tatsachen- und Lrscheinungswelt erheht; als Lrei/iel'?, die
sich dem mechanischen hatalismus der Llatur entgegenstellt;
als dese^, das unserer Lllicht Zinn und unerschütterliche
V/irldichlcsit giht, das uns üher den Lgoismus und die trieh-
halten Neigungen der ddernatur in uns emporheht und das
V^esen des wahrhalt IVIenschlichen hildet; als Lorà/îritt, der
die Dllenharung der Freiheit ist und das sichtharste lVlerlcmal
der heständig sich seihst erschallenden und üher sich seihst
hinauswachsenden moralischen V^elt, im degensat? xur V^elt der
Llatur, die nur unaulhörliche mechanische Wiederholung lcennt.

Leine ethischen und religiösen drundsàe sind hestimmend
lür den lehendigsten d^eil seiner Lehre, lür seine Ltaatstheorie.
Lolitilc ist lür ihn ein gewaltiges Lr?iehungswerlc. Lie heruht
aul Ideen, nicht aul Interessen; sie streht nach LllichterlüIIung,
nicht nach Wohlergehen. Leine Idealpolitilc hennt Leinen
grundsätzlichen Unterschied Zwischen ddreorie und Lraxis:

293



was die Theorie blitzschnell erfasst, soll die Praxis langsam
verwirklichen. Unser aller Lebenszweck ist Wahrheit suchen
und nach Wahrheit streben. „Der Staat (oder die geordnete
Gemeinschaft) ist die Vereinigung aller Fähigkeiten und aller
Kräfte zur rascheren Erreichung dieser Wahrheit. Die
Gesellschaft ist eine große religiöse Tatsache." Die Staatsgewalt
ist nur dann legitim, wenn sie nach diesen moralischen Zielen
strebt. Die Freiheit des Individuums ist nur heilig als Mittel
zur Erreichung dieser Ziele. „Das Individuum ist nicht der
Zweck der Gemeinschaft. Der Staat ist kein unvermeidliches
Übel, nur geschaffen, um zu verhindern, dass ein Mensch dem
andern schade." Persönliche Freiheit ist nicht Verneinung jeder
Autorität, wohl aber Verneinung jeder Autorität, die nicht dem
Gesamtzweck, das heisst der moralischen Aufgabe, der
Fortschrittsmission des Staates dient. Um diesem Freiheitsbegriff
zum Sieg zu verhelfen, hat Mazzini einen rastlosen, unerbittlichen

Kampf gegen alle individualistischen Theorien geführt,
die egoistische Triebe entwickeln und in Anarchie ausarten.
Aber nicht nur anarchischen, jede Bindung verschmähenden
Individualisten wird sein Freiheitsbegriff unbequem. Auch der
große Haufen der Pseudodemokraten, die sich für Mazzini-
jünger ausgeben, wird diesem Hauptpunkt semer Moralpohtik
nicht gerecht. Dass Mazzini den Begriff des Staates als Selbstzweck

vor ethischen Forderungen zurücktreten lässt, berüht
sie angenehm; dass er aber das Prinzip seiner Ethik über
dem Individuum sucht und die Bestimmung moralischer Werte,
die ihrer Natur nach als reine Gewissenssache und daher als

Privatangelegenheit gelten, dem Machtbereich des individuellen
Ich entzieht und der Gemeinschaft unterwirft, scheint ihnen
dem von ihrem Meister proklamierten Freiheitsideal zu
widersprechen. Und wenn Mazzinis politische Moral den
areligiösen Staat und die areligiöse Schule als Unding ablehnt und
in der Forderung des religiösen Staates und der religiösen
Schule gipfelt1), wendet sich ihr Antiklerikalismus entsetzt von
ihm ab und fürchtet, seme Lehre in theokratische Verirrungen
ausarten zu sehen.

1) Er denkt dabei selbstverständlich nicht an engherzig konfessionelle Schulen, sondern an
die religiöse Schule im höchsten Sinn des Wortes.

294

was die Theorie hlit^schnell erfasst, soll die hraxis langsam
verwirklichen. Dnser aller Dehens^weclc ist Wahrheit suchen
und nach Wahrheit strehen. „Der Ltaat (ocler clie geordnete
Gemeinschaft) ist clie Vereinigung aller häluglceiten und aller
Uralte ?ur rascheren hrreichung dieser Wahrheit. Die De-
Seilschaft ist eine grolle religiöse Tatsache." Die Ltaatsgewalt
ist nur dann legitim, wenn sie nach diesen moralischen vielen
streht. Die Freiheit des Individuums ist nur heilig als lVIittel
^ur Erreichung dieser ^iele. „Das Individuum ist niclit der
^weclc der Demeinschaft. Der Ltaat ist Icein unvermeidliches
Dhel, nur geschaffen, um ?u verhindern, dass ein IVlensch dem
andern schade." ?ersönliche Freiheit ist nicht Verneinung jeder
Autorität, wohl aher Verneinung jeder Autorität, die nicht dem
Desamtxweclc, das heisst der moralischen ^culgahe, der Hort-
schrittsmission des Staates dient. Dm diesem hreiheitshegriff
Tum Lieg ?u verhellen, hat Vla??!ni einen rastlosen, unerhitt-
lichen Kampf gegen alle individualistischen Theorien gelührt,
die egoistische dViehe entwichein und in Anarchie ausarten,
i^her nicht nur anarchischen, jede Lindung verschmähenden
Individualisten wird sein hreiheitshegriff unhequem. ^Xuch der
grolle Idaulen der ?seudodemol<raten, die sich lür lVIaxxini-
jünger ausgehen, wird diesem Dauptpunlct seiner IVloralpolitih
nicht gerecht. Dass IVIa^ini den öegriff des Staates als Leihst-
zweclc vor ethischen Horderungen Zurücktreten lässt, herüht
sie angenehm; dass er aher das ?rin?ip seiner hthilc üher
dem Individuum sucht und die Bestimmung moralischer Vierte,
die ihrer hlatur nach als reine (lewissenssache und daher als

hrivatangelegenheit gelten, dem Vlachthereich des individuellen
Ich entzieht und der (lemeinschalt unterwirft, scheint ihnen
dem von ihrem IVleister prolclamierten hreiheitsideal ^u wider-
sprechen. Dnd wenn lVlsx?inis politische lVloral den areli-
giösen Ltaat und die areligiöse Lchule als Dnding ahlehnt und
in der horderung des religiösen Ltaates und der religiösen
Lchule gipfelt^), wendet sich ihr ^ntilderilcalismus entsetzt von
ihm ah und fürchtet, seine hehre in theolcratische Verirrungen
ausarten xu sehen.

denlct ^aì>e! 8elì»8tver8tâncllic^ niclit an enF^er^ix Icvnke88!0neIIe Zc^ulen» 8vndern an
cìie reIÌ8Ìv8e Zc^ule im Iiöc^8ten Linn ^e8 ^ortea.

294



Doch wer begriffen hat, was Mazzinis Formel „Gott und
Volk" in Wirklichkeit bedeutet, kann ihm auch hier folgen.
Volk bedeutet für ihn „die große Einheit, die alles in sich
schließt, die Zusammenfassung aller Rechte, aller Fähigkeiten,
aller Willenskräfte der Mittelpunkt und das lebendige Gesetz

der Welt." Dieses Volk ist weder eine reine Idee, noch
eine empirische Wirklichkeit. Es ist kein Gewordenes, sondern
ein Werdendes. Es besteht nicht, es bringt sich selbst hervor,
es schafft und bildet sich. Es ist der menschliche Geist selber
in seiner konkreten historischen Form, die sich nach einer
höheren Idee richten und daran emporarbeiten soll. Es ist
unendlicher Fortschritt, ewiges Hinaufstreben. Seine
Entwicklung ist ein religiöser Prozess. Nicht dass Mazzini die
anregende und schöpferische Kraft der genialen Individualität
verkannt hätte. Aber er weiß, dass auch der größte Mensch an
seine Zeit gebunden ist und im Boden seines Volkes wurzelt —
daher seine idealistische Gesch chtsauffassung, seine Ehrfurcht
vor der Vergangenheit und ihren Ideen — und dass keine
individuelle Vernunft das göttliche Gesetz erkennen kann,
ohne sich auf die Vernunft der Menschheit, auf die kollektive
Inspiration zu stützen. Die Individuen sterben, aber das

Wahre, das sie gedacht, das Gute, das sie getan haben, geht
nicht mit ihnen unter: die Menschheit nimmt es auf, und
die Menschen, die über ihr Grab schreiten, machen es sich
zunutze. Jeder von uns wird in einer geistigen Umwelt, in einer
Glaubensatmosphäre geboren, die von der ganzen
vorausgehenden Menschheit geschaffen worden ist: jeder von uns
trägt, ohne es zu wissen, ein mehr oder weniger bedeutendes
Element zum Leben der kommenden Menschheit bei. Die
Erziehung der Menschen schreitet vorwärts, wie im Orient jene
Pyramiden, denen jeder Wanderer einen Stein hinzufügt. Wir
gehen vorüber, Eintagswanderer ,* die Erziehung des

Menschengeschlechts zeigt sich blitzartig in jedem von uns, sie
offenbart sich langsam, fortschreitend, unaufhörlich in der
Menschheit. Die Menschheit ist das lebendige Wort Gottes.
(Doveri deWuomo, Scritti, XVIII, 41).

Da Mazzini die Menschheit als Ganzes betrachtet und ihren
Endzweck in der fortschreitenden Erkenntnis undVerwirklichung

295

Dock wer kegrilken kat, was IVla??inis kormel „dott und
Volk" in Wirklickkeit kedeutet, kann ikm auck kier lolgen.
Volk kedeutet à ikn „clie grolle Dinkeit, die alles in sick
sckliellt, die I^usammenlassung aller deckte, aller käkigkeiten,
aller Willenskräfte der IVlittelpunkt und das lekendige de-
set? der Welt." Dieses Volk ist weder eine reine Idee, nock
eine empiriscke Wirklickkeit. Ds ist kein dewordenes, sondern
ein werdendes, Ds kestekt nickt, es kringt sick selkst kervor,
es sckallt und kildet sick. Ds ist der inenscklicks deist selker
in seiner konkreten kistoriscken Dorrn, die sick nack einer
kökeren Idee rickten und daran emporarkeiten soll. Ds ist
unendlicker kortsckritt, ewiges Idinaulstreken. Leine Dnt-
wicklung ist ein religiöserDro?ess. blickt dass lVla??ini die an-
regende und scköpleriscke Xralt der genialen Individualität
verkannt kätte. ^ker er weil!, dass auck der grollte IVlensck an
seine ^eit geKunden ist und irn Loden seines Volkes wur?elt
dsker seine ideskstiscke desck cktsaullassung, seine Dkrlurckt
vor der Vergangenkeit und ikren Ideen — und dass keine
individuelle Vernunft das göttlicke deset? erkennen kann,
okne sick auf die Vernunlt der IVlensckkeit, auf die kollektive
Inspiration ?u stützen. Die Individuen sterken, aker das

Wakre, das sie gedackt, das dute, das sie getan kaken, gekt
nickt mit iknen unter: die IVlensckkeit nimmt es auf, und
die Vlenscken, die üker ikr drak sckreiten, macken es sick ?u-
nut?e. ^eder von uns wird in einer geistigen Kimweit, in einer
dlaukensatmospkare gekoren, die von der gan?en voraus-
gekenden IVlensckkeit gesckallen worden ist: jeder von uns
trägt, okne es ?u wissen, ein mekr oder weniger kedeutendes
Diement?um Deken der kommenden IVlensckkeit kei. Die Dr-
?iekung der IVlenscken sckreitet vorwärts, wie im Drient jene
?V^miden> denen jeder Wanderer einen Ltein kin?ulügt. Wir
geken vorüker, Dintagswanderer die Dr?iekung des

IVlensckengesckIeckts ?eigt sick KIit?artig in jedem von uns, sie
ollenkart sick langsam, fortsckreitend, unaulkörlick in der
IVlensckkeit. Die IVlensckkeit ist das lekendige Wort dottes.
(Dêri de//'uomo, Llcritti, XVIII, 41).

Da IVla??ini die IVlensckkeit als dan?es ketracktet und ikren
Dnd?weck in der fortsckreitenden Erkenntnis undVerwirklickung

295



des göttlichen Willens, oder, mit anderen Worten, des absoluten
Geistes sieht, haben theokratische Vorstellungen in seinem
System keinen Platz : denn Theokratie setzt ein transzendentes
Prinzip voraus, das von außen in die Geschichte eingreift,
während nach seiner Anschauung das lebendige Wort Gottes
in der Menschheit wohnt, die langsam zum Verständnis ihrer
Ziele und Pflichten und zur praktischen Verwirklichung des

göttlichen Ideals emporwächst.
Diese Entwicklung der Menschheit denkt er sich organisch

und langsam fortschreitend, nicht sprunghaft, durch allmähliche
Ausgestaltung der ihr innewohnenden Kräfte, nicht durch
künstliche Organisationen und willkürliche Dekrete
herbeigeführt. Der Idealist Mazzini lehnt Utopien ab.

Sein Staatsbegriff und sein Moralbegriff sind fest miteinander

verknüpft. Er unterscheidet eine negative und eine
positive Moral. Die erste kennt keine andere Tugend als die
Unterlassung des Bösen; sie ist die Moral des individuellen
Gewissens und die des Altertums, die sich auf Gerechtigkeit
stützt. Die zweite, höhere, befiehlt, nicht nur das Böse zu
unterlassen, sondern das Gute zu tun; den Brüdern nicht nur nicht
zu schaden, sondern zu helfen; sie ist die Moral der Kollektivität,

die des Christentums, die auf Liebe ruht. Diese
schöpferische Moral, die wir nicht in unserm Einzelgewissen finden,
sondern im Menschheitsgewissen, das im Verlauf des geschichtlichen

Geschehens unsere positiven Pflichten bestimmt, ist die
Moral des Tatmenschen Mazzini: sie setzt sich zum Ziel, den
göttlichen Plan der Schöpfung, die Verwirklichung des Geistes
vollenden und die neue Welt des Guten bauen zu helfen,
wodurch der Geist sich von der Materie unterscheidet und seiner
Freiheit inne wird. Mazzmis moralisches Ideal ist nicht das
der kontemplativen und unfruchtbaren Naturen. Er ist aller
Weltfremdheit und Beschaulichkeit abhold. Tugend ist für
ihn kein Passivum, sondern im höchsten Sinne ein Aktivum.
„Tugend ist Tat; Tugend ist Opfer; Tugend ist vor allem
Ausharren in Tat und Opfer".1) Sem Tugendideal ist anti-

*) Besser noch als seine Geschichtsauffassung, der eine plötzliche, künstliche, gewaltsame
Verwirklichung des Gerechtigkeitsideals unmöglich scheint, macht uns dieses tatverlangende
Tugendideal Mazzinis Abneigung gegen den Pazifismus verständlich. Bis zum passiven Ideal des

296

lies göttlichen Willens, oder, mit anderen dorten, de8 ah8oluten
OeÌ8te8 8Ìeht, hahen theokrati8che Vor8teIIungen in 8einem
Z^8tem IcemenDlak: denn l^heokratie 8et?t ein tran82endente8
?rin2Ìp vorau8, das von auden in die Oeschichte eingredt,
während nach 8einer >Vn8chauung da8 lehendige V^ort Oottes
in der IVlenschheit wohnt, die langsam ^um Verständnis iIrrer
2Iiele nnd Ddichten nnd ?ur praktischen Verwirklichung de8

göttlichen Ideals emporwächst.
Diese Dntwicklung der IVlenschheit denlct er sich organisch

und langsam lortschreitend, nicht sprunghalt, durch allmähliche
Ausgestaltung der ihr innewohnenden Drälte, nicht durch
Icün8tliche Organisationen und willkürliche Dekrete herhei-
gelülrrt. Der Idealist IVla^ini lehnt Otopien ah.

Lein Ztaatshegrill und 8ein IVloralhegrdl 8Ìnd lest mitein-
ander verknüplt. Dr unter8cheidet eine negative und eine po-
8Ìtive floral. Die er8te Icennt Iceine andere Tugend al8 die
Dlnterlassung de8 Dösen; 8Ìe i8t die IVIoral de8 individuellen
Oewissens und die de8 /VItertums, die 8Ìch aid Oerechtigkeit
stützt. Die Zweite, höhere, heliehlt, nicht nur da8 Döse xu unter-
Ia88en, 8ondern da8 Oute ^u tun; den Drüdern nicht nur nicht
?u 8chaden, 8ondern ?u Heden; 8Ìe Ì8t die IVIoral der Dollek-
tivität, die de8 OhrÌ8tentum8, die aid Diehe ruht. Die8e 8chö-

plerdche IVIoral, die wir nicht in un8erm Din^elgewissen linden,
8ondern im IVlenschheitsgewissen, da8 im Verlaus de8 geschieht-
lichen Oe8chehen8 un8ers positiven Dllichten Hs8timmt, Ì8t die
IVIoral des datmen8chsn lVla?/im: 8Ìe set?t 8ich ^um Äel, den
göttlichen ?Ian der Zchöplung, die Verwirklichung de8 OeÌ8te8
vollenden und die neue Vdlt de8 Outen hauen ?u Heden, wo-
durch der Oeist 8Ìch von der IVlaterie unter8cheidet und 8einer
Dreiheit inne wird. IVla^inis morali8che8 Ideal ist nicht da8

der kontemplativen und unlruchtharen IVaturen. Dr Ì8t aller
Veltlremdheit und Deschaulichkeit shhold. "lugend Ì8t lür
ihn kein?a88Ìvum, 8ondern im höch8ten Zinne ein Aktivum,
„dugend Ì8t "kat; lugend Ì8t Opler; dugend Ì8t vor allem
/Vusharren in "hat und Opler"2) 3em dugendideal Ì8t anti-

Lesser noch als seine lÜeschichtsaukkassunF, der eine plötzliche. künstliche, Fevvaltssme
Verwirklichung des (^erechtigkeitsideals unmöglich scheint, macht uns dieses tatverlangende
juxendideal hda^inis ^hneigung gegen den Ls-ilismus verständlich, Lis zmm passiven Ideal des

296



individualistisch. Nur indem der Einzelne seinen individuellen
Standpunkt und seine Sonderinteressen dem Ganzen opfert,
erfüllt er seine Pflicht an der Gesamtheit und dient damit dem
göttlichen Gesetz, der Verwirklichung des Geistes. Uber dem
Individuum steht das Vaterland, über dem Vaterland die Menschheit;

das Einzelne muss im Ganzen aufgehen. Nur um diesen
Preis gewinnt der einzelne Mensch moralische Bedeutung und
erfüllt die Bestimmung seines Lebens.

Und doch ist das Individuum nicht nur ein Werkzeug. Sein
Aufgehen im Ganzen erstickt seine Freiheit nicht, denn die
Menschheit steht ja nicht wie eine fremde Gewalt über ihm:
es ist ein Teil von ihr. Mazzinis Glaube an die Freiheit ist
nicht weniger stark als seine religiöse Uberzeugung, ja er ist
ein wesentlicher Teil seiner Religion. Seine persönliche
Freiheitsliebe erklärt sich aus seinem heißen, stolzen Temperament;
sie ist erstarkt in patriotischen Kämpfen, in leidvollem Bangen
und Harren und in der Treue gegen sich selbst trotz bitterster
Enttäuschungen. „Meine Natur ist tief subjektiv und Herrin
ihres Tuns", sagt er von sich. Das Ich ist für ihn bestimmt,
die Umwelt, in der es lebt, umzugestalten, nicht ihr passiv zu
unterliegen. Er weiß, dass sich die Regeneration seines Landes
nicht durch fremde Hilfe, nur aus eigener Kraft, aus freiem
Entschluss vollziehen muss. Denn jeder geistige Wert kann
sich nur durch eigene Initiative, durch einen Akt der Freiheit
realisieren. Nur moralisch freie Menschen, die den Wert der
Freiheit kennen, können ihr Land befreien. Sein freies Italien
musste in den Seelen der Italiener lebendig werden, bevor es
sich in der politischen Welt durchsetzen konnte. Und dass es

Wirklichkeit der Seele wurde, dafür hat Mazzini gekämpft und
gelitten wie kein anderer. Die Freiheit war für ihn nicht nur
ein unbestimmtes Ideal, nach dem wir streben müssen, sondern
ein klar erkannter philosophischer Begriff. Er wusste, dass

Freiheit die Substanz, das Wesen des Geistes, das einzig Wahr-

Nicht-Widerstandes und der absoluten Gewaltlosigkeit hat er sich nicht emporgerungen. Er
vermochte nicht zu glauben, dass wir durch Worte allein die Welt erlösen können, und er schreckte

vor der Anwendung der Gewalt zur Erreichung seiner Ziele nicht zurück. Er pflegte von sich zu
sagen: Ich fühle mich für die streitende Kirche geboren. Mein Blut wallt auf, wenn ich Völker
ohne Bewusstsein ihrer Rechte und ihrer Pflichten der Ungerechtigkeit und der Gewalt
unterworfen sehe.

297

individualistisch. I^lur indem der Din?elne seinen individuellen
Ltandpunlît und seine Londerinteressen dem danken opfert,
erlüllt er seine?IIicht an der (lesamtheit und dient damit dem
Zeitlichen (leset?, der Verwirklichung des (leistes. Dher dem
Individuum steht das Vaterland, üher dem Vaterland die IVlensch-
heit; das Din?elne muss im (langen aulgehen. hlur um diesen
Dreis gewinnt der einzelne IVlensch moralische öedeutung und
erlüllt die Bestimmung seines Gehens.

Dnd doch ist das Individuum nicht nur ein Werlc?eug. Lein
i^ulgehen im (lan?en ersticht seine Freiheit nicht, denn die
IVlenschheit steht ja nicht wie eine lremde (Gewalt üher ihm:
es ist ein d"eil von ihr. IVla??inis Olauhe an die Freiheit ist
nicht weniger starlc als seine religiöse Dher?eugung, ja er ist
ein wesentlicher "heil seiner Deligion. Leine persönliche Drei-
heitsliehe erldärt sich aus seinem heiöen, stol?en "Temperament:
sie ist erstarrt in patriotischen Kämplen, in leidvollem Langen
und Idarren und in der "Dreue gegen sich selhst trot? hitterster
Dnttäuschungen. ,Meine Dlatur ist tiel suhjelctiv und Herrin
ihres "huns", sagt er von sich. Das Ich ist lür ihn hestimmt,
die Dmwelt, in der es leht, um?ugestalten, nicht ihr passiv ?u
unterliegen. Dr weih, dass sich die Regeneration seines Dandes
nicht durch lremde hülle, nur aus eigener Kralt, aus lreiem
Dntschluss vollziehen muss. Denn jeder geistige Wert liann
sich nur durch eigene Initiative, durch einen ^Vlit der Freiheit
realisieren. Dlur moralisch lreie IVlenschen, die den Went der
Freiheit Hennen, Icönnen ihr Dand helreien. Lein lreies Italien
musste in den Leelen der Italiener lehendig werden, hevor es
sich in der politischen Welt durchsetzen Iconnte. Dnd dass es
Wirlclichheit der Leele wurde, dalür hat IVla??ini gelcämplt und
gelitten wie Icein anderer. Die Dreiheit war lür ihn nicht nur
ein unhestimmtes Ideal, nach dem wir strehsn müssen, sondern
ein Idar erlcannter philosophischer Legrill. Dr wusste, dass
Dreiheit die Luhstan?, das Wesen des (Geistes, das ein?ig Wahr-

I^iclrt-Viderstandes und der slzsoluten Liewaltlosizleeit Irat er siclr niclrt emporgerunzen. Br ver-
nioclrte niclrt eu xlaulzen, dass wir durcir Worse »IIe!n die XVel: erlösen Icönnen, und er sclrreclcte

vor der /tnwendurrx der tiiewalt ?ur Lrreicliunx seiner üiele niclrt ^urüclc. iiir pklcxte von siclr ru
saßen: Icl> külrle nriclr kür die streitende lîirclre xelroren. IVIeinLIut wallt auk. wenn icli Völlier
olrne Bewusstsein i Irrer Beclrte und Irrer Bkliclrten der tlnßereclrtixlceit und der Lewalt unter-
worken selre.

297



hafte des Geistes ist. Aber der Geist als Gedanke und Gesetz
steht über dem Individuellen; er ist universell. Darum kann
die Freiheit des Individuums nicht Selbstzweck sein. Das
Recht des Individuums besteht in der Erhaltung und
Entwicklung des Lebens in ihm zur Erfüllung der gemeinsamen
Aufgabe der Menschheit. Mazzini sieht die Souveränität in
Gott, im Moralgesetz, im Endziel, das der Menschheit gesteckt
ist und nach dem sie strebt. Sowohl das Individuum wie die
Gemeinschaft sind nur souverän, sofern sie sich diesem Gesetz
gleichsetzen und diesen Zielen zustreben. Frei ist also weder
das Individuum, noch die tatsächlich bestehende Gesellschaft;
frei ist der Geist, aber nicht in seiner empirischen Existenz,
sondern in seiner Idealität.1) Darum ist das Recht eine Idee;
es ist, was sein soll, und stellt sich daher dem Gewissen als
Pflicht oder, wie Mazzini sich öfters ausdrückt, als Religion dar,
Diese Religion des Menschen im öffentlichen und privaten
Leben, ist der wahre Kern des Mazzinismus.

Auf dieser idealistischen Auffassung des ganzen Lebens
beruht auch jener Teil der Mazzinischen Lehre, in dem allzuviele
Mazzinianbeter, die die wahre Bedeutung ihres Meisters so
wenig kennen, den wesentlichsten und lebendigsten Teil des

Mazzinismus sehen : die Nationalitätentheorie und der
Völkerbundsgedanke. Doch ist er darin von den meisten missverstanden

worden. Denn wer seinen Spiritualismus als Ganzes
ablehnt, kann ihm auch in diesem Teil seines streng geschlossenen

Systems nicht folgen.
Mazzims Nationalitätentheorie beruht auf einer sittlichen

Idee: auf der Heiligkeit der Pflicht und auf der Priorität des

Pflichtbegriffs gegenüber dem Rechtsbegriff. In
Übereinstimmung mit der saint-simonistischen Solidaritätstheorie
bekämpft Mazzini die Autonomie des Rechts um seiner selbst
willen, und sieht die Grundlage des Rechts in der Pflicht. Die
naturrechtliche Auffassung der Priorität des Nationalitätsrechts

vor dem Staat ist ihm fremd. Die Nation ist weder eine
natürliche noch eine historische Voraussetzung des Staates.
Territorium, Rasse, Sprache, Tradition und gemeinsame Ge-

*) Dass Mazzinis Freiheitsbegriff weder die Anhänger des alten individualistischen Liberalismus

noch die kommunistischen Weltbeglücker befriedigen kann, liegt auf der Hand.

298

halte cles (Geistes ist. >^her der (leist als (ledanhe und (leset?
stellt üher dem Individuellen; er ist universell. Darum Icann

die (reiheit des Individuums niclit 3elhst?weclc sein. Das
beeilt des Individuums hestelit in der Erhaltung und Dnt-
wiclclung des Dehens in ilim ?ur Drlüllung der gemeinsamen
àlgahe der IVlenschheit. IVla??ini sielit die Souveränität in
(lott, im lVloralgeset?, im Dnd?iel, das der IVlenschheit gestecht
ist und nacli dem sie strelzt. Zowohl das Individuum wie die
(lemeinschalt sind nur souverän, solern sie sicli diesem (leset?
gleichset?en und diesen vielen ?ustrehen. (rei ist also weder
das Individuum, nocli die tatsächlich hestshende (lesellschalt;
lrei ist der (leist, aher nicht in seiner empirischen Dxisten?,
sondern in seiner Idealität.^) Darum ist das (echt eine Idee;
es ist, was sein soll, und stellt sicli dalier dem (lewissen als

(llicht oder, wie IVla??ini sicli ölters ausdrückt, als Religion dar,
Diese Religion des IVlenschen im öllentlichen und privaten
Dehen, ist der walire Kern des IVla??inismus.

àl dieser idealistisclien ^Xullassung des gan?en Dehens he-
rulit aucli jener d"eil der IVla??inisclien (ehre, in dem all?uviele
IVla??inianheter, die die walire Bedeutung ilires IVleisters so
wenig Hennen, den wesentlichsten und lehendigsten d"eil des

lVls??inismus sehen: die hlationalitätentheorie und der Völlcer-
hundsgedanhe. Doch ist er darin von den meisten missver-
standen worden. Denn wer seinen Spiritualismus als (langes
ahlehnt, hann ihm auch in diesem "heil seines streng geschlossenen

Z^stems nicht lolgen.
lVls??inis I^ationalitätentheorie heruht aul einer sittlichen

Idee: aul der ldeiliglceit der (llicht und aul der Priorität des

(llichthegrills gegenüher dem (echtshegrill. In (Hierein-
Stimmung mit der saint-simonistischen Zolidaritätstheorie he-
hämplt IVIa??ini die Autonomie des Rechts um seiner seihst
willen, und sieht die (lrundlage des Rechts in der (dicht. Die
naturrechtliche àllassung der (riorität des I^ationalitäts-
rechts vor dem 3taat ist ihm lremd. Die Illation ist weder eine
natürliche noch eine historische Voraussetzung des Staates.
Territorium, liasse, Sprache, Tradition und gemeinsame (le-

Dass ^laz^inÌ8 I^reilieit3l)e8rikk weder die ^nliänger de8 alten individual Ì8tÌ8clilen I^iì>eralÌ8-

mu8 nvel^ die !communÌ8tÌ8cl^en ^eltlzeglüclcer Izekriedigen lcann, liegt aut der Idand.

298



schichte sind für ihn nur äußere Kennzeichen der Nation. Selbst
wenn langdauerndes Zusammenleben diese Merkmale oder
äußern Elemente der Nation verbindet und verschmelzt, bilden
sie noch keine Nation, sie sind nur der Stoff, aus dem sich eine
Nation bilden kann. Als Nation betrachtet Mazzini „die
Gesamtheit der Bürger, die durch gleiche bürgerliche und
politische Rechte verbunden sind zum gemeinsamen Zweck der
fortschreitenden Entwicklung und Vervollkommnung der
sozialen Kräfte und ihrer Betätigung." Nation ist für ihn „die
Liebe und der Gemeinschaftssinn, der die Söhne eines Landes
verbindet." Nation ist „gemeinsamer Gedanke, gemeinsames
Recht, gemeinsames Ziel." Der gemeinsame Endzweck, die
gemeinsame Mission ist also das Entscheidende. Denn nur die
Idee kann der Kollektivität wahre Einheit verleihen und sie

zur Erfüllung ihrer Aufgabe befähigen. Die Nationen sind also
nicht, sie bringen sich selbst hervor, sie erschaffen sich selbst
durch Tat und Opfer.

Für die kleinen Nationen, die ohne eigene Kraft und ohne
Opferwillen ein Naturrecht auf Respektierung ihrer Nationalität

diplomatisch geltend machen und sich kriegerisch um
den Schutz einer Grossmacht bemühen, empfindet heute der
fascistisch orientierte Anhänger Mazzinis tödliche Verachtung,
und glaubt dabei im Geist seines Meisters zu urteilen. Für
uns Schweizer ist Mazzmis Nationalitätentheorie nicht nur
keine Gefahr, sondern eine Sanktionierung unseres Rechtes
als Nation, solange wir eine Mission erfüllen.

An seine Anschauung vom Wert der Nation im Verhältnis
zu ihren Angehörigen, denen es obliegt, sie in der Form des
Staates zu verwirklichen, schließt sich — von den gleichen
spiritualistischen Voraussetzungen ausgehend — Mazzinis
Auffassung des Verhältnisses der Nationen zueinander. Die neueren

Mazzmiforscher haben richtig erkannt, dass der Begriff
eines Rechtes, das geltend gemacht werden darf, sorgfältig vom
Begriff eines Rechtes, das respektiert werden muss, zu
unterscheiden ist. G. Gentile erfasst die Mazzinische Idee noch
schärfer und betont, dass es sich in erster Linie überhaupt
nicht um ein Recht der Nation auf Respektierung handelt,
sondern um die Pflicht, andere Nationen zu respektieren, die

299

schichte sind kür ihn nur äußere Dennxeichen der Nation. Zeigst
wenn langdauerndes ^usammenlehen diese lVlerlcmale oder
äußern Elemente der Nation verbindet und verschmelxt, bilden
sie noch Heine Illation, sie 8ind nur der Ltokk, aus dein sich eine
Elation bilden hann. /Vs Nation hetrachtet IVIaxxini „die de-
samtheit der Lürger, die durch gleiche hürgerliche und po-
litische lìechte verbunden 8Ìnd xum gemeinsamen ^weclc der
korischreitenden Dntwichlung und Vervolllcommnung der so-
xialen Trakte und ihrer öetädgung." Illation ist kür ihn „die
Diehe und der Demeinschaktssinn, der die Löhne eine8 Dandes
verbindet." Nation ist „gemeinsamer Dedanhe, gemeinsames
k^echt, gemeinsames Äel." Der gemeinsame Dndxweclc, die
gemeinsame Mission ist also das Entscheidende. Denn nur die
Idee Icann der k^ollelctivität wahre Dinheit verleiben und sie

xurDrküllung ihrer/iukgahe hekähigen. Die Nationen sind also
nicht, sie bringen sich seihst hervor, sie erschakken sielr seihst
durci» "hat und Dpier.

Dür die kleinen Nationen, die olme eigene kvrakt und oline
Dpkerwillen ein I^laturrecht auk k^espelitierung iIrrer l^latio-
nalität diplomatisch geltend maclren und sich lcriegerisch um
den Lchutx einer Drossmacht hemühen, empkindet heute der
lascistisclr orientierte Anhänger lVIaxxinis tödliche Verachtung,
und glauht dahei im Deist seines lVleisters xu urteilen. hür
uns Lchweixer ist Vlaxxinis I^ationalitätentlreorie nicht nur
Heine Dekahr, sondern eine Lanlctionierung unseres kîechtes
als Nation, solange wir eine IVlission erküllen.

seine Anschauung vom ^Vert der Nation im Verhältnis
?u ihren Angehörigen, denen es ohliegt, sie in der Dorrn des
Ltaates xu verwirhlichen, schließt sich — von den gleichen
spiritualistischen Voraussetxungen ausgehend — IVlaxxinis /<uk-
lassung des Verhältnisses der Nationen xueinander. Die neu-
eren lVIaxxinikorscher hahen richtig erlcannt, dass der öegrikk
eines Rechtes, das geltend gemacht werden dark, sorgkältig vom
öegrikk eines Rechtes, das respektiert werden muss, xu unter-
scheiden ist. D. Dentile erkasst die lVlaxxinische Idee noch
schärker und hetont, dass es sich in erster Dime ühsrhaupt
nicht um ein Decht der Nation auk Inspektierung handelt,
sondern um die?klicht, andere Nationen xu respektieren, die

299



Mazzini aus seiner großzügigen Solidaritätstheorie ableitet.
Sein streng sittlicher, antiegoistischer Rechtsbegriff gilt
selbstverständlich nicht nur für das individuelle Recht, sondern auch
für das Staatsrecht und für das Völkerrecht. Wie er im Privatleben

das Recht des Einzelnen auf die Pflicht gründet, die den
Mitmenschen befiehlt, seine Individualität zu achten, so stellt
er auch im internationalen Leben das Recht der Nation auf die
Grundlage der Pflicht, die andere Nationen ihr gegenüber
erfüllen müssen, wenn sie sich selbst und ihrer Hauptaufgabe
treu bleiben und in höherem Sinn der Menschheit dienen
wollen. So ist auch der Völkerbundsgedanke bei Mazzini nicht
die letzte Forderung eines natürlichen Rechtes, sondern, als
notwendige Ergänzung seiner idealistischen Nationalitätentheorie,
ein Ausfluss semer Religion. Der Völkerbund ist für diesen

reinen Idealisten keine tatsächliche Gewalt, sondern eine Idee,
die sich nicht durch Konventionen oder irgendwelche künstlichen

Eingriffe in den Prozess der Menschheitsgeschichte,
sondern durch die Kraft des Geistes, aus unserm innersten
Wesen heraus, in langsamer organischer Entwicklung
verwirklichen wird. In diesem Sinn hat Mazzini fest an einen alle
umfassenden Bund wahrhaft freier Völker als höchstes,
unendlich schwer erreichbares Ziel der Menschheitsentwicklung
geglaubt.

ERNESTINE WERDER

300

Vla?2Ìni aus seiner großzügigen Zoli<faritätstheorie ableitet.
Lein streng sittlicher, antiegoistischer Kechtshegriff gilt seihst-
verstäncllich nicht nur für clas inclivicluelle Kecht, sonclern auch
für clas Ztaatsrecht uncl für clas Völkerrecht. ^Vie er im?rivat-
lehen clas fîecht cles lüm^elnen auf clie ?flicht grünclet, clie clen
IVlitmenschen heliehlt, seine Incliviclualität xu achten, so stellt
er auch im internationalen liehen clas Kecht cler Nation auf clie

druncllage cler?flicht, clie anclere Nationen ihr gegenüher
erfüllen müssen, wenn sie sich seihst uncl ihrer hlauptaufgahe
treu hleihen uncl in höherem Zinn cler IVlenschheit clienen
wollen. Zo ist auch cler Völicerhunclsgeclanhe hei Vla^^ini nicht
clie letà horclerung eines natürlichen Rechtes, sonclern, als not-
wenclige hrgän^ung seiner iclealistischen hlationalitätentheorie,
ein ^usfluss semer Keligion. Der Völlcerhuncl ist für cliesen

reinen lclealisten Iceine tatsächliche (Gewalt, sonclern eine Iclee,
clie sich nicht clurch Konventionen ocler irgenclwelche künstlichen

Eingriffe in clen ?ro?ess cler lVlsnschheitsgeschichte,
sonclern clurch clie Kraft cles (Geistes, aus unserm innersten
V^esen heraus, in langsamer organischer Kntwiclclung ver-
wirklichen wircl. In cliesem Zinn hat IVlax?ini fest an einen alle
umfassenclen öuncl wahrhaft freier Völlcer als höchstes, un-
encllich schwer erreichhares ^iel cler lVlenschheitsentwiclclung
geglauht.

300


	Giuseppe Mazzini [Schluss]

