
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 27 (1925)

Heft: 4: §

Artikel: Giuseppe Mazzini

Autor: Werder, Ernestine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIUSEPPE MAZZINI

Wie J.-J. Rousseau ist Giuseppe Mazzini noch heute ein
Lebendiger. Denn nur Lebendige, die uns Zeitgenossen und
Zukunftskünder sind, lieben und hassen wir mit solcher
Inbrunst.

Der Name Mazzmi ist der Ausdruck einer Weltanschauung
und zugleich ein großzügiges politisches Programm, das zu
restloser Zustimmung oder schroffster Ablehnung reizt. Doch
den wahren Charakter dieses Mannes, die wahre Bedeutung
semer Lehre haben selbst überzeugte Mazzmianer erst m den
letzten Jahren kennen gelernt.

Parteileidenschaft und rohe Verständnislosigkeit haben das
Bild dieses größten Apostels völkerbefreiender Tat grausam
entstellt. Dass die reaktionären Regierungen und ihr Anhang
ihn in den Staub zu ziehen suchten, war selbstverständliche
Erfüllung eines elementaren Gebots der Selbsterhaltung. Doch
auch die Gefährten seines Strebens und seiner Verbannung
haben die Seele dieses reinen Idealisten, der jeden persönlichen
Ehrgeiz als niedere Form des Egoismus verachtete und sein
Letztes für seme Sache und für seme Freunde hingab, oft
genug und schwer genug verkannt. Selbst die besten Freunde
seiner Jugend, die Brüder Ruffini, ereiferten sich in philisterhaftem

Unmut gegen den unbekehrbaren Träumer, der sich
und andere zugrunde richtete. Enttäuschte und abtrünnige
Parteigenossen sprachen ihm Vernunft und politische
Urteilsfähigkeit ab und stempelten ihn zu einem ehrgeizigen
Herrenmenschen, der seinem stolzen Herrschertraum kalt und
rücksichtslos alles Menschliche opfert. Das dritte Italien, für das

er kämpfte und litt, hat ihm zwar den banalen Tribut hohler
Rhetorik und kalter Marmor- und Erzstandbilder nicht
versagt, doch seinem innersten Wesen sind jahrzehntelang nur
ganz wenige gerecht geworden. Die Zeit, die die teilweise
Verwirklichung seiner politischen Träume sah, war unfähig, den
wahren Sinn seines Apostolats zu erfassen. Was ihn von der
Generation, die die äußere Einheit des Vaterlandes schaffen
durfte, trennt, hat er selber bitter genug ausgesprochen: er
fühlte sich fremd unter der Schar der materialistischen Ränke-

209

V^ie ^.-1- Rousseau ist (Giuseppe Vla^^ini nocb beute ein
lebendiger. Denn nur lebendige, die uns Zeitgenossen und
^uknnltskunder sind, liefen und Bussen wir init solcher
Inbrunst.

Der blame IVIa^ini ist der Ausdruck einer V^eltanscbauung
und ^ugleicb ein großzügiges pobtiscbes örogramm, das ?u
restloser Zustimmung oder scbrollster /Xblebnung rei^t. Docb
den wabren lbarakter dieses lVIannes, die wabre öedeutung
seiner lebre baben selbst überzeugte IVla^^mianer erst in den
letzten labren kennen gelernt.

öarteileidenscbalt und robs Verständnislosigkeit baben das
öi Id dieses größten Apostels völkerbelreiender "bat grausam
entstellt. Dass die reaktionären Regierungen und ibr ^Xnbang
ibn in den Ltaub ?u sieben sucbten, war selbstverständlicbe

lrlüllung eines elementaren (Gebots der Zelbsterbaltung. Docb
aucb die deläbrten seines Ltrebens und seiner Verbannung
baben die Zeele dieses reinen Idealisten, der jeden persönlicben
lbrgei? als niedere lorm des bgoismus veraebtete und sein
letztes lür seine öacbe und lür seine lreunde bingab, olt
genug und scbwer genug verkannt, öelbst die besten breunde
seiner fugend, die örüder öullini, ereilerten sieb in pbilister-
kaltem lnmut gegen den unbekebrbaren Träumer, der sieb
und andere Zugrunde riebtete. lnttäuscbte und abtrünnige
larteigenossen spracben ibm Vernunlt und politiscbe Drteils-
läbigkeit ab und stempelten ibn ?u einem ebrgei^igen Derren-
menscben, der seinem stolzen lderrscbertraum kalt und rück-
sicbtslos alles lVlenscblicbe oplert. Das dritte Italien, lür das

er kämplte und litt, bat ibm ?war den banalen Tribut bobler
öbetorik und kalter IVlarmor- und br^standbilder nicbt ver-
sagt, docb seinem innersten Wsen sind jabr^ebntelang nur
gan? wenige gerecbt geworden. Die ^eit, die die teilweise Ver-
wirklicbung seiner politiscben träume ssb, war unläbig, den
wabren 3inn seines Apostolats ^u erlassen. V^as ibn von der
(Generation, die die äußere linbeit des Vaterlandes scballen
durlte, trennt, bat er selber bitter genug ausgesprocben: er
lüblte sicb lremd unter der Lcbar der materialistiscben Känke-

209



schmiede und prosaischen Selbstvergötterer, denen die eigene
Zukunft mehr galt als das Schicksal der Nation; das große,
schöne, ethisch hochstehende Italien, von dem seine Seele

träumte, hatte mit diesem Gemisch von Opportunisten und
kleinen Machiavelli nichts zu tun; nicht Italiens Seele, Italiens
Leiche glaubte sein verdüstertes Gemüt vor sich zu sehen
(Scritti ed. e ined. XV, CXXXIV).

Das materialistische Pygmäengeschlecht der letzten
Jahrzehnte des XIX. Jahrhunderts reichte nicht an Mazzinis
heroische Seelengröße heran. Den Vertretern Lombrososcher
Seelenkunde galt der feinfühlige Altruismus des Knaben
Mazzmi, den die Bestrafung eines Schwesterchens oder ein

verweigertes Almosen bis zu Tränen erregte, als psychische
Hyperästhesie, in semer Lust am Fabulieren sahen sie einen
unumstößlichen Beweis psychopathischer Veranlagung; die
Empfänglichkeit des Jünglings für den schwermütigen Reiz der
„Letzten Briefe des Jacopo Ortis" deutete für Seelenkenner
dieser Art auf das Vorhandensein einer epileptisch-passionalen
Krise und die nicht seinem Wesen, sondern den Verhältnissen
entspringende Neigung zu geheimer Agitation war für sie ein
typischer Fall von Verschwörer-Monomanie. Neben dem
Nervenarzt, der mit plumper Hand nach der Grenzlinie zwischen
Genialität und Degeneration in Mazzinis Seele tappte, mühte
sich der selbstsichere Anhänger wissenschaftlich begründeter
Glaubenslosigkeit mit nicht geringerem Eifer als der
Vertreter engherzig kirchlicher Weltanschauung, Mazzinis vagen
Deismus lächerlich zu machen. Freunde und Feinde semes
liberalen Bekenntnisses taten ihm m gleicher Weise unrecht:
unfähig, sich in seine Welt einzuleben, rissen sie aus seinem
gewaltigen, noch heute ungenügend erschlossenen Lebenswerk
die Stellen, die ihnen zur Stütze eigener Anschauungen oder
als Waffe im politischen Kampf dienten, brutal heraus und
scheuten sich nicht vor krasser Entstellung seiner Gedanken.
Gleich maßlos und blind versündigten sich Liebe und Hass

an ihm. Noch um die Jahrhundertwende besaß Italien keine
unparteiische Mazzmi-Biographie, nur kritiklose
Verherrlichungen oder schamlose Pamphlete stellten sich zwischen das

italienische Volk und den größten Führer seines Risorgimento.

210

schmiede und prosaischen Zelßstvergötterer, denen die eigene
Xukunlt mehr galt als clas Lchicksal der Nation; clas große,
schöne, ethisch hochstehende Italien, von dem seine Zeele

träumte, hatte mit diesem (Gemisch von Opportunisten und
Idemen IVlachiavelli nichts?u tun; nicht Italiens Leele, Italiens
Reiche glaußte sein verdüstertes Oemüt vor sich ?u sehen
(^critt- ed. e med. XV. OXXXIV).

Das materialistische L^gmäengeschlecht der letzten ^ahr-
zehnte des XIX. Jahrhunderts reichte nicht an IVla??ims
heroische Leelengröße heran. Den Vertretern I_omhrososcher
Leelenkunde Fält der leinlühlige Altruismus des Xnahen
IVla??ini, den die Lestralung eines Schwesterchens oder ein

verweigertes Almosen his ?u tränen erregte, als psychische
Id^perasthesie, in seiner Dust am kahulieren sahen sie einen
unumstößlichen Leweis ps^chopatlnscher Veranlagung; die Dm-
plänglichkeit des Jünglings lür den schwermütigen Lei? der
„Letzten Lriele des ^acopo Ortis" deutete lür Leelenkenner
dieser ^rt aul das Vorhandensein einer epileptisch-passionalen
Xrise und die nicht seinem Wesen, sondern den Verhältnissen
entspringende Neigung ?u geheimer Agitation war lür sie ein
typischer Lall von Verschwörer-lVIonomanie. Xehen dem
Xervenar?t, der mit plumper ldand nach der Orenzlinie Zwischen
Oenialität und Degeneration in lVla??inis Leele tappte, mühte
sich der selhstsichere Anhänger wissenschalclich hegründeter
Olauhenslosigkeit mit nicht geringerem Diler als der Ver-
treter engherzig kirchlicher weltanschauung, lVla??inis vagen
Deismus lächerlich ?u machen, hreunde und Hemde seines
liheralen Lelcenntnisses taten ihm in gleicher weise unrecht:
unlälng, sich in seine Welt einzuleßen, rissen sie aus seinem
gewaltigen, noch heute ungenügend erschlossenen Deßenswerk
die Ztellen. die ihnen zur Ltütze eigener Anschauungen oder
als walle im politischen Xampl dienten, hrutal heraus und
scheuten sich nicht vor krasser Entstellung seiner Oedanken.
Oleich maßlos und hlind versündigten sich hieße und ldass

an ihm. Xoch um die Jahrhundertwende hesaß Italien keine
unparteiische IVla??ini-Liographie, nur kritiklose VerHerr-
lichungen oder schamlose Lsmphlete stellten sich zwischen das

italienische Volk und den größten kuhrer seines Lisorgimento.

2l0



Die Generation, die zur Zeit der ersten Jahrhundertfeier seiner
Geburt auf der Höhe des Lebens stand, hat mit dem Tribut
offizieller Dankbezeugungen und rauschender Festlichkeiten zu
Ehren Mazzinis nicht gekargt, aber zur Seele dieses Mannes, der
seinem Land und unserm Europa heute noch Führer sein kann,
hatte siekein inneres Verhältnis. Nur ganz wenige verstanden ihn.

Erst in den letzten Jahren ist Mazzini in den Lichtkreis
ernster kritischer Betrachtung getreten. Die teilweise
Veröffentlichung seines umfang- und aufschlussreichen
Briefwechsels gestattet der Forschung, aus reinen Quellen von
ungeahnter Bedeutung zu schöpfen; neue Dokumente sind dem
Staub und der Dunkelheit der Staatsarchive entrissen worden,
und unsere langsame Befreiung vom materialistischen Denken
hat Kopf und Herz der Besten für Mazzinis Glauben wieder
aufnahmefähig gemacht. Was positivistische Kritiker als
wertvollste Äusserungen seines Geistes schätzten, scheint uns heute
vergänglich und überholt; was sie als wertlos und überlebt
ablehnten, ist für uns der Kernpunkt semer Lehre, die
unzerstörbare Grundlage, die alles trägt, die Kraft, die den
Gedanken zur Tat reifen lässt. Wir wissen heute, welche
Bedeutung sein hellsichtiger Idealismus für das philosophische
System und für das Leben dieses leidenschaftlichen, mystisch
veranlagten und tatverlangenden Denkers hat.

Seit der ersten Jahrhundertfeier seiner Geburt mehren sich
nicht nur die Beiträge zur Kenntnis seines Lebens und seiner
Freundschaftsbeziehungen, wir besitzen auch eine Reihe mehr
oder minder wertvoller Einzeluntersuchungen, die in Mazzinis
Gedankenwelt einzudringen suchen und die religiöse,
philosophische, moralische, politische, pädagogische und ästhetische
Bedeutung semer Lehre zu wägen und zu messen bestrebt sind.
Doch bleibt das Gesamturteil der meisten Mazziniforscher bis

vor wenigen Jahren unsicher, schwankend, kontradiktorisch,
und selbst aufrichtige Bewunderer haben das Werk des Meisters,
den sie zu verherrlichen wähnten, erbarmunglos zerpflückt.
Wohl haben feinsinnige Kenner seiner Persönlichkeit und seiner
Ideen, wie der hochverdiente Alessandro Luzio1), immer

l) A. Luzio, G. M. Conferenza con note e documenti, Milano, Treves, 1905. Mazzinis religiöse
Ideen besprechen auch F. Masci, Ilpensiero filosofico di G. M.,Rivista d Italia, 1905, und zahlreiche
neuere Kritiker verschiedenster Richtungen.

211

Die (Generation, die ?ur ^eit cler ersten Jahrhundertfeier 8einer
Dehurt auf der Döhe des Dehens stand, hat mit dem "hrihut
offi?ieller Dankhe?eugungen und rauschender Festlichkeiten ?u
hihren IVla??inis nicht gekargt, aher ?urLeele dieses IVlannes, der
seinem Dand und unserm Europa heute noch kuhrer sein kann,
hatte siehein inneres Verhältnis, Dur gan? wenige verstanden ihn.

hirst in den letzten fahren ist IVla??ini in den Dichtkreis
ernster kritischer öetrachtung getreten. Die teilweise Ver-
öllentlichunF seines umfang- und aulschlussreichen örief-
wechseis Festattet der Forschung, aus reinen Duellen von un-
Fealmter Bedeutung ?u schöpfen; neue Dokumente sind dem
Ztauh und der Dunkelheit der Staatsarchive entrissen worden,
und unsere langsame Befreiung vom materialistischen Denken
hat Kopf und Der? der Lesten für IVla??inis DIauhsn wieder
aufnahmefähig gemacht. Was positivistische Kritiker als wert-
vollste ^usserungen seines (Geistes schätzten, scheint uns heute
vergänglich und üherholt; was sie als wertlos und üherleht ah-
lehnten, ist für uns der Kernpunkt seiner Kehre, die un?er-
störhare (Grundlage, die alles trägt, die Kraft, die den De-
danken ?ur "hat reifen lässt. Wir wissen heute, welche
Bedeutung sein hellsichtiger Idealismus für das philosophische
Z^stem und für das Dehen dieses leidenschaftlichen, mystisch
veranlagten und tatverlangenden Denkers hat.

Zeit der ersten Jahrhundertfeier seiner Dehurt mehren sich
nicht nur die Leiträge ?ur Kenntnis seines Dehens und seiner
hreundschaftshe?iehungen, wir hesit?en auch eine kîeihe mehr
oder minder wertvoller Din?eluntersuchungen, die in Vla??inis
Dedankenwelt ein?udringen suchen und die religiöse,
philosophische, moralische, politische, pädagogische und ästhetische
öedeutung seiner Kehre ?u wägen und ?u messen hestreht sind.
Doch hleiht das Desamturteil der meisten lVla??iniforscher his

vor wenigen fahren unsicher, schwankend, kontradiktorisch,
und seihst aufrichtige Lewunderer hahen das Werk deslVleisters,
den sie ?u verherrlichen wähnten, erharmunglos ?erpflückt.
Wohl hahen feinsinnige Kenner seiner Persönlichkeit und seiner
Ideen, wie der hochverdiente /Vessandro Ku?ioD> immer

/X. I^Uüio, ö. Lon/crenca con nots e document,, IVlilsno, l'rcves, I?l>5. IVlâTZÛnis religiöse
Ideen tespreciren auch l'- htasci, //pensiero/i/oso/ico di l?. à.Kivista d /tu/in, und Tahlreiche

neuere Kritiker verschiedenster Dichtungen,

21 l



wieder auf Mazzinis Ehrfurcht vor jedem Glauben, auf seine
tiefe Religiosität, auf seinen energischen Kampf gegen
pseudowissenschaftlichen Atheismus und oberflächliches Freidenker-
tum hingewiesen; doch stehen selbst so gründliche Mazzini-
kritiker und eifrige Mazzmianer wie Alessandro Levi1) und
Gaetano Salvemini2) trotz aller Bewunderung und Liebe dem
großen Propagandisten innerlich noch zu fern, um die
überragende Bedeutung seines Spiritualismus ganz zu erfassen und
das Geheimnis seiner Größe restlos zu erklären. Wer m der
Gedankenwelt des ausgehenden XIX. Jahrhunderts befangen
ist, muss die erkenntnistheoretischen Grundlagen, auf denen
Mazzinis moralisch-politisches System ruht, innerlich ablehnen
und kann nur mit Bedauern feststellen, dass die nackte, vom
religiösen Gefühl losgelöste Ethik des modernen Menschen
dem genuesischen Apostel nicht genügt. Die historisch-kritische
Methode, die seme Ideen und seine Propagandatätigkeit
getrennt untersucht, widerspricht dem innersten Wesen Mazzinis,

für den Gedanke und Tat untrennbar verbunden sind,
und zersplittert, was bei ihm unauflösliche Einheit geworden
ist. Die Analyse der religiösen, politischen und sozialen Theorien

Mazzinis deckt alle Widersprüche und Schwächen seiner
Weltanschauung auf, der nur synthetische Betrachtung gerecht
wird. In ihre Bestandteile aufgelöst, zeichnet sich die Lehre
Mazzinis weder durch Originalität, noch durch Klarheit und
Beweiskraft aus; zusammengefasst erscheint sie dem mtellektua-
listischen Analytiker als theokratisch-utopistisches System, in
dem Dantes De Monarchia mit Rousseaus Contrat social und
mit saint-simonistischen Ideen durch die Willkür des
unitarischen Revolutionärs zusammengeschweißt sind. Mazzinis
Fortschrittsglauben werden positivistisch orientierte Geister
stets als ungenügend begründet ablehnen und seine prophetische

Bedeutung verkennen.
Wie kann aber ein so dürftiger philosophischer Unterbau,

der unter den vernichtenden Hammerschlägen der Kritik so
leicht zusammenbricht, Mazzinis gewaltiges moralisch-po-

1) A. Levi, La filosofia politico di G. M., Bologna, Zanichelli, 1917.

2) G. Salvemini, Mazzini, Catania, Battiato, 1915. G. Gentile setzt sich mit beiden Forschern
in einem in Politico erschienenen Artikel (Alla ricerca del Mazzini) auseinander.

212

wieder aul IVla^inis bibrlurcbt vor jedem Olauben, aul seine
tiele Religiosität, aul seinen energiseben Xampl gegen pseudo-
wissenscbaltlicben ^tbeismus und oberlläcblicbes lbreidenber-
tnm bingewiesen; doeb sieben selbst 80 gründlicbe IVIa^^ini-
britiber und eilrige IVla^inianer wie ^lessandro Devi') und
Oaetano Lalvemin!^) trot? aller Bewunderung und Diebe dem
grobenDropagandisten innerlich nocb ?u lern, um die
überragende Bedeutung 8eine8 Zpiritualismus gan? ?u erlassen und
dâ8 Oebeimnis 8einer Oröbe restlos ?u erklären. Vî^er m der
Oedanbenwelt des ausgebenden XIX. ^abrbunderts belangen
ist. muss die erbenntnistbeoretiscben (Grundlagen, aul denen
bda??inis moraliseb-politisebes 3>stem rubt, innerlieb abiebnen
und bann nur mit bedauern leststellen, dass die nacbte, vom
religiösen Oelübl losgelöste Dtbib des modernen IVIenscben
dem genuesiscben Apostel nicbt genügt. Die bistoriscb-britiscbe
IVletbode, die seine Ideen und seine bbopagandatätigbeit
getrennt untersucbt, widerspriebt dem innersten V^esen IVla?-
?inis, lür den Oedanbe und "bat untrennbar verbunden sind,
und Zersplittert, was bei ibm unaullösliebe Dinbeit geworden
ist. Die /^nal^se der religiösen, politiscben und socialen "bbeo-
rien lVla??inis decbt alle ^idersprüebe und Lcbwäcben seiner
V^eltansebauung aul, der nur SMtbetisebe Letracbtung gerecbt
wird. In ibre Bestandteile aulgelöst, ?eicbnet sieb die Debre
lVla??inis weder durcb Originalität, nocb dureb XIarbeit und
löeweisbralt aus; ?usammengelasst erscbeint sie dem intellebtua-
listiseben /inal^tiber als tbeobratiscb-utopistisebes 3^stem, in
dem Dantes De ^/onarc/im mit Xousseaus Oonkrak socm/ und
mit saint-simonistiscben Ideen dureb die ^Villbür des unita-
riscben Revolutionärs ?usammengescbweibt sind. lVla??inis
bortscbrittsglauben werden positivistiscb orientierte Oeister
stets als ungenügend begründet ablebnen und seine propbe-
tiscbe Bedeutung verbennen.

^Vie bann aber ein so dürltiger pbilosopbiscber Dnterbau,
der unter den vernicbtenden Dlammerscblägen der Xritib so
leicbt ?usammenbricbt, bda??!nis gewaltiges moraliscb-po-

l^evi, /k'/o5o/l'a /so/l'/k'ca t/k /ì-/., LnIoZnâ, ?an!cheI1i, 1917.

(Ü. Lslvemini, Latania, öattiato, 1915. (^. (Ventile set^t sich mit heilen Forschern
in einem in /'o/k/lca erschienenen k^rtilcel ricerca c/e/ auseinsncler.

212



litisches Lebenswerk, das wie ein ehernes Denkmal seine Zeit
überragt, tragen? Sein unerhörter Einfluss auf die Umwelt,
der Zauber, den er heute noch auf die Nachwelt ausübt, muss
doch irgendwie erklärbar sein. Um das Rätsel zu lösen, verfällt

die scharfsinnige Kritik, nachdem sie ihr Zerstörungswerk
an seinem System vollendet hat, auf den sophistischen Ausweg,
das Wunder seiner Kraft und seiner Wirkung durch die
Unbestimmtheit seiner Ideen zu erklären, und übersieht, dass ein
wahrhaft großes Erziehungswerk unmöglich auf der schwankenden

Grundlage falscher Ideen und haltloser Unabgeklärtheit
ruhen kann. Da Mazzini bei dieser Betrachtungsweise als
unklarer Kopf erledigt scheinen muss, schätzen seine gelehrten
Bewunderer in ihm überhaupt nicht den Denker, sondern nur
den Gläubigen und den Mann der Tat.

Dass auch die Prüfung seiner praktischen Erfolge für Mazzini
nicht günstig ausfallen kann, liegt auf der Hand. Zwar werden
seine beiden politischen Hauptideen, das Ideal der Nationaleinheit

und das der Republik als lebenskräftig anerkannt, doch
wird den beiden eng verketteten Begriffen durch Verkennung
ihres religiösen Ursprungs die Grundlage, auf der sie ruhen,
entzogen. Die republikanische Staatsform bleibt eine Forderung,
an der Mazzmi selber nicht immer starr festgehalten hat, und
seine republikanischen Anhänger fanden sich früher oder später
mit der Monarchie ab. Der Einheitsgedanke, den erst der
Frieden von Saint-Germain — und auch dieser nicht restlos —
verwirklicht hat, ist weder in Mazzinis Gehirn entstanden —
seine Geschichte geht bekanntlich auf Dante zurück — noch
hätte er durch ihn allein konkrete Form annehmen können. So
bleibt Mazzmi nur das Verdienst des unbeugsamen Gläubigen
und Kämpfers, an dessen Seelenglut die sinkende Flamme der
nationalen Begeisterung wieder auflodert, wenn sie durch die
Schuld schlechterer Hüter zu erlöschen droht.

Doch so überwältigend auch die Kraft seines Glaubens sein

mag, der zersetzenden Kritik des Historikers gilt selbst die
religiöse Propaganda Mazzinis als Misserfolg. Die Zeitgenossen

standen ihr mit wenigen Ausnahmen kalt gegenüber,
und die heutigen Italiener scheinen Salvemini „nicht geneigter,
sich zum Verständnis der religiösen Offenbarung Mazzinis

213

litisches Dehenswerk, à wie ein ehernes Denkmal seine i^eit
üherragt, tragen? Zein unerhörter Hinlluss auf die Dmwelt,
der Rauher, den er heute noch auf clie ^schwelt ausüht, muss
doch irgendwie erklärhar sein. Hirn das Rätsel ?u lösen, verfällt

clie scharfsinnige Kritik, nachdem sie ihr ^erstörungswerk
an seinein Lastern vollenclet hat, auf clen sophistischen Ausweg,
clas Wunder seiner Kraft uncl seiner Wirkung clurch clie hin-
hestirnrntlreit seiner Icleen ?u erklären, uncl übersieht, class ein
wahrhaft grobes Lr^iehungswerk unmöglich auf cler schwankenden

(lruncllage falscher Icleen uncl haltloser hinahgelclärtheit
ruhen Icann. Da Vla??ini hei clieser Betrachtungsweise als un-
klarer Kopf erlecligt scheinen muss, schätzen seine gelehrten
Lewunderer in ihm üherhaupt nicht clen Denlcer, sonclern nur
clen Oläuhigen uncl clen IVlann <ler dat.

Dass auch clie?rülung seiner praktischen hrlolge für lVIa^^ini
nicht günstig ausfallen kann, liegt auf cler flancl. l^war werden
seine heiclen politischen flaupticleen, clas Icleal cler hlational-
einheit uncl clas cler Kepuhlik als lehenskräftig anerkannt, cloch
wird clen heiclen eng verketteten Legriffen clurch VerKennung
ihres religiösen hirsprungs clie (brundlage, auf cler sie ruhen,
entzogen. Die republikanische Ztaatsform hleiht eine Forderung,
an cler IVla^mi seiher nicht immer starr festgehalten hat, uncl
seine republikanischen Anhänger fanclen sich früher ocler spater
mit cler lVlonarclns ah. Der Linheitsgedanke, clen erst cler
hrieclen von 8aint-(lermain ^ uncl auch clieser nicht restlos —
verwirklicht hat, ist wecler in Vla??.inis (beHirn entstanden —
seine (beschichte geht hekanntlich auf Dante Zurück ^ noch
hätte er clurch ihn allein konkrete Korm annehmen können. 3o
hleiht lVIa??mi nur clas Verdienst des unheugsamen (bläuhigen
und Kämpfers, an dessen Leelenglut die sinkende HIamme der
nationalen Legeisterung wieder auflodert, wenn sie durch die
8clmld schlechterer blüter ^u erlöschen droht.

Doch so üherwältigend auch die Kraft seines (blsuhens sein

mag, der versetzenden Kritik des klistorikers gilt seihst die
religiöse Propaganda IVla^^inis als IVlisserkolg. Die ^eitge-
nossen standen ihr mit wenigen Ausnahmen kalt gegenüher,
und die heutigen Italiener scheinen Zalvemini „nicht geneigter,
sich 2um Verständnis der religiösen Dffenharung lVla^inis

2IZ



durchzuringen und sie sich in ihrer Gesamtheit zu eigen zu
machen." Sein Mystizismus steht in schroffem Widerspruch
mit der Mentalität semes Volks. Rein religiösen Naturen
musste sein Glaube zu politisch, politischen Idealisten zu
mystisch scheinen; Verstandesmenschen lehnten sie als zu
sentimental, Gefühlsmenschen als zu ausschließlich vernunft-
gemäss ab, und die Laientendenz des italienischen Liberalismus

war aus begreiflichen Gründen so stark entwickelt, dass
sie seine theokratisch scheinende Formel Dioepopolo als gefährlichen

Rückschritt fürchtete.
Einen größeren Dienst als durch seme Kritik Mazzmischer

Begriffe hat G. Salvemini der Mazziniforschung durch seine
gründlichen, mit strengster historischer Methode durchgeführten

Untersuchungen über Mazzinis Jugend geleistet1).
Ihm danken wir die Kenntnis einer langen Reihe wichtiger
Dokumente über Mazzinis Familie und ihren Freundeskreis,
über seine ersten jansenistischen Lehrer, über seine religiöse
Erziehung und seine Studien. Weitere wertvolle Beiträge zur
Kenntnis der jansenistischen Einflüsse, die auf Mazzinis Jugend
bestimmend gewirkt haben, hat Mannucci geliefert.2) Und
seit die Bestimmungen über die Benützung der Staatsarchive
der Forschung gestatten, bis 1847 vorzudringen, hat uns Ales-
sandro Luzios Herausgeberfleiß einen umfangreichen Auszug
aus Mazzinis Briefwechsel mit seiner Mutter geschenkt, der

zu den ergreifendsten Denkmälern menschlicher
Herzensbeziehungen gehört.3) Diese neu erschlossenen Dokumente
lassen uns den Boden, in dem Mazzini wurzelt, und die Sterne,
zu denen er aufblickt, klar erkennen.

In der Genueser Familie, der er entstammte, lebte neben
einer demokratisch-republikanischen Tradition, die sich an die

*) Ricerche t Documenti sulla giovinezza di Giuseppe Mazzini e deifratelli Ruffini, in Studi storici
direlti da A. Crivellucci, Bd. XX, 1911.

2) F. L. Mannucci, Giuseppe Mazzini e la prima fase del suo pensiero lelterario. L'Aurora di un
genio, Milano, Casa Editrice Risorgimento, 1919.

3) A. Luzio, La madre di Giuszppe Mazzini, Carteggio inedito del 1834—1839, Torino, Bocca,
1923 (zweite Auflage mit einem vorzüglichen Aufsatz von G. Gentile). Eine treffliche Studie hat
auch Feiice Momigliano {Nuova Aniologia, Ser. VI, Bd. CCI II, S. 357 ff.) der Mutter Mazzinis
gewidmet. Wir danken die Erhaltung ihrer schönen Briefe an den verbannten Sohn der miss-
trauischen Ängstlichkeit der savoyischen Regierung, die die Korrespondenz der politischen Flüchtlinge

in extenso abschreiben ließ.

214

durchxuringen und sie sich in ihrer (desamtheit xu eigen xu
machen." Lein Vl^stixismus steht in schroffem Widerspruch
mit der IVlentalität seines Volks. Bein religiösen Naturen
musste sein Olauhe xu politisch, politischen Idealisten xu
mystisch scheinen; Verstandesmenschen lehnten sie als xu
sentimental, Gefühlsmenschen als xu ausschließlich Vernunft-
gemäss ah. und die Dsientendenx des italienischen Diheralis-
mus war aus hegredlichen (Gründen so stark entwickelt, dass
sie seine theokratisch scheinende hormel Dio e popo/o als gefährlichen

Rückschritt fürchtete.
Hünen größeren Dienst als durch seine Kritik lVIaxxinischer

Begriffe hat O. Zalvemini der IVlaxxiniforschung durch seine
gründlichen, mit strengster historischer IVletliode durchgeführten

Untersuchungen üher lVIaxxinis fugend geleistet^).
Ihm danken wir die Kenntnis emer langen Beihe wichtiger
Dokumente üher IVlaxxinis hamilie und ihren kreundeskreis,
üher seine ersten jansenistischen Dehrer, üher seine religiöse
Brxiehung und seine Btudien. weitere wertvolle Beiträge xur
Kenntnis der jansenistischen Hünflüsse, die auf IVlaxxinis fugend
hestimmend gewirkt hahen, hat IVIannucci geliefert.^) Dnd
seit die Bestimmungen üher die Benützung der Staatsarchive
der Forschung gestatten, his 1347 vorzudringen, hat uns /Vies-

ssndro Duxios Iderausgeherfleiß einen umfangreichen /Vusxug
aus IVlaxxinis Briefwechsel mit seiner IVlutter geschenkt, der

xu den ergreifendsten Denkmälern menschlicher lderxens-
hexiehungen gehört.^) Diese neu erschlossenen Dokumente
lassen uns den Boden, in dem IVlaxxini wurxelt, und die Bterne,
xu denen er aufhlickt, klar erkennen.

In der (Genueser Bamilie, der er entstammte, lehte nehen
einer demokratisch-repuhlikanischen Tradition, die sich an die

Kiccrc/ic e Document! Zu//a ziomne--a <// Làppc t7a-xûu e del/rate//< Ku//ml, in Äudl storici
dire/ti da /ì. Lr/ue/Iucci, öd. XX, 1911.

D. IVIsnnuccl, Giuseppe /idaxxml e /a prima/ase dc/ suo pensicro/eiicrario. /L/Iurora di un
Fenio, iVIilono, Loss Lditrice kisorzimcnto, >919.

.X. I.nrio. Da madre l/l (-iusrpps OarteFKlo inediio </e/ /Bd^/N9, Torino, Loccs,
192? (-weite àklsze mit einem vorxüZücten àksat- von L. Lentils), time trekklicte Ltudie tut
auch telice IVIomizlisno (IVuova/tnio/vFia, 3er. VI, öd. LLIII, 8. ??7 (I.) der .VIntter IVIâ-xinis

gewidmet. Mr dsntcn die örtsltung ihrer schönen Lriele sn den verhsnnten Lotn der miss-
trsuischen Tinxstlichlceit der ssvoxischen Regierung, die die Xorresponden- der politischen Idiieht-
linge in extenso »hschreihen liei).

214



später bereute jakobinische Vergangenheit seines Vaters Gia-
como knüpfte, eine tiefernste Religiosität, die von engherziger
Unterwürfigkeit gegen kirchliche Autorität vollständig frei war
und ihren schönsten Ausdruck in der Seele seiner Mutter fand.
Beide Eltern erzogen ihn unbewusst zu wahrhaft demokratischer
Gesinnung, indem sie zwischen dem Patrizier und dem Mann
aus dem Volk nicht unterschieden und nur den inneren Wert
des Menschen schätzten. Trotz seiner ängstlichen Gemütsart,
die ihn trieb, seine revolutionäre Vergangenheit — er war
1797/99 Mitarbeiter des demokratisch-revolutionären, wütend
antiklerikalen Censore Italiano gewesen — durch Frömmigkeit,
staatstreue Gesinnung und opferfreudige Hingabe an seinen
medizinischen Beruf wieder gut zu machen, sprach Mazzinis
Vater oft und gern von den kriegerischen Taten des
republikanischen Frankreich; eine Reihe von Freunden nahm eifrigen
Anteil an solchen Gesprächen und alte Zeitschriften, die der
frühreife Knabe neben medizinischen Werken in der Bibliothek
seines Vaters fand, stärkten sein angeborenes Freiheitssehnen
und erfüllten seine Phantasie mit romantischen Vorstellungen
von Kampf und Opfertat. Die mystisch-religiöse Geistesrichtung

hatte allerdings in der Familie Mazzini sehr verschiedene
Formen angenommen: der Vater neigte zu kirchlichen
Andachtsübungen und eine der Schwestern nahm den Schleier,
während eine andere Schwester, die Giuseppe geistig sehr
nahestehende Francesca, und besonders die Mutter, das Herz
und die Intelligenz des Hauses, von freier, großzügiger
Religiosität erfüllt waren. Der starken Persönlichkeit dieser
außergewöhnlichen Mutter dankt Mazzini die religiöse Tiefe seines
Gem üts, und durch sie, die unter jansenistischem Einfluss stand,
drang die Geisteswelt von Port-Royal in seine Seele ein und
ward bestimmend für sein Volk.

Die wahre Bedeutung dieser italienischen Ausläufer des

Jansenismus ist uns erst in den letzten Jahren durch eine Reihe
spezieller Untersuchungen klar geworden.1) Während die
geistigen Erben der Solitaires in Frankreich unentwegt, aber

') N. Rodolico, Gli amid e i tempi di Scipione de'Ricci, Firenze, Le Monnier, 1920; E. Rola
II Giansenismo in Lombardia e i prodromi del Risorgimento italiano. in : Raccolta in onore di G
Romano, und A. Parisi, I rijlessi del Giansenismo nella lett. it., Catania, 1919.

215

später bereute jakohinische Vergangenheit seines Vaters (bia-
como knüpfte, eine tiefernste Religiosität, clie von engherziger
Unterwürfigkeit gegen kirchliche Autorität vollständig frei war
und ihren schönsten Ausdruck in der 3eele seiner lVlutter land,
öeide Hütern erlogen ihn unhewusst cu wahrhaft demokratischer
(Besinnung, indem sie Zwischen dem?atricier und dem IVlsnn

aus dem Volk nicht unterschieden und nur den inneren V^ert
des IVlenschen schätzten. Ü^rotc seiner ängstlichen (Gemütsart,
die ihn trieh, seine revolutionäre Vergangenheit — er war
1797/99 IVlitarheiter des demolcratisch-revolutionären, wütend
antiklerikalen (/ensore/tn/l'ano gewesen ^ durch Frömmigkeit,
staatstreue (Besinnung und opferfreudige Idingahe an seinen
medizinischen Leruf wieder gut cu machen, sprach IVlaccinis
Vater oft und gern von den kriegerischen laten des repuhh-
hanischen hranl<reich; eine lìeihe von freunden nahm eifrigen
Anteil an solchen (besprächen und alte Zeitschriften, die der
frühreife lvnahe nehen medizinischen Werken in der Lihliothek
seines Vaters fand, stärkten sein angehorenes hreiheitssehnen
und erfüllten seine?hantasie mit romantischen Vorstellungen
von Xampf und Opfertst. Oie m^stisch-religiöse (beistesrich-

tung hatte allerdings in der kamilie hdaccini sehr verschiedene
Normen angenommen: der Vater neigte cu kirchlichen /Xn-
dachtsühungen und eine der Schwestern nahm den Lchleier,
während eine andere Lchwester, die (biuseppe geistig sehr
nahestehende krancesca, und hesonders die hdutter, das Iderc
und die Intelligenz des klauses, von freier, großzügiger
Religiosität erfüllt waren. Der starken?ersönlichkeit dieser außer-
gewöhnlichen IVlutter dankt IVlaccini die religiöse "kiele seines
(bem üts, und durch sie, die unter jansenistischem Künfluss stand,
drang die (beisteswelt von?ort-l^o^al in seine Leele ein und
ward hestimmend für sein Volk.

Die wahre Bedeutung dieser italienischen Ausläufer des

^ansenismus ist uns erst in den letzten ^hren durch eine lìeihe
specieller (Untersuchungen klar geworden.^) während die
geistigen Orhen der in Frankreich unentwegt, aher

') X. goctolico, i'/i amici e l iempi <z< Scipions -Ze'Kiccl, Grenze, X: ^tonnier, I92öi I".. Itois
// Lianienào m tomàar-Zia e l cZe/ Kizo^ximento lia/iono. mKacco/ia m onoi-e A <?

Komano, unri X. ?zns!> / i-i/Ze-z, -ZcZ (Ziansenizmo ncöa Zeit, lt., Lstsnis, 19!?,

2!5



mit geringem Erfolg gegen Skeptizismus und Korruption
kämpften, hat ihre Lehre auf italienischem Boden gegen Ende
des XVIII. Jahrhunderts tiefe Wurzeln geschlagen und reiche
Früchte gebracht. Man hat diese weitverbreitete, starke,
hochfliegende Geistesbewegung als religiösen und politischen Ro-
mantizismus bezeichnet und als Vorläufer der literarischen und
philosophischen Romantik betrachtet. Die bedeutendsten jan-
senistischen Führer, darunter der hervorragende Theologe
Pietro Tamburini1) und der Bischof von Pistoia, Scipione
de'Ricci sind uns durch biographische Studien und kritische
Erforschung ihrer Briefe und Schriften menschlich nahe
gerückt. Wir wissen heute genau, wie die jansenistische Lehre
sich den italienischen Verhältnissen anpasste und gegen Ende
des XVIII. Jahrhunderts ein integrierender Bestandteil des
geistigen und sozialen Lebens der Norditaliener wurde. Die
christliche Philosophie der Jansenisten griff Skepsis und
leichtfertiges Freidenkertum mit äußerster Energie an und suchte
Rousseaus Theorien systematisch zu widerlegen, kämpf te jedoch
für die gleichen Ideale der Freiheit, Gleichheit und Humanität
und stellte mit nicht geringerer Leidenschaft als die französische
Aufklärungsphilosophie die Forderung sozialer Reformen. Von
grundverschiedenen geistigen Voraussetzungen ausgehend,
strebt der italienische Jansenismus zwar nach den gleichen
Zielen, geht aber in der Wahl der Mittel zur Erreichung
derselben eigene Wege. Während die rationalistische, von natur-
rechthchen Vorstellungen beherrschte Revolutionsphilosophie
der Franzosen die bestehende Gesellschaftsordnung bis auf
den Grund niederreißen und mit menschlichen Mitteln neu
schaffen will, möchte der Jansenismus aus dem remen Urquell
des Christentums neue Kraft schöpfen und die Gesellschaft
nicht auf der schwankenden Basis menschlicher Konventionen,
sondern auf der granitenen Grundlage seiner christlichen
Weltanschauung aufbauen, die die menschliche Gesellschaftsordnung

als Ausfluss des göttlichen Willens und notwendige
Auswirkung der providentiellen Weltordnung betrachtet. Für
die Jansenisten bestand kein Widerspruch zwischen Religion

J) B.Ricci, II maggior teologo giansenista d'Italia, Pietro Tamburini, in: La Scuola Cattolica,
XX, 1921.

216

mit geringem Lrlolg gegen Zlcepti/ismus und Korruption
bämplten, list ibre Lebre aul italieniscbsm Loden gegen Dnde
des XVI I I. ^abrbunderts tiele ^Vur^eln gescblagen und reicbe
brücbte gebracbt. IVlan bat diese weitverbreitete, starbe, bocb-
liierende (»eistesbewegung als religiösen und pobtiscben Lo-
manti^ismus be^eicbnet und alsVorläuler der literariscben und
pbilosopbiscben Komantib betracbtet. Die bedeutendsten jan-
senistiscben bübrer, darunter der bervorragende "bbeologe
Lietro Tamburin?) und der Liscbol von Listoia, Zcipione
de'Kicci sind uns dureb biograpbiscbe Ltudien und britiscbe
Lrlorscbung ibrer Lriele und Zcbrilten menscblicb nabe ge-
rücbt. V^ir wissen beute genau, wie die jansenistiscbe Lebre
sieb den italieniscben Verbältnissen anpasste und gegen blnde
des XVIII. labrbunderts ein integrierender Lestandteil des
geistigen und socialen Lebens der blorditaliener wurde. Die
cbristlicbe Lbilosopbie der ^ansenisten grill Zbepsis und leicbt-
lertiges breidenbertum mit äußerster Dnergie an und sucbte
Lousseaus "bbeorien s^stematiscb ^u widerlegen, bämplte jedocb
lür die gleicben Ideale der breibeit, dleicbbeit und blumanität
und stellte mit niebt geringerer Leidenscbalt als die lran^ösiscbe
^ulblarungspbilosopbie die Forderung socialer l^elormen. Von
grundverscbiedenen geistigen Voraussetzungen ausgebend,
strebt der italieniscbe lansenismus ?war nacb den gleicben
Xielen, gebt aber in der XVabl der lVlittel ^ur Drreicbung
derselben eigene V^ege. V^äbrend die rationalistiscbe, von natur-
recbtbcben Vorstellungen beberrscbte Levolutionspbilosopbie
der branWsen die bestebende desellscbaltsordnung bis aul
den (»rund niederreiben und mit menscblicbsn IVlitteln neu
scballen will, möcbte der lansenismus aus dem remen Drquell
des Dbristentums neue Kralt scböplen und die (»esellscbalt
nicbt aul der scbwanbenden basis menscblicber Konventionen,
sondern aul der granitenen (Grundlage seiner cbristlicben ^Velt-
anscbauung aulbauen, die die menscblicbs (lesellsebalts-
ordnung als /Xuslluss des göttlicben Willens und notwendige
/^uswirliung der provideniiellen V^eltordnung betracbtet. bür
die ^ansenisten bestand lcein V^idersprucb ^wiscben Leligion

L. gicci, // maFFior ieo/oKo Flanseni'sia c/Viatia, in: /.a Zcuota llatto/l'ca,
XX. >921.

216



und Freiheit: wahre Religion war für sie der sicherste Weg
zur Befreiung des Volks. Religiöse Reform, Befreiung des
Christentums von kirchlicher Veräußerlichung, Verflachung
und Erstarrung war ihr erstes, soziale Reform ihr zweites Ziel.
Religiöse, und damit moralische Hebung des Volks ihre
vornehmste Aufgabe. Kampf gegen jeden Missbrauch, gegen alles,
was die Religion ihren wahren Zwecken entfremdet, Kampf
gegen geistliche und weltliche Despotie hielten sie für
unabweisbare Pflicht. So griff ihre Bewegung vom Gebiet der
Religion auf das der Politik über. Ihre religiöse Tätigkeit weitete
sich aus zu einer politischen Bewegung großen Stils, die im
Namen der Religion für demokratisch-republikanische Ideale
kämpfte. Dem politischen Programm dieser christlich-demokratischen

Idealisten blieb unmittelbarer Erfolg versagt, doch
lebten seine besten ethischen und religiösen Werte im Herzen
der glühendsten Patrioten und größten Vorkämpfer des Risor-
gimento weiter.

ERNESTINE WERDER
(Schluss folgt.)

217

und Freiheit: wahre Religion war für sie der sicherste v^eg
?.ui Befreiung des Volks. Religiöse Reform, Befreiung des
(Christentums von kirchlicher Veräuherlichung, Verflachung
und Erstarrung war ihr erstes, sociale Reform dir Zweites Äel.
Religiöse, und damit moralische ldelzunZ des Volks ihre
vornehmste /Xulgahe. Kampf gegen ^eden lVlisshrauch, gegen alles,
was die Keligion ihren wahren Zwecken entfremdet, Kampf
gegen geistliche und weltliche Despotie hielten sie für unah-
weishare Pflicht. 8o griff ihre Bewegung vom dehiet der Ke-
ligion auf das der?olitik üher. Ihre religiöse Tätigkeit weitete
sich aus ?u einer politischen Lewegung großen Ltils, die im
tarnen der Religion für demokratisch-repuhlikanische Ideale
kämpfte. Dem politischen Programm dieser christlich-demo-
kratischen Idealisten hlieh unmittelharer Drfolg versagt, doch
lehten seine hesten ethischen und religiösen Vierte im Derben
der glühendsten Patrioten und größten Vorkämpfer des Kisor-
gimento weiter.

(Lcliluss kolgt

2l7


	Giuseppe Mazzini

