Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 24

Artikel: Pour le romantisme

Autor: Weller, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748510

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POUR LE ROMANTISME")

Es ist trotz allem wahr, was Josef Nadler in seiner geistvollen kleinen
Schweizergeschichte sagt: ,,Grofle Krisen lichten zugleich das Bewusstsein
des verderblichen Zustandes und erhellen den Blick fiir die Heilmittel. Mitten
in dem girenden Chaos erwachen Sehnsucht und Wille nach einer Verjiingung
des einzelnen und der Gemeinschaft.”” Als eines der wirksamsten Heilmittel
ist durch den Weltkrieg die Analyse, die leidenschaftslose Priifung der alten
Werte erkannt worden. Denn sicher liegt ein tiefer Grund der grofien Krise
in der Abwesenheit einer wachsamen Kritik, welche das instinkttritbe An-
einandervorbeileben der einzelnen Nationen vielleicht hitte verhindern kénnen.
Man war seines Wertes so sicher, dass das Auge der Wirklichkeit immer mehr
geschwicht und zuletzt fast ganz von Traumnebeln verhiillt wurde; denn
,»trop de certitude endort™.

Es brauchte die schreckliche Tragodie des Weltkrieges, damit uns Fritz
Strich das ergreifend schone Buch: Deutsche Klassik und Romantik schenken
konnte. Dieses Werk zeigt, wie ein frither nur literarisch bewerteter Streit
durch eine grofle Krise als ein tiefgeistiger Gegensatz aufgewiesen wird. Fritz
Strich hat wieder zur Erkenntnis gebracht, dass Klassik und Romantik nicht
Modehaltungen des Geistes sind, sondern die Pole des Geistes selbst, und dass
nur die Geschichte die Synthese des klassischen und romantischen Geistes ist,
diese sich aber nie in einem einzelnen Geschlecht vollziehen kann. Diese Er-
kenntnis erlost die Menschheit nicht vom Schmerz, aber indem sie ihr zum
Bewusstsein bringt, dass ,,es die tiefste Tragik des Geistes ist, dass er nur in
der Form der Geschichte die eine, ungeteilte Ewigkeit zu verwirklichen ver-
mag’, ermoglicht sie ihr die Forderung der Entsagung, die daraus entspringt,
als eine freie Beschrinkung auf sich zu nehmen, wodurch dem Schmerz der
Todesstachel genommen wird. — Fritz Strich erkennt, wie Richard Miiller-
Freienfels in seiner Psychologie des deutschen Menschen und seiner Kultur, die
deutsche Natur als in threm innerlichsten Triebe romantisch, und an sie vor
allem, welche die ,,unendliche Melodie™ iiber die Gestalt stellt, richten sich
seine tiefen Liebesworte.

Auch in Frankreich hat der Weltkrieg gleiche Krifte geweckt. Diese Selbst-
besinnung ist zwar hier immer wach gewesen — Pierre Lasserre’s Romantisme
francais datiert vom Jahre 1907 —, ja, in solchem Mafle, dass es hier gerade
ihre Ubertreibung war, die den franzssischen Geist mit derselben Unfruchtbar-
keit bedrohte. Kritiklosigkeit und Kritikiibertreibung fithren beide zu geistiger
Erstarrung.

Der franzosischen Kritik war die geistige Struktur Frankreichs nie ein
quilendes Problem ‘geworden. Sie wusste von jeher, dass die franzdsische
Natur in threm innersten Wesen klassisch ist, dass sie der Unendlichkeit die
Begrenzung, dem Irrationalen das Rationale, der Musik die Plastik entgegen-
stellt. Was aber bei diesen Analysen meistens auffillt, ist eine merkwiirdige
Beziehungslosigkeit zum Gegenpol, wie ithn die deutsche Natur verkdrpert.

1) Abbé Brémond: Pour le Romantisme. Librairie Bloud & Gay, Paris.

1507



Selbst ein so klarsehender Kritiker wie Jacques Riviére konnte in seinem Buch
L’Allemand den hilflosen Satz schreiben: .,L.’Allemand accouche directe-
ment le réel, avec pour sage-femme sa seule volonté. Cet étonnant privilége,
il le doit en somme, dans le fond, & sa pauvreté intérieure.” Trotzdem ist aber
auch hier zu sagen, dass die grofie Krise die Analyse vertiefte und lebensvoller
gemacht hat. Der glinzendste Beweis hierfiir sind Albert Thibaudets Trente
ans de vie francaise. Auch diese Geschichte ist aus der Erkenntnis geschrieben,
dass sich die Einheit des Geistes nur als Geschichte verwirklicht.

Vor einigen Monaten ist nun in Frankreich ein neues kritisches Werk
erschienen, das den iiberraschenden Titel tragt: Pour le romantisme. Sein Ver-
fasser ist der rithmlichst bekannte Abbé Henri Brémond, der ehemalige Leiter
der Jesuiten - Zeitschrift Etudes und der Verfasser der groflangelegten
Histoire littéraire du sentiment religieux en France. H.Brémond gibt uns kein
durchkomponiertes Buch, sondern eine Sammlung von Einzelstudien iiber
Boileau, Lamennais, Scott, Barrés und Sainte-Beuve, die in den Jahren 1908
bis 1919 erschienen sind. Was sie aber zusammenhilt und zu einem Ganzen
verbindet, ist ihr gemeinsamer Ursprung: die Furcht vor dem Rationalismus.
Nicht, dass H. Brémond ein ausschlieBlicher Verteidiger der Romantik wire
— ,,Je ne ferais que des objections de détail 4 la thése de mon ami Pierre
Lasserre”, heifit es im Vorwort — aber ,,das Ungliick ist, dass gewisse Ver-
schreiungen der Romantik mit der wahrhaften Poesie zugleich die Religion in
Gefahr bringen. Neo-Klassik, Rationalismus, fithrt das erste nicht zum
zweiten, 1st es nicht eine seiner Formen? Die Romantik ist also nicht nur
Shakespeare oder Victor Hugo, sondern auch Pascal, und mit ihm diese christ-
liche Apologetik, welche nicht von der Dialektik allein die Bekehrung, das Heil
der Welt erwartet. Non in dialectica complacuit Deo salvum facere populum
suum,”

Henri Brémond gehort zu den Theologen, die wissen, dass Mystik und Bol-
schevismus nicht dasselbe sind. Thm wird durch diese Besudelung des heiligen
Wortes die Kirche in einen Stall verwandelt. Weil er jene intuitive Erkenntnis
besitzt, die allein lebendige Wirklichkeit offenbart, weifl er auch um die Ver-
wandtschaft von Mystik und Romantik: ,,Beide haben ithren Ursprung in den
tiefen Quellen unseres Wesens, in dieser geheimnisvollen Region, wo sich die
,,docte et sainte ivresse”* des Dichters entziindet, und wo sich die Natur der
Gnade hingibt, von der sie schon beriihrt wurde, und die sie fiir die Be-
gegnung mit Gott vorbereitet.” Wenn ithm auch dichterisch-romantische Er-
fahrung nicht identisch ist mit mystischer Erfahrung, so geniigt es thm doch
zu wissen, dass ,,die Inspiration des Dichters im ersten Rang jener natiirlichen
Zustinde steht, wo man die grofien Linien, das Bild und schon die Anlage der
mystischen Zustinde erkennen kann®, um fiir die Romantik einzutreten.
Denn wenn die Neo-Klassik die Romantik als anarchisches Prinzip verdammt,
dann verdammt sie mit ihr zugleich die Mystik. Diese Verdammung aber be-
deutet geistigen Tod, deshalb muss sie bekampft werden. So ist auch hier ein
literarischer Streit als ein ernster geistiger Kampf erkannt worden.

Aber es gibt fiir Henri Brémond zwei Arten von Romantik: eine gesunde und

1508



eine kranke, und diese bekimpft er eben so sehr wie den Rationalismus. Denn
diese Romantik, wie sie in Rousseau, in Senancour wuchert, bringt die Gefahr
einer Vernebelung des Geistes, indem sie Empfindsamkeit und Mystik identi-
fiziert. Eine wahrhaft mystische Seele kennt aber die siilen Verwirrungen
der Sinne nicht, sondern sie lebt in jener geistigen Tiefenhelle, wie sie nur die
stete Gegenwirtigkeit des Lebensgeheimnisses geben kann. Die Erkenntnis
des Herzens, die dem Mystiker seine Gewissheit gibt, hat nichts zu tun mit
dem Rausch mancher romantischer Herzen. Fiir den Mystiker gilt: ,,Ce nom
de Cceur donne & entendre cette partie supréme de 1’ame que les théologiens
appellent la pointe de 1'esprit, par laquelle se fait la contemplation... sans
discours ni raisonnement, ni multiplicité de pensée.” Dieser Satz ist zitiert
in der Histoire du sentiment religieux. Als Katholik muss H. Brémond die huma-
nitire Romantik, welche die natiirliche Giite des Menschen verkiindet, damit
die Fahigkeit des Handelns verliert und zuletzt zu emer Lebensflucht fiihrt,
ablehnen. Dalfiir tritt er mit um so gréflerer Warme und Energie fiir die frucht-
bare Romantik ein, wie sie z. B. in Scott, Barrés und Sainte-Beuve zum Aus-
druck kommt.

Doch ist es nicht sonderbar, dass ein religioser Geist den Satz schreiben
kann: ,,Si le XX° siécle doit avoir son Génie du catholicisme, ni les artistes
ni les docteurs ne s’étonneront de lire & la premiére page d'un pareil livre le
nom de M. Barrés?* Ist es nicht Ketzerei, einen Dilettanten zu einem
Mystiker zu machen? Doch keine Ereiferung. H. Brémond will aus Barrés
keinen Pascal machen, er will nur zeigen, dass jener kein Dilettant ist. Und weil
er ein so echtes religioses Empfinden hat, ist es ihm auch gelungen, in jenem
den fruchtbaren Romantiker aufzudecken. Maurice Barrés hat die anarchische
Romantik allméhlich entgiftet und lebensfihig gemacht, indem er zur Weisheit
des alten Sprichwortes: Spartam nactus es, hanc adorna durchgedrungen 1st.
Die Bedeutung seines Werkes besteht gerade darin, dass diese ,,doctrine de
I’acceptation” seinem Leben der Gegenpol geworden ist, wodurch dieses wirk-
liche Entwicklung, d.h. Geschichte wurde. — Aus derselben Erkenntnis
betitelte Albert Thibaudet sein Buch: La Vie de Maurice Barrés. — M. Barrés
hat erkannt, dass er Lothringer ist, d. h. dass seinem Geist bestimmte Grenzen
gegeben sind. Diese Beschrinkung ist thm aber nicht zur Resignation ge-
worden, sondern sie hat im Gegenteil seiner triebhaften Romantik die Moglich-
keit schopferischer Tatigkeit verliehen. — Wenn H. Brémond aber Barrés
doch einen Vorwurf nicht ersparen kann, dann ist es der, dass Barrés vielleicht
in seiner Beschrinkung zu weit gegangen ist, der Klassik zu viel opferte, und
sich dadurch groflerer Moglichkeiten beraubte: ,,Denn die Philosophie der
Beschrinkung ist kein Ferment des Christentums... Wohl gehsren Christen-
tum und Resignation zusammen. Das Gebet Christi auf dem Olberg zeigt es
uns; aber diese Resignation setzt den Glauben voraus und stiitzt sich auf diesen.
Fiir einen Ungliubigen hingegen bedeutet das Annehmen seiner eigenen
Grenzen den Verzicht auf die Gnade.” Ein Geist leidenschaftlicher Empérung,
in dem der Zorn der Liebe grollt, scheint thm dem Christentum doch niher
zZu sein.

1509



Weil Sainte-Beuve seine Romantik nicht durch allzugrofle Vorsicht zu
stark eingeddmmt hat, ist er auch die lebensvollere Gestalt. Hier wird Brémonds
Kritik zur leidenschaftlichen Verteidigung, und man spiirt in seinen Worten
den verhaltenen Zorn gegen diejenigen, die sich anmafiten, das Schimpfwort
Sainte-Bévue zu schleudern. Wo sind Villemain, Gustave Planche, Montégut,
J.J. Weiss? Verschwunden, nur Sainte-Beuve bleibt. Warum? Weil er sich
Descartes nicht unterwarf, wissend, dass es Regionen gibt, in denen nur die
Liebe erkennen kann. — ,,Ich bin betriibt fiir die Vernunft, aber wenn das
Romantik ist — und ich zweifle meinerseits nicht —, dann ist es schon lang: her,
dass die Kirche dieses Ungeheuer getauft hat.”” — Sainte Beuve ist der grofie
Kritiker, le révélateur d’ames, weil er ein grofler Romantiker ist, d. h. ein
intuitiv Erkennender. ,,In der Tat, bemerkt es, die Vernunft scheint véllig
unfihig zu sein, einen direkten, wirklichen, intimen Kontakt von Seele zu Seele
zu verwirklichen... Die Vernunft beweist die Existenz Gottes, aber kein
Syllogismus wird uns Gott gegenwirtig machen... Ob es sich um natiirliche
oder iibernatiirliche Ordnung handle, um sichtbare oder unsichtbare Wesen,
wenn eine ganz besondere Kraft, verschieden von den Sinnen und der Vernunft,
sehr geheimnisvoll, und die wir deshalb mystisch nennen, nicht zu Hilfe kommt,
dann gelangen wir nicht zu einem Gefiihl der Gegenwirtigkeit."

H. Brémond ist nicht blind fiir Sainte-Beuves Schwichen, er findet scharfe
Worte dafiir, aber die Grofle iiberwiegt. Das Werk beweist thm, dass der grofle
Kritiker dem Prinzip der ewigen Romantik, wie es Augustin ausspricht: ,,Du
hast uns fiir Dich geschaffen, Herr, und unser Herz wird nur im Gefiihl Deiner
Gegenwart Ruhe finden*, dem er immer treu geblieben ist, seine Lebensfiille
verdankt.

So begegnen sich deutscher und franzosischer Geist in der gemeinsamen
Befretlung des Lebens von seinen erstickenden Schlacken.

HERISAU KARL WELLER

1510



	Pour le romantisme

