
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 24

Artikel: Pour le romantisme

Autor: Weller, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POUR LE ROMANTISME
Es ist trotz allem wahr, was Josef Nadler in seiner geistvollen kleinen

Schweizergeschichte sagt: „Große Krisen lichten zugleich das Bewusstsein
des verderblichen Zustandes und erhellen den Blick für die Heilmittel. Mitten
in dem gärenden Chaos erwachen Sehnsucht und Wille nach einer Verjüngung
des einzelnen und der Gemeinschaft." Als eines der wirksamsten Heilmittel
ist durch den Weltkrieg die Analyse, die leidenschaftslose Prüfung der alten
Werte erkannt worden. Denn sicher liegt ein tiefer Grund der großen Krise
in der Abwesenheit einer wachsamen Kritik, welche das instinkttrübe An-
einandervorbeileben der einzelnen Nationen vielleicht hätte verhindern können.
Man war seines Wertes so sicher, dass das Auge der Wirklichkeit immer mehr
geschwächt und zuletzt fast ganz von Traumnebeln verhüllt wurde; denn

„trop de certitude endort".
Es brauchte die schreckliche Tragödie des Weltkrieges, damit uns Fritz

Strich das ergreifend schöne Buch: Deutsche Klassik und Romantik schenken
konnte. Dieses Werk zeigt, wie ein früher nur literarisch bewerteter Streit
durch eine große Krise als ein tiefgeistiger Gegensatz aufgewiesen wird. Fritz
Strich hat wieder zur Erkenntnis gebracht, dass Klassik und Romantik nicht
Modehaltungen des Geistes sind, sondern die Pole des Geistes selbst, und dass

nur die Geschichte die Synthese des klassischen und romantischen Geistes ist,
diese sich aber nie in einem einzelnen Geschlecht vollziehen kann. Diese
Erkenntnis erlöst die Menschheit nicht vom Schmerz, aber indem sie ihr zum
Bewusstsein bringt, dass „es die tiefste Tragik des Geistes ist, dass er nur in
der Form der Geschichte die eine, ungeteilte Ewigkeit zu verwirklichen
vermag", ermöglicht sie ihr die Forderung der Entsagung, die daraus entspringt,
als eine freie Beschränkung auf sich zu nehmen, wodurch dem Schmerz der
Todesstachel genommen wird. — Fritz Strich erkennt, wie Richard Müller-
Freienfels in seiner Psychologie des deutschen Menschen und seiner Kultur, die
deutsche Natur als in ihrem innerlichsten Triebe romantisch, und an sie vor
allem, welche die „unendliche Melodie" über die Gestalt stellt, richten sich
seine tiefen Liebesworte.

Auch in Frankreich hat der Weltkrieg gleiche Kräfte geweckt. Diese
Selbstbesinnung ist zwar hier immer wach gewesen — Pierre Lasserre's Romantisme
français datiert vom Jahre 1907 —, ja, in solchem Maße, dass es hier gerade
ihre Übertreibung war, die den französischen Geist mit derselben Unfruchtbarkeit

bedrohte. Kritiklosigkeit und Kritikübertreibung führen beide zu geistiger
Erstarrung.

Der französischen Kritik war die geistige Struktur Frankreichs nie ein
quälendes Problem geworden. Sie wusste von jeher, dass die französische
Natur in ihrem innersten Wesen klassisch ist, dass sie der Unendlichkeit die
Begrenzung, dem Irrationalen das Rationale, der Musik die Plastik entgegenstellt.

Was aber bei diesen Analysen meistens auffällt, ist eine merkwürdige
Beziehungslosigkeit zum Gegenpol, wie ihn die deutsche Natur verkörpert.

1) Abbé Brémond: Pour le Romantisme. Librairie Bloud & Gay, Paris.

1507



Selbst ein so klarsehender Kritiker wie Jacques Rivière konnte in seinem Buch
L'Allemand, den hilflosen Satz schreiben: ..L'Allemand accouche directement

le réel, avec pour sage-femme sa seule volonté. Cet étonnant privilège,
il le doit en somme, dans le fond, à sa pauvreté intérieure." Trotzdem ist aber
auch hier zu sagen, dass die große Krise die Analyse vertiefte und lebensvoller
gemacht hat. Der glänzendste Beweis hierfür sind Albert Thibaudets Trente

ans de vie française. Auch diese Geschichte ist aus der Erkenntnis geschrieben,
dass sich die Einheit des Geistes nur als Geschichte verwirklicht.

Vor einigen Monaten ist nun in Frankreich ein neues kritisches Werk
erschienen, das den überraschenden Titel trägt: Pour le romantisme. Sein
Verfasser ist der rühmlichst bekannte Abbé Henri Brémond, der ehemalige Leiter
der Jesuiten - Zeitschrift Etudes und der Verfasser der großangelegten
Histoire littéraire du sentiment religieux en France. H. Brémond gibt uns kein
durchkomponiertes Buch, sondern eine Sammlung von Einzelstudien über
Boileau, Lamennais, Scott, Barrés und Sainte-Beuve, die in den Jahren 1908

bis 1919 erschienen sind. Was sie aber zusammenhält und zu einem Ganzen
verbindet, ist ihr gemeinsamer Ursprung: die Furcht vor dem Rationalismus.
Nicht, dass H. Brémond ein ausschließlicher Verteidiger der Romantik wäre
— „je ne ferais que des objections de détail à la thèse de mon ami Pierre
Lasserre", heißt es im Vorwort — aber „das Unglück ist, dass gewisse
Verschreiungen der Romantik mit der wahrhaften Poesie zugleich die Religion in
Gefahr bringen. Neo-Klassik, Rationalismus, führt das erste nicht zum
zweiten, ist es nicht eine seiner Formen? Die Romantik ist also nicht nur
Shakespeare oder Victor Hugo, sondern auch Pascal, und mit ihm diese christliche

Apologetik, welche nicht von der Dialektik allein die Bekehrung, das Heil
der Welt erwartet. Non in dialectica complacuit Deo salvum facere populum
suum."

Henri Brémond gehört zu den Theologen, die wissen, dass Mystik und Bol-
schevismus nicht dasselbe sind. Ihm wird durch diese Besudelung des heiligen
Wortes die Kirche in einen Stall verwandelt. Weil er jene intuitive Erkenntnis
besitzt, die allein lebendige Wirklichkeit offenbart, weiß er auch um die
Verwandtschaft von Mystik und Romantik: „Beide haben ihren Ursprung in den
tiefen Quellen unseres Wesens, in dieser geheimnisvollen Region, wo sich die
„docte et sainte ivresse" des Dichters entzündet, und wo sich die Natur der
Gnade hingibt, von der sie schon berührt wurde, und die sie für die

Begegnung mit Gott vorbereitet." Wenn ihm auch dichterisch-romantische
Erfahrung nicht identisch ist mit mystischer Erfahrung, so genügt es ihm doch
zu wissen, dass „die Inspiration des Dichters im ersten Rang jener natürlichen
Zustände steht, wo man die großen Linien, das Bild und schon die Anlage der
mystischen Zustände erkennen kann", um für die Romantik einzutreten.
Denn wenn die Neo-Klassik die Romantik als anarchisches Prinzip verdammt,
dann verdammt sie mit ihr zugleich die Mystik. Diese Verdammung aber
bedeutet geistigen Tod, deshalb muss sie bekämpft werden. So ist auch hier ein
literarischer Streit als ein ernster geistiger Kampf erkannt worden.

Aber es gibt für Henri Brémond zwei Arten von Romantik : eine gesunde und

1508



eine kranke, und diese bekämpft er eben so sehr wie den Rationalismus. Denn
diese Romantik, wie sie in Rousseau, in Senancour wuchert, bringt die Gefahr
einer Vernebelung des Geistes, indem sie Empfindsamkeit und Mystik identifiziert.

Eine wahrhaft mystische Seele kennt aber die süßen Verwirrungen
der Sinne nicht, sondern sie lebt in jener geistigen Tiefenhelle, wie sie nur die
stete Gegenwärtigkeit des Lebensgeheimnisses geben kann. Die Erkenntnis
des Herzens, die dem Mystiker seine Gewissheit gibt, hat nichts zu tun mit
dem Rausch mancher romantischer Herzen. Für den Mystiker gilt: „Ce nom
de Coeur donne à entendre cette partie suprême de l'âme que les théologiens
appellent la pointe de l'esprit, par laquelle se fait la contemplation... sans
discours ni raisonnement, ni multiplicité de pensée." Dieser Satz ist zitiert
in der Histoire du sentiment religieux. Als Katholik muss H. Brémond die humanitäre

Romantik, welche die natürliche Güte des Menschen verkündet, damit
die Fähigkeit des Handelns verliert und zuletzt zu einer Lebensflucht führt,
ablehnen. Dafür tritt er mit um so größerer Wärme und Energie für die fruchtbare

Romantik ein, wie sie z. B. in Scott, Barrés und Sainte-Beuve zum
Ausdruck kommt.

Doch ist es nicht sonderbar, dass ein religiöser Geist den Satz schreiben
kann: „Si le XXe siècle doit avoir son Génie du catholicisme, ni les artistes
ni les docteurs ne s'étonneront de lire à la première page d'un pareil livre le

nom de M. Barrés?" Ist es nicht Ketzerei, einen Dilettanten zu einem
Mystiker zu machen? Doch keine Ereiferung. H. Brémond will aus Barrés
keinen Pascal machen, er will nur zeigen, dass jener kein Dilettant ist. Und weil
er ein so echtes religiöses Empfinden hat, ist es ihm auch gelungen, in jenem
den fruchtbaren Romantiker aufzudecken. Maurice Barrés hat die anarchische
Romantik allmählich entgiftet und lebensfähig gemacht, indem er zur Weisheit
des alten Sprichwortes: Spartam nactus es, hanc adorna durchgedrungen ist.
Die Bedeutung seines Werkes besteht gerade darin, dass diese „doctrine de
l'acceptation" seinem Leben der Gegenpol geworden ist, wodurch dieses wirkliche

Entwicklung, d. h. Geschichte wurde. — Aus derselben Erkenntnis
betitelte Albert Thibaudet sein Buch: La Vie de Maurice Barres. — M. Barrés
hat erkannt, dass er Lothringer ist, d. h. dass seinem Geist bestimmte Grenzen
gegeben sind. Diese Beschränkung ist ihm aber nicht zur Resignation
geworden, sondern sie hat im Gegenteil seiner triebhaften Romantik die Möglichkeit

schöpferischer Tätigkeit verliehen. — Wenn H. Brémond aber Barrés
doch einen Vorwurf nicht ersparen kann, dann ist es der, dass Barrés vielleicht
in seiner Beschränkung zu weit gegangen ist, der Klassik zu viel opferte, und
sich dadurch größerer Möglichkeiten beraubte: „Denn die Philosophie der
Beschränkung ist kein Ferment des Christentums... Wohl gehören Christentum

und Resignation zusammen. Das Gebet Christi auf dem ölberg zeigt es

uns; aber diese Resignation setzt den Glauben voraus und stützt sich auf diesen.
Für einen Ungläubigen hingegen bedeutet das Annehmen seiner eigenen
Grenzen den Verzicht auf die Gnade." Ein Geist leidenschaftlicher Empörung,
in dem der Zorn der Liebe grollt, scheint ihm dem Christentum doch näher

zu sein.

1509



Weil Sainte-Beuve seine Romantik nicht durch allzugroße Vorsicht zu
stark eingedämmt hat, ist er auch die lebensvollere Gestalt. Hier wird Brémonds
Kritik zur leidenschaftlichen Verteidigung, und man spürt in seinen Worten
den verhaltenen Zorn gegen diejenigen, die sich anmaßten, das Schimpfwort
Sainte-Bévue zu schleudern. Wo sind Villemain, Gustave Planche, Montégut,
J.J.Weiss? Verschwunden, nur Sainte-Beuve bleibt. Warum? Weilersich
Descartes nicht unterwarf, wissend, dass es Regionen gibt, in denen nur die
Liebe erkennen kann. — „Ich bin betrübt für die Vernunft, aber wenn das

Romantik ist — und ich zweifle meinerseits nicht —, dann ist es schon lang- her,
dass die Kirche dieses Ungeheuer getauft hat." — Sainte Beuve ist der große
Kritiker, le révélateur d'âmes, weil er ein großer Romantiker ist, d. h. ein
intuitiv Erkennender. „In der Tat, bemerkt es, die Vernunft scheint völlig
unfähig zu sein, einen direkten, wirklichen, intimen Kontakt von Seele zu Seele

zu verwirklichen... Die Vernunft beweist die Existenz Gottes, aber kein
Syllogismus wird uns Gott gegenwärtig machen... Ob es sich um natürliche
oder übernatürliche Ordnung handle, um sichtbare oder unsichtbare Wesen,

wenn eine ganz besondere Kraft, verschieden von den Sinnen und der Vernunft,
sehr geheimnisvoll, und die wir deshalb mystisch nennen, nicht zu Hilfe kommt,
dann gelangen wir nicht zu einem Gefühl der Gegenwärtigkeit."

H. Brémond ist nicht blind für Sainte-Beuves Schwächen, er findet scharfe
Worte dafür, aber die Größe überwiegt. Das Werk beweist ihm, dass der große
Kritiker dem Prinzip der ewigen Romantik,, wie es Augustin ausspricht: „Du
hast uns für Dich geschaffen, Herr, und unser Herz wird nur im Gefühl Deiner
Gegenwart Ruhe finden", dem er immer treu geblieben ist, seine Lebensfülle
verdankt.

So begegnen sich deutscher und französischer Geist in der gemeinsamen
Befreiung des Lebens von seinen erstickenden Schlacken.

HERISAU KARL WELLER

1510


	Pour le romantisme

