
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 24

Artikel: Parallelen

Autor: Meier, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PARALLELEN
Eine schweizerische Treuhandvereinigung spricht sich in ihrem Geschäftsbericht

aus über Lage und Zukunft unserer Volkswirtschaft; sie warnt davor,
die Wiederkehr normaler Zeiten abzuwarten, und mahnt zur Anpassung an
die für immer veränderten Voraussetzungen. Sie stellt fest: „Das Privileg
der Qualitätsarbeit ist erschüttert durch die gesteigerte mechanisierende Technik

der Fabrikation". Eis gewährt dagegen einen fragwürdigen Trost, wenn
weiter gesagt wird, dass unter den neuen Faktoren, die eine Überlegenheit
über den Konkurrenten bedingen, „die geistige Potenz innerhalb des
technischen Betriebes entscheidend für den Erfolg wird". Diese gesteigerte
Bedeutung der geistigen Potenz glaubt der Bericht in Parallele setzen zu können

„zur allgemeinen Bewegung der Zeit, die, den Materialismus ablehnend, stark

zum Geistigen drängt".
Uns wollen die mitgeteilten Tatsachen aus Technik und Wirtschaft nicht

eben zuversichtlich stimmen für das künftige Schicksal des geistigen Lebens
und der Bildung.

Aber bestehen denn überhaupt Zusammenhänge dieser Art, und hat es
einen Sinn, vom pädagogischen Interesse aus solche Parallelen zu beachten?

Wir Lehrer nehmen eine eigentümliche Stellung im Leben und zum Leben
ein mit unserer Arbeit im Dienste der Bildung. Es sei die Behauptung gewagt,
dass wir unter gleichen Voraussetzungen um so besser unterrichten und
erziehen, je weniger wir Schulmänner sind, je mehr wir denen gleichen, die

„im Leben stehen", wie man es nennt. Aber selber im Leben stehen, das

tun und das dürfen wir nicht, so wenig als der Geistliche und der Dichter
im Sinne Thomas Manns. Denn sonst könnten wir nicht bilden, und
hinwiederum können es jene andern nicht, die dem Leben unmittelbar angehören.
Aber auch den Künstler zieht es immer wieder zum Leben, das er gestaltet,
und den Seelsorger, der auf es einwirkt, dessen Irren er durchschaut und
dessen Leiden ihn jammert. So auch uns, die wir sein Wollen und Begehren
zu verstehen, dessen wirkende Kräfte wir auszubilden, dessen Gesinnung und
sittlichen Willen wir zu läutern und zu leiten haben. Drum verfolgen wir,
was im wirtschaftenden Leben des Volkes an Veränderungen vor sich geht
gemäß den Gesetzen des Existenzkampfes; wir tun es mit Anteil, denn wir
dienen dem Leben; aber wir tun es auch aus Distanz und mit wägender
Wertung; denn wir gehorchen nicht dem Leben, sondern dem Geist, dem richtenden,
gemäß seinen Gesetzen.

Also, scheint es, gibt es keine Wirkungen von der Wirtschaft auf den Geist
und keine parallelen Zusammenhänge zwischen den beiden Welten?

Behauptet worden ist im genannten Bericht ein Entsprechen zwischen der
Bedeutung der geistigen Potenz im Technisch-Wirtschaftlichen und der
Abkehr vom Materialismus im heutigen Geistesleben. — Gewiss, es ist wahr:
Diese starke Strömung vom bloß Stofflich-Tatsächlichen weg, über das Empirische

und sinnlich Gegebene hinaus, hin zum Geistigen und Seelischen, ja
richtungwendend Ausgang vom Geist, der Norm, dem Gewissen, das ist in
unserer Nachkriegszeit. Literatur- und Kunstwissenschaft konstruieren ein

1486



Werk nicht mehr aus Quellen, Einflüssen, Lebensumständen und derlei Außendingen,

wir haben wieder den Sinn dafür bekommen, dass das Schaffende
nicht aus dem Geschaffenen abgeleitet und erklärt werden darf; haben
erkannt, dass wir mehr von innen nach außen gehen, ein im Innern Wirkendes
als unableitbar und unerklärlich anzunehmen und zu bekennen haben; wir
merken, dass das Bleibende aller Bildung in den formalen Werten liegt; wir
anerkennen es, dass die Künstler eigenwillkürlich wieder sich ausgestalten,

uns Werke geben, mit denen der auf äußere Wirklichkeit eingestellte Sinn
nichts anzufangen weiß; wir spüren, dass Religion wieder anfängt, mehr zu
gelten als Wissenschaft; dass sie eine Ewigkeitsmacht ist, die in ihren
Heilswahrheiten unwandelbar und überlegen bleibt allen „neuen Erkenntnissen"
und „Fortschritten".

Aber vorerst ist dieser Zug der Zeit mehr ein Bedürfnis als eine Macht.
Sehen wir recht hin, so gewahren wir doch mit Widerwillen, wie eine heillose
Verflachung des Lebens sich breit und groß macht. Das Heillose aber liegt
weniger in der Flachheit selbst; denn die ist zu allen Zeiten gewesen; sondern
in dem Großwerden; darin, dass sie zur Geltung kommt und mit gewonnenem
Gelde ihre Geltung propagiert. Das Durchschnittlich-Massenmäßige,
Durchschnittsgesinnung und -Leistung, Schaustellungen und Veranstaltungen, die
einem kulturellen Pöbelsinn entsprechen, wollen Norm werden. Eis hilft ja
nichts; aber gesagt sein muss es doch: Alles, was früher Qualität war und es

von früher her noch ist, wird wehrlos verfilmt und verschundet; was Gehalt
hatte, wird verquatscht; was Gemüt und Seele erfordert, wird übertönt von
Niggermusik, edle Bewegungsformen verhöhnt von auswucherndem Sport.

Diese Verpöbelung und Verplattung des Lebens aber, diese überhandnehmende

und selbstverständlich werdende Seichtheit gewinnt an Macht zu
schaden, je mehr sie die geistige Atmosphäre verdünnt, in der unsere Jugend
aufwächst. Denn diese hält nur zu leicht das auch für wertvoll, was Geltung
und Erfolg hat. Verderblich aber muss es auf sie wirken, wenn nun auch im
Ernste des Existenzkampfes Qualitätsprodukt und -arbeit erschüttert sind
durch die überlegene Konkurrenz des Durchschnittsfabrikates; wenn Schematisierung

und Standardisierung auf dem Wege über technische und
Naturwissenschaften in die Wissenschaften überhaupt und in die Kultur auf manchen
andern Wegen übergreifen.

Man halte das nicht für leere Befürchtungen. Der Geist ist nicht so
souverän, dass er sich in seinen Funktionen den Einwirkungen von der ökonomischen

Seite her entziehen könnte, wenn er seinem Wesen nach auch von ihnen
weder geschaffen noch abhängig ist, zum Glück; Piatos Geist war vor dem
Maschinenzeitalter, und dieses hat keinen Kant und Goethe mehr erzeugt;
begreiflich: Es konnte ja nur fabrizieren.

Auch ein Fabrikat setzt nun allerdings Geist voraus; aber wenn in Zukunft
das Qualitätsprodukt in seiner Geltung erschüttert sein wird, so ist uns doch
etwas bang für die Qualitäten des für die mechanisierende Technik benötigten
Geistes. Allerdings: Eine ungeahnte Verbilligung des Produktionsprozesses
wird in jenem Geschäftsbericht als Leistung des Geistes erwartet und darin

1487



die entscheidende Überlegenheit der „geistigen Potenz innerhalb des
technischen Betriebes" gesehen. Hier auch wird die Parallele gezogen zur Abkehr
vom Materialismus und davon aus eine Höherbewertung des Geistes
überhaupt erwartet.

Jeder technische Fortschritt, jedes kostensparende Verfahren, jede Steigerung

der Nutzleistung im Verhältnis zum Aufwand an Mitteln ist von jeher
— wie man es richtig nennt — rationell gewesen, eine Uberwindung der Materie
durch die ratio, und nicht von ungefähr beansprucht die moderne Fabrikation
im Maschinensaal und im Bureau mehr die Kopfnerven als die Muskeln.
Aber erfolgreiche Kalkulation — technische, wirtschaftliche und kaufmännische
— ist noch keineswegs Kultur; ja wenn dieser Kalkulationsgeist gesteigerte
Bedeutung bekommt und seinem Selbstbewusstsein entsprechend aus seinem
ihm eigenen Gebiete übergreift, entwertet er sogar die vorhandene Kultur
und hemmt das Entstehen neuer Kulturschöpfungen. Es wäre so schlimm,
wie zu den Zeiten, wo der Militarismus in Bildung macht. Dann wäre die
Gefahr, dass uns der Sinn für Werte um ihrer selbst willen — und nur in
ihnen liegt Kultur — neuerdings abhanden käme; dass der Mehraufwand und
die Mehrgeltung von Geist im Erwerbsleben den freien Geist neuerdings in
den Dienst ökonomischer Zwecke zwänge; dass der Geist nur mehr wieder
nach seinen Nutzleistungen bewertet würde.

Unsereiner hat alles daran zu setzen, dieser möglichen neuen Gefährdung
geistiger Werte und Leistungen entgegenzuwirken, vorzubeugen. Zum wenigsten

ist es vorerst unsere Sache, die Augen für diese Rückwirkungen ökonomischer

Tatsachen auf die Arbeit in den Bildungsstätten offen zu halten.

Dann aber sehen wir noch ein zweites Zeichen, und das will uns günstigere
Aspekte eröffnen.

Im selben Berichte steht zu lesen: „Außerordentlich gestiegen ist die
Bedeutung der finanziellen und organisatorischen Kombination verschiedener
industrieller Unternehmungen, die irgendein Prinzip zusammenkettet". Da
ist etwas Schöpferisches, das uns allenthalben nottut, am nötigsten in der
Bildung, im Unterricht, in der Erziehung, im spezialisierten akademischen
Wissenschaftsbetrieb. Kombination, Synthese! Selbst der Philosophie ist die
Führung entglitten; es herrscht die Anarchie im wissenschaftlichen Schaffen.
Aber mögen die Hochschulen vorläufig noch ihren Ehrgeiz darein setzen, in
Spezialistenartistentum zu machen, die Gymnasien sind auf dem besten Weg,
von der Tyrannei des zersplitterten Stoffwissens sich zu emanzipieren, den
Wissensstoff zum bloßen Mittel der Geistesbildung zu machen. Uberall aber
bei diesem Bemühen sprengt es den engen Fachkreis, webt es herüber, hinüber,
verbinden sich aus entlegenen Kreisen Verwandtes und Bekanntes zu
geschlossenen Einheiten, in denen sich ein Selbstgenügen, eine Freude und
Befriedigung findet, wie die geschlossene Hauswirtschaft eines mittelalterlichen
Klosters sich selbst genügte, und wie der Handwerker der alten Zeit Freude
haben konnte an seinem Hantieren und Werk. Und überall bei diesem
Bestreben leuchtet wieder ein Schein auf von einem Sinn in der geistigen Arbeit
und von einer Besinnung auf Menschliches und Göttliches. Noch sind wir

1488



ja weit davon: Vom Fachvertreter zum Menschenbildner; noch sind uns die
zwischen und über den Fachwissenschaften liegenden Disziplinen und Künste
unbekannt; ja sie sind kaum geahnt. Aber jene industriellen Kombinationen
fördern vielleicht die geistigen Funktionen, die zu ihrer Schöpfung und
Ausbildung nötig sind, und schaffen Kulturwerte, die nicht in Fachstoff,
sondern lediglich in geistgezeugten, weit- und weitestreichenden Sammelformen
liegen. — Vielleicht. Aus ihnen wieder ließe sich schöpfen, was uns helfen
kann in dem Bemühen von Stoffen zu Formen, von Inhalten und Gehalt zu
Gebilden und Bildung zu gelangen; aber helfen nur in dem Sinne, dass sie

Spannungen erzeugen, Kräfte bewegen, uns tätig machen, dass wir bilden
wollen, statt bloß Bildung zu besitzen und zu vermitteln.

ALFONS MEIER

SES

HANS THOMAS FORMGESTALTUNG
Eines der vielen aufschlussreichen Worte, die Hans Thoma über sich und

sein künstlerisches Schaffen geäußert hat, lautet: «Programm hatte ich keins;
auch keine Sorge, wie die Sache werden sollte; ich dachte, wenn ich einmal
Bilder annähernd so malte, wie sie mich traumartig umgaukelten, dieselben
auch aller Welt gefallen müssten ». So haben seine Schöpfungen auch nie etwas
Gesuchtes, ja vielmehr etwas Zufälliges, Improvisiertes, Selbstverständliches;
und man begreift, dass es schwer wird, aus dieser Zufälligkeit seiner
Kunstäußerungen doch gewisse Gesetzmäßigkeiten herauszustellen, die sich aus einer
Betrachtung seiner Formgestaltung ergeben, einer Betrachtung, der man,
gefesselt von dem inhaltlichen Reiz seiner Kunst, nur allzu häufig aus dem
Weg geht.

Wenn man die konstitutiven Elemente des Bildaufbaus und ihre Anwendung
überblickt, so wird man bald inne werden, dass er sich nie auf eines dieser
Mittel festlegt. Form, Farbe, Linie bestimmen in buntem Wechsel die Welt
der Erscheinung. Was ihm in allen Fällen zugute kam, war die Leichtigkeit
und Meisterlichkeit des Handwerks, die ihn in malerischen und graphischen
Methoden zu immer neuen Versuchen lockt und reizt. Wenn man will, so mag
man in seiner Handhabung der Farbe gewisse Entwicklungsmomente
feststellen, die zum Teil mit Zeitströmungen zusammenfallen, ohne aber unmittelbar

durch sie bedingt oder hervorgerufen zu sein. Am Anfang seines Werkes
stehen Bilder von einer strahlenden, naiven Buntheit, die eigentlich im Widerspruch

zur Palette der Zeit stand, die aber dann doch einer gebändigten
Harmonie wich, wie sie der naturalistischen Anschauung der siebziger Jahre
entsprach; in den letzten Dezennien des 19. Jahrhunderts erfolgt dann eine
Aufhellung der Palette, die zu einer fast antinaturalistischen Farbengebung
ausschwingt und die letzten Werke, mit denen des Anfangs zusammenbindet.
Ausgezeichnet ist diese Malweise durch die Schlichtheit de Vortrags, durch
die Ungezwungenheit und Durchsichtigkeit der Malschicht. Man erlebt immer
neue Überraschungen der Ausdrucksmittel, die er kraft seiner intuitiven Be-

1489


	Parallelen

