Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 24

Artikel: Das Buch Hiob

Autor: Marti, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748503

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS BUCH HIOB

1. Das Problem

Das Buch Hiob ist innerhalb der nachexilischen jiidischen
Religion so etwas wie ein iiberragendes Zentralmassiv im
Gebirge.

Das Judentum ist die Religion des Gesetzes genannt worden,
verstindlicher: die Religion der Gerechtigkeit. Nicht zufillig
schildert der erste Psalm das Heil des Gerechten und das Ver-
derben des Ungerechten. Jehova gibt einem jeden nach Ver-
dienen Lohn und Strafe bei Leibesleben. In dieser grofartigen
und — unmenschlichen These gipfelt das Judentum im Ver-
lauf der Entwicklung. Hiob entstand in der Zeit, da die Gerech-
tigkeit Gottes, so verstanden, dogmatisch fixiert war und so-
wohl positiv als negativ galt. Wer gerecht ist, dem ergeht es
wohl, der Gottlose vergeht. Aber auch umgekehrt: wer vergeht,
1st ungerecht; wem es wohl ergeht, der 1st gerecht. Die Religion
der Sittlichkeit und der edelsten Menschlichkeit, welche wir
bei den klassischen Propheten finden, wurde weiter gebildet,
artete in konsequenter Fortfiihrung und Vereinfachung aus;
sie erstarrte in Unsittlichkeit und Unmenschlichkeit, in eine
Religion des Erfolges. Gerade in dieser erstarrten Masse,
diesem gedriickten, gewaltigen Massiv, begann es um die Wende
des vierten und dritten Jahrhunderts von neuem zu erdbebnen;
aus der Tiefe brachen Feuer und Lava durch; das Leben und
die Wahrhaftigkeit protestierten vulkanisch gegen den toten
Dogmatismus. Die Stelle, wo die unterirdische Masse am ge-
waltigsten durchbrach, wo es noch heute auf der Spitze des
damals aufgeworfenen Kegels raucht und feuert: diese Stelle
im Gebirge ist der Hiob.

Er ringt mit dem Problem des Leidens. Die Antwort lautet
vorerst negativ: das Ungliick 1st nicht immer die Folge der
Siinde; es ist nicht rational ethisch zu verstehen. Positiv aus-
zudriicken 1st die Losung schwerlich mit kurzen Worten. Nur
eine flache Betrachtung kann zum Schlusse kommen, dass in
der Person des Satans, des Versuchers, das Ritsel geliist sel
fiir den Autor. Auch wird man es blof} als dichterische Ab-

rundung betrachten, wenn am Schluss Hiob wieder in seinen

1461



Gliicksstand eingesetzt wird. Auflerlich wird damit das Pro-
blem hinfillig. Wir haben den feuerspeienden Berg, der am
untern Rande ungefihrlich und leicht zuginglich ist; aber im
Innern und auf der Spitze des Kegels ist es ewig lebendig, da
donnert und feuerspeit es aus der Tiefe der Erde herauf.

Wir wollen die Frage vorliufig offen lassen, so wie sie am
besten offen bleibt, so oft wir das Buch aufschlagen.

2. Aktualitit, Verfasser und Zeit
Ein Werk wie der Hiob entsteht nicht auf die Weise, dass

sein Schopfer sich ein Problem stellt und nun dariiber dichtet.
Von dauerndem Wert 1st doch meistens nur das, was emmal
aktuell, das heifit im besten Sinne zeitgemifl war. Der grofie
Held, auch der Dichter, steht unter seinem Volk; er weiB, woran
es leidet; und indem er kraft seines Mitleides und der Tiefe
seines Geistes Antwort gibt oder um Antwort ringt auf Fragen,
die sein Geschlecht beschiftigen, schafft er das ewige Werk.
So 1st auch der Hiob grof, weil er eine gute Tat war. Er ist
unvergﬁnglich, well er eme Befreiungstat war. Das ist das
Geheimis seiner Frische. Er ist kein bloBles « Gedanken-Drama,
sondern eine Kampfschrift, und er wird das bleiben, wohl noch
in besserem Sinne als etwa Lessings Nathan.

Wir kennen den Verfasser des Hiob seinem Namen nach
nicht und wissen auch sonst nichts aus seinem Leben. Wann
er lebte und wo, das miissen wir aus dem Werke selber er-
schliefen. Er ist emer der groflen Namenlosen, welche im
Alten Testament zu uns sprechen. Fast unbegreiflich muss es
unserer Zeit vorkommen, dass es einmal Menschen gab, die
der Welt solche Dinge schenkten und nicht einmal darum
besorgt waren, der Nachwelt thren Namen zu iiberliefern und
von ihr ithre « Personalien» verehren zu lassen.

Mit ziemlicher Sicherheit kann aber das Folgende angenom-
men werden.

Die Zeit, in welcher das Problem der Gerechtigkeit Gottes
auf diese Art akut werden konnte, kann etwa ums Jahr 300 vor
Christus gewesen sein. (Dahin weisen auch sprachliche Merk-
male.) Man war in den Jahren 538 und 458 unter zwei Malen
aus der babylonischen Gefangenschaft zuriickgekehrt; die heim-

1462



gezogenen Juden®hatten den {Tempel neu aufgebaut, die zer-
storte Stadt Jerusalem wieder hergestellt, alles unter unsiglichen
Opfern und Miihen. Es wire nicht moglich gewesen, wenn
nicht der Glaube an die VerheiBungen der jiingeren Propheten
und das Vertrauen auf den gerechten Herrn im Himmel, der
den Schuldlosen schiitzt und thm beisteht, das Volk der Juden
wacker gehalten hitte. Aber so bewunderungswert auch die
Energie war, die in diesem Glauben wurzelte, so weltgeschicht-
lich bedeutsam 'auch dieses Festhalten an der Gerechtigkeit
Gottes war und bleiben sollte: das ganze vierte Jahrhundert
brachte nur Kampf, Not, Priifung, aber nicht das leidenschaft-
lich geglaubte und ersehnte Heil. Eine schwere Zeit brach
besonders an, als der Mazedonier Alexander mit seinen Heeren
Vorderasien durchzog. Aber auch nach seinem Tode horte
Judia nicht auf der s Kampfplatz der Heere aus Syrien und
Agypten zu sein. Damals entstand der Daniel, der in verhiillter
Form zum Ausharren und Festbleiben bis zur géttlichen Ent-
scheidung ermahnte und der in den folgenden Befreiungs-
kimpfen unter i Fiihrung der Makkabder das Judenvolk zu
seinen |aten begeisterte. Da entstunden wohl auch die meisten
Psalmen, welche dem Toben der Vilker, der Heiden, das Ver-
trauen auf Gottes Herrschaft und § Gericht entgegenstellten.
Jahwe triumphiert schliefSlich iiber alles und mit ihm sein Volk.
Da wurde das Problem der Theodizee als brennend empfunden
fiir jeden frommen und strengen Juden; und ergreifend ist es,
zu sehen, wie sie — ohne die Aussicht auf ein Leben nach dem
Tode und eine jenseitige Vergeltung in den Vordergrund Zu
stellen — ihren zihen und heroischen Glauben auf die letzte
Spitze treiben: an uns liegt die Schuld, wir miissen das Gesetz
noch treuer halten, uns reinigen von allem Heidentum, dann
werden wir froh den groflen Tag des Gerichtes erleben. Das
war aber auch die Zeit, da einige anfingen, mit dem Hellenen-
tum zu sympathisieren. Die Besten aber verinnerlichten sich,
und von ithnen vernehmen wir zugleich die heldenmiitigsten
und zartesten Tone des Psalmenbuches.
« Auf Gott vertraue ich und fiirchte mich nicht!
Was kénnen Menschen mir anhaben? »

Oder jenes andere:

1463



« Dennoch bleibe ich stets an dir,

denn du hiltst mich bei deiner rechten Hand.
Du leitest mich nach deinem Rat

und nimmst mich endlich mit Ehren an.

Wenn ich nur dich habe,
so frage ich nichts nach Himmel und Erde ...»

Aber schlieSlich wird da auch jener unbekannte Wahrhaftige
in Jerusalem irgendwo gelebt haben, der wie kein anderer, von
denen wir Kunde haben, aus der Not der Zeit und aus dem
Feuer seines personlichen Wahrheitsempfindens das monumen-
tale Werk schrieb. Hiob ist er selber, Hiob sind die tiefsten
unter dem schwergepriiften Judenvolke. Sie leiden zweifach:
unter der duflern Not und unter dem harten Dogma von der
Gerechtigkeit Gottes, das alles Elend als Folge der Schuld hin-
stellt. Dieser Hiob bekampft, ohne dass er hellenisierend am
Jahweglauben irre wiirde, das starr und unmenschlich gewor-
dene Judentum. Aber er findet sich auch nicht ohne weiteres
mit der Verinnerlichung ab, die uns an den angefiihrten Psalm-
stellen ergreift. Der Schwerpunkt liegt nicht in der Beant-
wortung der Frage, warum man unverdient leiden miisse, son-
dern im wahrhaftigen Kampf, in der ganzen Intensitit, mit der
immer wieder das Problem neu gestellt wird.

Und weil am Ende doch die subjektive Wahrhaftigkeit eines
Menschen allerbestes Teil ist, besser als noch so viele nette,
rundliche und rechtwinklige Weisheiten und Wahrheiten, die
wir emnander zuwerfen und auffangen, weiter kolportieren und
nachschwatzen, darum ist Hiob immer aktuell. Heute noch
raucht der Berg, der da aufgewiihlt wurde.

Trotzdem lohnt sich die Miihe, auch das Resultat zu be-
trachten und zu wiirdigen, welches endlich gegeben wird.

3. Die Losung

Die Betrachtung einzelner Stiicke wiirde zeigen, wie reich
an Ansitzen zur Losung des Problems die Streitreden von
Kapitel 3 bis 37 sind. Namentlich miisste darauf hingewiesen
werden, wie viel Kluges und Weises die Freunde Hiobs fiir
sich haben, wie dagegen Hiob bei allem Mangel an « Wahr-
heiten » das eine fiir sich hat: er erschiittert durch ungeheuchelte
Wahrhaftigkeit. Denn gewiss lasst der Dichter die Freunde

1464



sehr viel Tiefes und Richtiges sagen, und Hiob weist in bitterm
Hohne manches ab, das ermst zu nehmen ist. So kénnte einer,
der nicht stindig bedenkt, dass fiir den Autor nur die subjektive
Wahrhaftigkeit und Innerlichkeit etwas gilt, wohl den Eindruck
gewinnen, als wire er oft tief ohne sich seiner Tiefe recht be-
wusst zu sein. Dies ist namentlich da der Fall, wo der Gedanke
hervorbricht, dass der Sinn des Leidens in der Erziechung des
Menschen liegt. Aber Hiob ist ja von Anfang an « unstriflich
und rechtschaffen, gottesfiirchtig und dem Bésen feind », und
er kann diese Losung nicht annehmen. Das Ethos ist befriedigt,
das Pathos allem 1st da. So ist das Problem bei allem Protest
gegen das Judentum doch rem jiidisch.

Hiob ist ein « Gerechter». Das verkennen die Freunde, und
dies ist mnnerhalb des Gedichtes thre Schuld. Nicht einmal die
groflartige Vision des Eliphas kann von da aus auf das Selbst-
bewusstsein des Hiob einen Eindruck machen (4, 12—21).
Ebensowenig als das Schlusswort der ersten Rede des Eliphas:

« O gliicklich der Mann, den Gott zurecht weist!
So verschmihe nicht die Zucht des Allmachtigen.
Denn er verwundet, doch er verbindet auch;
er zerschligt, und seine Hinde heilen wieder.

Der Verheerung und Teuerung kannst du lachen,

und die wilden Tiere brauchst du nicht zu fiirchten.

Denn mit des Feldes Steinen bist du im Bunde,

und die wilden Tiere sind mit dir befreundet.

Du wirst erfahren, dass wohlbehalten dein Zelt;

und musterst du deine Fluren, so vermissest du nichts.

Du wirst erfahren, dass deine Nachkommen zahlreich sind,
und deine Sprossen wie das Gras der Erde.

In Vollreife gehst du zum Grabe ein,

gleichwie die Garbe zur Tenne hinauf kommt zu ihrer Zeit.»

Wenn wir diese Worte im Geist des ganzen Buches lesen,
so miissen wir sagen: Das ist recht schon geredet, aber es trifft
nicht zu, weil unser Held nicht einer ist, der zurechtgewiesen
werden muss. Er ist des Heiles wiirdig, und seine Freunde
reden an ithm vorbei.

Hiob ist nicht sittlich erlssungsbediirftig. Darum ist die
Dichtung auch iiberwiegend pathetisch. Von dieser Voraus-
setzung aus ist sein erschiitternder Pessimismus und sein

1465



Zweifel an Gottes Gerechtigkeit auch keine Siinde. Hingegen
fehlen die Freunde, die Gott zu liebe Unrecht reden.

Aber eben: unter hohern sittlichen Gesichtspunkten miissen
wir Hiobs Selbstbewusstsein als falsch bezeichnen. Das Hiobs-
problem, dass ein absolut Gerechter so leidet, l6st sich fiir uns
auf, denn solche Gerechte gibt es nicht. Die Freunde haben
recht, nur nicht so und darum, wie sie es meinen. Und wenn
das Urteil iiber Hiob von einem hshern Standort aus dhnlich
lautet wie das seiner Freunde, dass er nimlich vor dem heiligen
Gott ein Siinder ist: so summt uns das ernsthaft-spassige Wort
m den Ohren, dass diese Freunde « gescheiter sind als sie selber,
freilich auch viel diimmer als sie selber».

Die im Rahmen der Dichtung giiltige Antwort auf Hiobs
Frage finden wir — authentisch genug — in den Reden Jahwes
am Schlusse. Der Held muss sie anerkennen. Vor ihr beugt er
sich: « Emmal habe ich geredet und zweimal werde ich es nicht
wieder tun». Und nach einer neuen Rede zum Schluss: « Dar-
um widerrufe ich und bereue in Staub und Asche.»

Was antwortet Jahwe? Feinsinnig hat namentlich Rudolf
Otto in seinem Buche Das Heilige diese Reden besprochen. Er
macht darauf aufmerksam, dass die Antworten nicht rational
sind, nicht etwa in einem Hinweis auf hohere Zwecke bestehen,
die nur Gott bei der Schépfung und Regierung der Welt kennt.
Dagegen 1st das, was wir hﬁren, durchaus irrationa], es kommt
aus einem Abgrund religiosen Erschauerns und iiberzeugt nur
das Gemiit. Hiob wird iiberwunden durch das reine Geheim-
nis, das Mysterium, das Wunderbare der Schopfung, das seinen
deutlichsten Ausdruck gerade im Monstrésen, Fiirchterlichen
findet.

Man macht sich freilich im Anfang beinahe auf eine teleo-
logisch rationale Erklirung gefasst, oder doch zum wenigsten
erwartet man einen Hinweis auf das Uber an reiner Vernunft
und reiner Giite Gottes. So bei der prachtvollen Schilderung
der Weltschb'pfung: als Gott die Mafle der Erde bestimmte
und die MeBschnur spannte, als er unter dem Jubel der
Morgensterne die Pfeiler der Erde einsenkte, ithren Eckstein
hinwarf; als er hinter Toren das Meer verschloss und sie 6ffnete
und wiederum die stolzen Wogen bannte; imiHinweis auf das

1466



Morgenrot und die verborgenen Kammern von Licht und
Finsternis, Regen und Schnee. Schlieflich, wenn Hiob gefragt
wird, ob er die Bande der Pleiaden und des Orion kniipfen
konne, ob er den Tierkreis samt dem Biren herausfithre und
die Gesetze des Himmels kenne, dann steht uns auf den Lippen
was die Psalmen in allen Tonarten zum Ausdruck bringen: dass
ber Gott allein Weisheit und Verstand ist.

Dahin mag wohl die Absicht zielen. Aber gewiss noch
dariiber hinaus. Wir ‘sollen iiberwunden werden durch die
ddmonische Ritselhaftigkeit, das schlechterdings Unsagbare und
Unfassbare an Gott, das ebenso unter als iiber aller mensch-
lichen Vernunft zu sein scheint. Das wird sofort deutlich bei
der Schilderung der wilden Tierwelt. Da marschieren auf die
Léwin und ihre nach Beute gierigen Jungen, die Raben, die
zu Gott schreien; ritselhaft 1st das Leben der Gemsen im Ge-
birge, in unbiandigem Freiheitstrieb spotten Wildesel und Wild-
ochs aller verniinftigen Bindigung. Dann die Straufiin muit
threm Fittich und dem schnellen Lauf, aber ohne Liebe zu
ithren Jungen, ohne alle Klugheit; dann das Ross, mutig und
des Krieges froh. Oder was kann man blof} verniinftigerweise
anfangen mit dieser unvergesslichen Stelle:

« Fliegt auf dein Geheifl der Adler so hoch,
bringt er auf dein Geheifl in den Bergen an sein Nest?
Auf Felsen wohnt und horstet er,

auf der Felsen Zacke und Hochwacht.
Von dort erspaht er den Fraf};

in weite Ferne blicken seine Augen.
Und seine Jungen schliirfen Blut,
und wo Erschlagene sind, da ist er.»

Aber noch ist der Hohepunkt nicht erreicht. Er liegt in der
Schilderung des Behemoth und des Leviathan. Es sprechen
zwar Griinde dafiir, dass gerade diese Stellen iiber die ins
didmonisch Erhabene, s furchtbar Kosmische gezeichneten
Tiere (Nilpferd und Krokodil), von einem Spitern eingeschoben
sind. Allein Rudolf Otto sagt mit Recht, «dass der Einschie-
bende die Pointe des ganzen Abschnittes ausgezeichnet ge-
fishlt hat.»

Wir sollen freilich staunen, bewundem, klein werden vor
dem Allmichtigen, aber nicht, indem wir Weisheit oder Klug-

1467



heit ahnen, die von derselben Qualitit ist wie die menschliche,
nur quantitativ unendlich. Nein, erschrecken sollen wir vor
dem erhaben Grauenvollen an Behemoth und Lewviathan, das
uns ein Hinweis ist auf die andere Qualitit Gottes und seine
fiir uns Menschen fiirchterliche Willkiir und Heiligkeit. Unser
Verstand soll nicht befriedigt werden, er soll einfach iiber-
wiltigt still stehen. Nicht der Mensch herrscht hier iiber die
Tiere kraft seines Geistes, es hat dem Schopfer gefallen, gerade
das Scheufllichste iiber alles zu setzen:

« Auf alles Hohe sieht Leviathan herab.

Ein Konig ist er iiber alle stolzen Tiere.»

Das Mysterium wird unter Furcht und Zittern bewundert;
es zieht, schauervoll wie es ist, doch an. Hiobs Seele schweigt
nicht nur, sie wird von Erhabenheit gesittigt und gedemiitigt.
Er muss den Selbstwert dieser Dinge anerkennen, ohne ihn zu
begreifen. Darin liegt — ohne dass er am Wert der mensch-
lichen Gerechtigkeit und an der Pflicht zur Gerechtigkeit je
zweifelt — auch die Antwort auf die Frage nach dem Sinn
des Leidens beschlossen. Der Mensch darf nicht hadern mit
dem Allmaichtigen.

Aber nicht weniger als die Tiefe des Pathos und die originale
Religiositit des Werkes verdient sein ungebrochener sittlicher
Heroismus unsere Bewunderung.

4. Gehalt und Form

Der Gehalt, den wir soeben darzustellen versuchten, ist nun
gerade hier nicht zu trennen von der Form. Nichts kann so sehr
das Eigentiimliche unserer Dichtung und damit aller hebriisch-
orientalischen Dichtung zerstéren, als wenn wir eine Scheidung
zwischen Inhalt und Form machen. Es ist allein unser Un-
vermogen, dem raschen Wechsel von Bildern und Anschau-
ungen zu folgen, das uns nétigt, aus einer verwirrenden Fiille
von Stimmungen, Fragen, Gleichnissen den verbindenden
Gedanken zu suchen oder nachdenklich da im Geiste ordnende,
scharfe Konturén zu ziehen, wo doch nur Farben und Farben-
iiberginge sind. So etwas miissen wir wieder zu vergessen
suchen, ob es auch einmal nétig war. Nachher erst, wenn es
zur stillen, unaufdringlichen Selbstverstindlichkeit geworden

1468



ist, kann auch der volle Genuss am farbenreichen Bilde statt-
finden.

Es sei hier an eine Stelle in den Anmerkungen Goethes
zum Westéstlichen Divan erinnert, der auch fiir unser Werk
aufhellend ist. Hier wird im Abschnitt iiber Urelemente in der
orientalischen Poesie darauf aufmerksam gemacht, dass dem
Semiten fast nichts begegnen kann, das sich nicht auf irgendeine
Weise mit den Haustieren und den natiirlichsten Lebens-
bedingungen verbinden liefle: mit Kamel, Pferd, Schaf, Berg
und Wiiste, Fels und Sand, Fluss und Meer, Kraut und Baum,
Horizont und Firmament. Die iiberraschendsten Assoziationen
sind da natiirlich; urspriinglich und schlagend wirkt, was bei
uns oft den Beigeschmack des Gezwungenen und Gesuchten
haben wird.

Wir brauchen nur unsern Text aufzuschlagen, so werden wir
mit beiden Héinden nach Beispielen greifen kénnen. Da fordert
Hiob (6, 2—4) auf, dass man seinen Unmut wége und sein Leid
auf die Wage lege; es befindet sich schwerer als der Sand am
Meer; darum gehen die Worte irre; denn des Allmichtigen
Pfeile stecken in ithm, deren brennendes Gift seine Seele ein-
saugt. In sechs kurzen Zeilen vier Bilder: der Kaufmann mit
der Wage, das Land am Meer, der Irrende in der Einéde,
der vergiftete Pfeil des Feindes. In den nichsten sechs Zeilen
wird der Schmerz geschildert. Statt dass Trinen flielen und
Schweill stromt, marschieren ganz ungezwungen auf: der
Wildesel auf griiner Weide, der Stier bei seinem Mengfutter,
die salzlose Speise, das fade Eiweil}, unreine Nahrung. Hie
und da, wie zufillig eingeschoben, sind uns die « Wimpern
der Morgenréte», « die Tage, die dahinfahren wie ein Weber-
schiff », « ein Mann, der Listerung trinkt wie Wasser», reiz-
volle Wendungen; aber gehauft wirktdas fiir uns ermiidend,
emschlifernd, abstumpfend, weil wir weniger mit den Augen
zu denken gewohnt sind als der Hebrier. Relativ selten wird
bei einem Bilde linger verweilt, wie es unserm Schonheitssinn
am angenehmsten ist. Aber wie eindriicklich haftet dann die
Anschauung im Gedichtnis! So wenn etwa Hiob seine Freunde
mit dem treulosen Bach in der Wiiste vergleicht, dessen Rinn-
sale zu Zeiten angeschwollen sind von Wasser, Schnee und Eis

1469



und die Ufer iiberschwemmen; aber dann, getroffen von der
Sonnenglut, schwinden sie, winden trage ithren Lauf, versickern
unterm Sande und enttduschen die Karawanen aus Tema und
Saba. So auch, wenn Hiob seine erste Klage anhebt: wer
schauderte nicht ob jener Nacht der Finsternis, des Wolken-
dickichts, die sich nicht einrethen darf in die Zahl der Tage
und Monde, ohne Jubelruf in der' Stille, ohne Stern, ohne
Morgenrot, ohne Fruchtbarkeit, verschlungen vom Rachen des
Leviathans!

So gilt es eben, sich hineinzufiihlen und hineinzulesen n
den fremden Geist, bis das Auge nicht mehr geblendet i1st vom
freien Licht, das Ohr nicht mehr verwirrt von den vielen Klin-
gen, bis wir die weite Steppe sehen, die in wenigen Tagen von
griinem Gras und Blumen iibersit ist, bis wir die Sterne singen
horen am nichtlichen Himmel, bis die Anschauung Gedanke
wird, die Sprache selber Gehalt. Gerade das, was uns am
Anfang am meisten Miithe macht, die Breite, das immer neue
Aufhiufen von Personifikationen und Tropen, ist schlieBlich
nicht zu trennen vom hohen Schwung und dem rauschenden
Pathos der Gedanken.

INNERTKIRCHEN PAUL MARTI

1470



	Das Buch Hiob

