
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 24

Artikel: Das Buch Hiob

Autor: Marti, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS BUCH HIOB

1. Das Problem

Das Buch Hiob ist innerhalb der nachexilischen jüdischen
Religion so etwas wie ein überragendes Zentralmassiv im
Gebirge.

Das Judentum ist die Religion des Gesetzes genannt worden,
verständlicher: die Religion der Gerechtigkeit. Nicht zufällig
schildert der erste Psalm das Heil des Gerechten und das
Verderben des Ungerechten. Jehova gibt einem jeden nach
Verdienen Lohn und Strafe bei Leibesleben. In dieser großartigen
und — unmenschlichen These gipfelt das Judentum im Verlauf

der Entwicklung. Hiob entstand in der Zeit, da die Gerechtigkeit

Gottes, so verstanden, dogmatisch fixiert war und
sowohl positiv als negativ galt. Wer gerecht ist, dem ergeht es
wohl, der Gottlose vergeht. Aber auch umgekehrt: wer vergeht,
ist ungerecht; wem es wohl ergeht, der ist gerecht. Die Religion
der Sittlichkeit und der edelsten Menschlichkeit, welche wir
bei den klassischen Propheten finden, wurde weiter gebildet,
artete in konsequenter Fortführung und Vereinfachung aus;
sie erstarrte in Unsitthchkeit und Unmenschlichkeit, in eine
Religion des Erfolges. Gerade in dieser erstarrten Masse,
diesem gedrückten, gewaltigen Massiv, begann es um die Wende
des vierten und dritten Jahrhunderts von neuem zu erdbebnen;
aus der Tiefe brachen Feuer und Lava durch; das Leben und
die Wahrhaftigkeit protestierten vulkanisch gegen den toten
Dogmatismus. Die Stelle, wo die unterirdische Masse am
gewaltigsten durchbrach, wo es noch heute auf der Spitze des
damals aufgeworfenen Kegels raucht und feuert: diese Stelle
im Gebirge ist der Hiob.

Er ringt mit dem Problem des Leidens. Die Antwort lautet
vorerst negativ: das Unglück ist nicht immer die Folge der
Sünde; es ist nicht rational ethisch zu verstehen. Positiv
auszudrücken ist die Lösung schwerlich mit kurzen Worten. Nur
eine flache Betrachtung kann zum Schlüsse kommen, dass in
der Person des Satans, des Versuchers, das Rätsel gelöst sei
für den Autor. Auch wird man es bloß als dichterische Ab-
rundung betrachten, wenn am Schluss Hiob wieder in seinen

1461



Glücksstand eingesetzt wird. Äußerlich wird damit das
Problem hinfällig. Wir haben den feuerspeienden Berg, der am
untern Rande ungefährlich und leicht zugänglich ist; aber im
Innern und auf der Spitze des Kegels ist es ewig lebendig, da
donnert und feuerspeit es aus der Tiefe der Erde herauf.

Wir wollen die Frage vorläufig offen lassen, so wie sie am
besten offen bleibt, so oft wir das Buch aufschlagen.

2. Aktualität, Verfasser und Zeit

Ein Werk wie der Hiob entsteht nicht auf die Weise, dass

sein Schöpfer sich ein Problem stellt und nun darüber dichtet.
Von dauerndem Wert ist doch meistens nur das, was einmal
aktuell, das heißt im besten Sinne zeitgemäß war. Der große
Held, auch der Dichter, steht unter seinem Volk; er weiß, woran
es leidet; und indem er kraft seines Mitleides und der Tiefe
seines Geistes Antwort gibt oder um Antwort ringt auf Fragen,
die sein Geschlecht beschäftigen, schafft er das ewige Werk.
So ist auch der Hiob groß, weil er eine gute Tat war. Er ist
unvergänglich, weil er eine Befreiungstat war. Das ist das
Geheimis seiner Frische. Er ist kein bloßes « Gedanken-Drama»,
sondern eine Kampfschrift, und er wird das bleiben, wohl noch
in besserem Sinne als etwa Lessmgs Nathan.

Wir kennen den Verfasser des Hiob seinem Namen nach
nicht und wissen auch sonst nichts aus seinem Leben. Wann
er lebte und wo, das müssen wir aus dem Werke selber
erschließen. Er ist einer der großen Namenlosen, welche im
Alten Testament zu uns sprechen. Fast unbegreiflich muss es

unserer Zeit vorkommen, dass es einmal Menschen gab, die
der Welt solche Dinge schenkten und nicht einmal darum
besorgt waren, der Nachwelt ihren Namen zu überliefern und
von ihr ihre « Personalien » verehren zu lassen.

Mit ziemlicher Sicherheit kann aber das Folgende angenommen
werden.

Die Zeit, in welcher das Problem der Gerechtigkeit Gottes
auf diese Art akut werden konnte, kann etwa ums Jahr 300 vor
Christus gewesen sein. (Dahin weisen auch sprachliche Merkmale.)

Man war in den Jahren 538 und 458 unter zwei Malen
aus der babylonischen Gefangenschaft zurückgekehrt; die heim-

1462



gezogenen Juden'hatten den jTempel neu aufgebaut, die
zerstörte Stadt Jerusalem wieder hergestellt, alles unter unsäglichen
Opfern und Mühen. Es wäre nicht möglich gewesen, wenn
nicht der Glaube an die Verheißungen der jüngeren Propheten
und das Vertrauen auf den gerechten Herrn im Himmel, der
den Schuldlosen schützt und ihm beisteht, das Volk der Juden
wacker gehalten hätte. Aber so bewunderungswert auch die
Energie war, die in diesem Glauben wurzelte, so weltgeschichtlich

bedeutsam auch dieses Festhalten an der Gerechtigkeit
Gottes war und bleiben sollte: das ganze vierte Jahrhundert
brachte nur Kampf, Not, Prüfung, aber nicht das leidenschaftlich

geglaubte und ersehnte Heil. Eine schwere Zeit brach
besonders an, als der Mazedonier Alexander mit seinen Heeren
Vorderasien durchzog. Aber auch nach seinem Tode hörte
Judäa nicht auf, der^Kampfplatz der Heere aus Syrien und
Ägypten zu sein. Damals entstand der Daniel, der in verhüllter
Form zum Ausharren und Festbleiben bis zur göttlichen
Entscheidung ermahnte und der in den folgenden Befreiungskämpfen

unter| Führung der Makkabäer das Judenvolk zu
seinen Taten begeisterte. Da entstunden wohl auch die meisten
Psalmen, welche dem Toben der Völker, der Heiden, das
Vertrauen auf Gottes Herrschaft und ^Gericht entgegenstellten.
Jahwe triumphiert schließlich über alles und mit ihm sein Volk.
Da wurde das Problem der Theodizee als brennend empfunden
für jeden frommen und strengen Juden; und ergreifend ist es,
zu sehen, wie sie — ohne die Aussicht auf ein Leben nach dem
Tode und eine jenseitige Vergeltung in den Vordergrund zu
stellen — ihren zähen und heroischen Glauben auf die letzte
Spitze treiben : an uns hegt die Schuld, wir müssen das Gesetz
noch treuer halten, uns reinigen/von allem Heidentum, dann
werden wir froh den großen Tag des Gerichtes erleben. Das

war aber auch die Zeit, da einige anfingen, mit dem Hellenen-
tum zu sympathisieren. Die Besten aber verinnerhchten sich,
und von ihnen vernehmen wir zugleich die heldenmütigsten
und zartesten Töne des Psalmenbuches.

« Auf Gott vertraue ich und fürchte mich nicht
Was können Menschen mir anhaben?»

Oder jenes andere:

1463



« Dennoch bleibe ich stets an dir,
denn du hältst mich bei deiner rechten Hand.
Du leitest mich nach deinem Rat
und nimmst mich endlich mit Ehren an.
Wenn ich nur dich habe,

so frage ich nichts nach Himmel und Erde ...»
Aber schließlich wird da auch jener unbekannte Wahrhaftige

in Jerusalem irgendwo gelebt haben, der wie kein anderer, von
denen wir Kunde haben, aus der Not der Zeit und aus dem
Feuer seines persönlichen Wahrheitsempfindens das monumentale

Werk schrieb. Hiob ist er selber, Hiob sind die tiefsten
unter dem schwergeprüften Judenvolke. Sie leiden zweifach:
unter der äußern Not und unter dem harten Dogma von der
Gerechtigkeit Gottes, das alles Elend als Folge der Schuld
hinstellt. Dieser Hiob bekämpft, ohne dass er hellenisierend am
Jahweglauben irre würde, das starr und unmenschlich gewordene

Judentum. Aber er findet sich auch nicht ohne weiteres
mit der Verinnerlichung ab, die uns an den angeführten Psalmstellen

ergreift. Der Schwerpunkt liegt nicht in der
Beantwortung der Frage, warum man unverdient leiden müsse,
sondern im wahrhaftigen Kampf, in der ganzen Intensität, mit der
immer wieder das Problem neu gestellt wird.

Und weil am Ende doch die subjektive Wahrhaftigkeit eines
Menschen allerbestes Teil ist, besser als noch so viele nette,
rundliche und rechtwinklige Weisheiten und Wahrheiten, die
wir einander zuwerfen und auffangen, weiter kolportieren und
nachschwatzen, darum ist Hiob immer aktuell. Heute noch
raucht der Berg, der da aufgewühlt wurde.

Trotzdem lohnt sich die Mühe, auch das Resultat zu
betrachten und zu würdigen, welches endlich gegeben wird.

3. Die Lösung

Die Betrachtung einzelner Stücke würde zeigen, wie reich
an Ansätzen zur Lösung des Problems die Streitreden von
Kapitel 3 bis 37 sind. Namentlich müsste darauf hingewiesen
werden, wie viel Kluges und Weises die Freunde Hiobs für
sich haben, wie dagegen Hiob bei allem Mangel an « Wahrheiten

» das eine für sich hat : er erschüttert durch ungeheuchelte
Wahrhaftigkeit. Denn gewiss lässt der Dichter die Freunde

1464



sehr viel Tiefes und Richtiges sagen, und Hiob weist in bitterm
Hohne manches ab, das ernst zu nehmen ist. So könnte einer,
der nicht ständig bedenkt, dass für den Autor nur die subjektive
Wahrhaftigkeit und Innerlichkeit etwas gilt, wohl den Eindruck
gewinnen, als wäre er oft tief ohne sich seiner Tiefe recht be-
wusst zu sein. Dies ist namentlich da der Fall, wo der Gedanke
hervorbricht, dass der Smn des Leidens in der Erziehung des
Menschen liegt. Aber Hiob ist ja von Anfang an « unsträflich
und rechtschaffen, gottesfürchtig und dem Bösen feind», und
er kann diese Lösung nicht annehmen. Das Ethos ist befriedigt,
das Pathos allein ist da. So ist das Problem bei allem Protest

gegen das Judentum doch rein jüdisch.
Hiob ist ein « Gerechter». Das verkennen die Freunde, und

dies ist innerhalb des Gedichtes ihre Schuld. Nicht einmal die
großartige Vision des Eliphas kann von da aus auf das Selbst-
bewusstsein des Hiob einen Eindruck machen (4, 12—21).
Ebensowenig als das Schlusswort der ersten Rede des Eliphas:

« 0 glücklich der Mann, den Gott zurecht weist
So verschmähe nicht die Zucht des Allmächtigen.
Denn er verwundet, doch er verbindet auch;
er zerschlägt, und seine Hände heilen wieder.

Der Verheerung und Teuerung kannst du lachen,
und die wilden Tiere brauchst du nicht zu fürchten.
Denn mit des Feldes Steinen bist du im Bunde,
und die wilden Tiere sind mit dir befreundet.
Du wirst erfahren, dass wohlbehalten dein Zelt;
und musterst du deine Fluren, so vermissest du nichts.
Du wirst erfahren, dass deine Nachkommen zahlreich sind,
und deine Sprossen wie das Gras der Erde.
In Vollreife gehst du zum Grabe ein,
gleichwie die Garbe zur Tenne hinauf kommt zu ihrer Zeit.»

Wenn wir diese Worte im Geist des ganzen Buches lesen,

so müssen wir sagen : Das ist recht schön geredet, aber es trifft
nicht zu, weil unser Held nicht einer ist, der zurechtgewiesen
werden muss. Er ist des Heiles würdig, und seine Freunde
reden an ihm vorbei.

Hiob ist nicht sittlich erlösungsbedürftig. Darum ist die
Dichtung auch überwiegend pathetisch. Von dieser Voraussetzung

aus ist sein erschütternder Pessimismus und sein

1465



Zweifel an Gottes Gerechtigkeit auch keine Sünde. Hingegen
fehlen die Freunde, die Gott zu liebe Unrecht reden.

Aber eben : unter höhern sittlichen Gesichtspunkten müssen
wir Hiobs Selbstbewusstsein als falsch bezeichnen. Das Hiobs-
problem, dass ein absolut Gerechter so leidet, löst sich für uns
auf, denn solche Gerechte gibt es nicht. Die Freunde haben
recht, nur nicht so und darum, wie sie es meinen. Und wenn
das Urteil über Hiob von einem höhern Standort aus ähnlich
lautet wie das seiner Freunde, dass er nämlich vor dem heiligen
Gott ein Sünder ist: so summt uns das ernsthaft-spassige Wort
in den Ohren, dass diese Freunde « gescheiter sind als sie selber,
freilich auch viel dümmer als sie selber».

Die im Rahmen der Dichtung gültige Antwort auf Hiobs
Frage finden wir — authentisch genug — in den Reden Jahwes
am Schlüsse. Der Held muss sie anerkennen. Vor ihr beugt er
sich : « Einmal habe ich geredet und zweimal werde ich es nicht
wieder tun ». Und nach einer neuen Rede zum Schluss : « Darum

widerrufe ich und bereue in Staub und Asche. »

Was antwortet Jahwe? Feinsinnig hat namentlich Rudolf
Otto in seinem Buche Das Heilige diese Reden besprochen. Er
macht darauf aufmerksam, dass die Antworten nicht rational
sind, nicht etwa in einem Hinweis auf höhere Zwecke bestehen,
die nur Gott bei der Schöpfung und Regierung der Welt kennt.
Dagegen ist das, was wir hören, durchaus irrational, es kommt
aus einem Abgrund religiösen Erschauerns und überzeugt nur
das Gemüt. Hiob wird überwunden durch das reine Geheimnis,

das Mysterium, das Wunderbare der Schöpfung, das seinen
deutlichsten Ausdruck gerade im Monströsen, Fürchterlichen
findet.

Man macht sich freilich im Anfang beinahe auf eine
teleologisch rationale Erklärung gefasst, oder doch zum wenigsten
erwartet man einen Hinweis auf das Uber an reiner Vernunft
und reiner Güte Gottes. So bei der prachtvollen Schilderung
der Weltschöpfung: als Gott die Maße der Erde bestimmte
und die Meßschnur spannte, als er unter dem Jubel der
Morgensterne die Pfeiler der Erde einsenkte, ihren Eckstein
hinwarf; als er hinter Toren das Meer verschloss und sie öffnete
und wiederum die stolzen Wogen bannte; im}Hinweis auf das

1466



Morgenrot und die verborgenen Kammern von Licht und
Finsternis, Regen und Schnee. Schließlich, wenn Hiob gefragt
wird, ob er die Bande der Pleiaden und des Orion knüpfen
könne, ob er den Tierkreis samt dem Bären herausführe und
die Gesetze des Himmels kenne, dann steht uns auf den Lippen
was die Psalmen in allen Tonarten zum Ausdruck bringen: dass
bei Gott allem Weisheit und Verstand ist.

Dahin mag wohl die Absicht zielen. Aber gewiss noch
darüber hinaus. Wir sollen überwunden werden durch die
dämonische Rätselhaftigkeit, das schlechterdings Unsagbare und
Unfassbare an Gott, das ebenso unter als über aller menschlichen

Vernunft zu sein scheint. Das wird sofort deutlich bei
der Schilderung der wilden Tierwelt. Da marschieren auf die
Löwin und ihre nach Beute gierigen Jungen, die Raben, die
zu Gott schreien; rätselhaft ist das Leben der Gemsen im
Gebirge, in unbändigem Freiheitstrieb spotten Wildesel und Wildochs

aller vernünftigen Bändigung. Dann die Straußin mit
ihrem Fittich und dem schnellen Lauf, aber ohne Liebe zu
ihren Jungen, ohne alle Klugheit; dann das Ross, mutig und
des Krieges froh. Oder was kann man bloß vernünftigerweise
anfangen mit dieser unvergesslichen Stelle:

« Fliegt auf dein Geheiß der Adler so hoch,
bringt er auf dein Geheiß in den Bergen an sein Nest?
Auf Felsen wohnt und horstet er,
auf der Felsen Zacke und Hochwacht.
Von dort erspäht er den Fraß;
in weite Ferne blicken seine Augen.
Und seine Jungen schlürfen Blut,
und wo Erschlagene sind, da ist er.»

Aber noch ist der Höhepunkt nicht erreicht. Er liegt in der
Schilderung des Behemoth und des Leviathan. Es sprechen
zwar Gründe dafür, dass gerade diese Stellen über die ms
dämonisch Erhabene, ins furchtbar Kosmische gezeichneten
Tiere (Nilpferd und Krokodil), von einem Spätem eingeschoben
sind. Allein Rudolf Otto sagt mit Recht, «dass der Einschiebende

die Pointe des ganzen Abschnittes ausgezeichnet
gefühlt hat. »

Wir sollen freilich staunen, bewundem, klein werden vor
dem Allmächtigen, aber nicht, indem wir Weisheit oder Klug-

1467



Keit ahnen, die von derselben Qualität ist wie die menschliche,
nur quantitativ unendlich. Nein, erschrecken sollen wir vor
dem erhaben Grauenvollen an Behemoth und Leviathan, das

uns ein Hinweis ist auf die andere Qualität Gottes und seine
für uns Menschen fürchterliche Willkür und Heiligkeit. Unser
Verstand soll nicht befriedigt werden, er soll einfach
überwältigt still stehen. Nicht der Mensch herrscht hier über die
Tiere kraft seines Geistes, es hat dem Schöpfer gefallen, gerade
das Scheußlichste über alles zu setzen:

« Auf alles Hohe sieht Leviathan herab.
Ein König ist er über alle stolzen Tiere. »

Das Mysterium wird unter Furcht und Zittern bewundert;
es zieht, schauervoll wie es ist, doch an. Hiobs Seele schweigt
nicht nur, sie wird von Erhabenheit gesättigt und gedemütigt.
Er muss den Selbstwert dieser Dinge anerkennen, ohne ihn zu
begreifen. Darin liegt — ohne dass er am Wert der menschlichen

Gerechtigkeit und an der Pflicht zur Gerechtigkeit je
zweifelt — auch die Antwort auf die Frage nach dem Sinn
des Leidens beschlossen. Der Mensch darf nicht hadern mit
dem Allmächtigen.

Aber nicht weniger als die Tiefe des Pathos und die originale
Religiosität des Werkes verdient sein ungebrochener sittlicher
Heroismus unsere Bewunderung.

4. Gehalt und Form

Der Gehalt, den wir soeben darzustellen versuchten, ist nun
gerade hier nicht zu trennen von der Form. Nichts kann so sehr
das Eigentümliche unserer Dichtung und damit aller
hebräischorientalischen Dichtung zerstören, als wenn wir eine Scheidung
zwischen Inhalt und Form machen. Es ist allein unser
Unvermögen, dem raschen Wechsel von Bildern und Anschauungen

zu folgen, das uns nötigt, aus einer verwirrenden Fülle
von Stimmungen, Fragen, Gleichnissen den verbindenden
Gedanken zu suchen oder nachdenklich da im Geiste ordnende,
scharfe Konturen zu ziehen, wo doch nur Farben und
Farbenübergänge sind. So etwas müssen wir wieder zu vergessen
suchen, ob es auch einmal nötig war. Nachher erst, wenn es

zur stillen, unaufdringlichen Selbstverständlichkeit geworden

1468



ist, kann auch der volle Genuss am farbenreichen Bilde
stattfinden.

Es sei hier an eine Stelle in den Anmerkungen Goethes

zum Westöstlichen Divan erinnert, der auch für unser Werk
aufhellend ist. Hier wird im Abschnitt über Urelemente in der
orientalischen Poesie darauf aufmerksam gemacht, dass dem
Semiten fast nichts begegnen kann, das sich nicht auf irgendeine
Weise mit den Haustieren und den natürlichsten
Lebensbedingungen verbinden ließe: mit Kamel, Pferd, Schaf, Berg
und Wüste, Fels und Sand, Fluss und Meer, Kraut und Baum,
Horizont und Firmament. Die überraschendsten Assoziationen
sind da natürlich; ursprünglich und schlagend wirkt, was bei
uns oft den Beigeschmack des Gezwungenen und Gesuchten
haben wird.

Wir brauchen nur unsern Text aufzuschlagen, so werden wir
mit beiden Händen nach Beispielen greifen können. Da fordert
Hiob (6, 2—4) auf, dass man seinen Unmut wöge und sein Leid
auf die Wage lege; es befindet sich schwerer als der Sand am
Meer; darum gehen die Worte irre; denn des Allmächtigen
Pfeile stecken in ihm, deren brennendes Gift seine Seele
einsaugt. In sechs kurzen Zeilen vier Bilder: der Kaufmann mit
der Wage, das Land am Meer, der Irrende in der Einöde,
der vergiftete Pfeil des Feindes. In den nächsten sechs Zeilen
wird der Schmerz geschildert. Statt dass Tränen fließen und
Schweiß strömt, marschieren ganz ungezwungen auf: der
Wildesel auf grüner Weide, der Stier bei seinem Mengfutter,
die salzlose Speise, das fade Eiweiß, unreine Nahrung. Hie
und da, wie zufällig eingeschoben, sind uns die «Wimpern
der Morgenröte», « die Tage, die dahinfahren wie ein Weberschiff»,

« ein Mann, der Lästerung trinkt wie Wasser»,
reizvolle Wendungen; aber gehäuft wirkt das für uns ermüdend,
einschläfernd, abstumpfend, weil wir weniger mit den Augen
zu denken gewohnt sind als der Hebräer. Relativ selten wird
bei einem Bilde länger verweilt, wie es unserm Schönheitssinn
am angenehmsten ist. Aber wie eindrücklich haftet dann die
Anschauung im Gedächtnis So wenn etwa Hiob seine Freunde
mit dem treulosen Bach in der Wüste vergleicht, dessen Rinnsale

zu Zeiten angeschwollen sind von Wasser, Schnee und Eis

1469



und die Ufer überschwemmen; aber dann, getroffen von der
Sonnenglut, schwinden sie, winden träge ihren Lauf, versickern
unterm Sande und enttäuschen die Karawanen aus Tema und
Saba. So auch, wenn Hiob seine erste Klage anhebt: wer
schauderte nicht ob jener Nacht der Finsternis, des
Wolkendickichts, die sich nicht einreihen darf in die Zahl der Tage
und Monde, ohne Jubelruf in der Stille, ohne Stern, ohne
Morgenrot, ohne Fruchtbarkeit, verschlungen vom Rachen des
Leviathans

So gilt es eben, sich hineinzufühlen und hmemzulesen in
den fremden Geist, bis das Auge nicht mehr geblendet ist vom
freien Licht, das Ohr nicht mehr verwirrt von den vielen Klängen,

bis wir die weite Steppe sehen, die in wenigen Tagen von
grünem Gras und Blumen übersät ist, bis wir die Sterne singen
hören am nächtlichen Himmel, bis die Anschauung Gedanke
wird, die Sprache selber Gehalt. Gerade das, was uns am
Anfang am meisten Mühe macht, die Breite, das immer neue
Aufhäufen von Personifikationen und Tropen, ist schließlich
nicht zu trennen vom hohen Schwung und dem rauschenden
Pathos der Gedanken.

INNERTKIRCHEN PAUL MARTI

1470


	Das Buch Hiob

