
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 22

Artikel: Angelus Silesius 1624-1677

Autor: Bänninger, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANGELUS SILESIUS
1624-1677

Ein in Schlesien'eingewanderter polnischer Edelmann und
Protestant, Stanislaus Scheffler, will seinem Sohn die
sorgfältigste Bildung seiner Zeit verschaffen, lässt ihn das Breslauer
Gymnasium durchlaufen, sodann in Straßburg und Leyden
studieren — wonach Johannes zu Padua die Würde eines
Doktors der Medizin und der Philosophie erwirbt. So gekrönt,
kehrt er zurück in die schlesische Heimat und wird in kurzem
Arzt am Herzoglichen Hofe zu Öls — das ist der erste Teil
dieses Poetenlebens. Drei Jahre später verlässt er seinen Posten,

genau im 28. Lebensjahr, wenige Monate nach dem Tod seines
älteren Freundes Franckenberg; und im Juni 1653 tritt er
unter öffentlichem Bekenntnis in Breslau zur römisch-katholischen

Kirche über, in deren Dienst er später als Priester und
streitbarer Schriftsteller bis zu seinem Tode verbleibt. Das
ist das Zweite. Im Einzelnen wissen wir wenig von seinem
Erdengang; aber es scheint, dass er seme Mannesjahre trotz
hoher Ehren einsam und freudlos verbrachte. Zuletzt finden
wir ihn leidend im Hospital zu St. Matthias in Breslau, als
einen « zwar Leiblich, auß Liebe aber auch Geistlich erkrankten,
und von aller anderer Geistlicher Blumen Geruch- oder
Erquickung verlassenen », wie er selber schreibt. Er starb daselbst
53 jährig.

Seinem eigentlich dichterischen Werk waren nur wenige
Jahre vor und nach seiner Konversion gewidmet. Genaue
Zeiten haben sich bis heute nicht feststellen lassen. Ellinger,
in seiner Textausgabe des Cherubinischen Wandersmanns (Halle
1895) möchte auf Grund der geistigen Haltung nachweisen,
Scheffler müsse ihn vor dem Ubertritt, die geistlichen Lieder
aber zur Hauptsache nachher verfasst haben. Beide Sammlungen

erschienen 1657 im Druck, mit ausdrücklicher
Genehmigung der katholischen Zensur, und zwar fünf Bücher Sprüche,
damals Geistreiche Sinn- und Schlussreime tituliert; von den
Liedern, genannt Heilige Seelenlust oder Geistliche Hirtenlieder
der in ihren Jesum verliebten Psyche, das 1.—3., bald darauf das
4. Buch. — Schefflers Dichtung war damit im wesentlichen

1331



abgeschlossen. Nur noch das 5. Buch der geistlichen Lieder
und das sechste des Wandersmanns folgten in langen
Abständen, beide die Bedeutung der frühern nicht erreichend.
Noch geringer ist der dichterische Wert der Sinnlichen Beschreibung

der vier letzten Dinge, 1674 erschienen, die vom Tod, vom
jüngsten Gericht, von der ewigen Pein der Verdammten und
den ewigen Freuden der Sehgen handelt. Was etwa im 4.Teil
noch Schönes ist, vergällt uns geistliche Härte und Tugendhochmut

im übrigen. Es gibt zu denken, dass der kühne und,
wie es scheint, hochstehende Dichter des Cherubinischen
Wandersmanns in seiner Spätzeit zum eifernden Fanatiker
wurde, sowohl in seinen dichterischen Produktionen als in den
konfessionellen Streitschriften. Offenbar hat der alternde
Mensch nicht halten können, was der junge versprach, als er
sagte:

Lieb' ist der weisen Stein: sie scheidet Gold auß Koth,
Sie machet nichts zu jchts, und wandelt mich in Gott.

Aber es ist nicht recht, ihm solche Inkonsequenz
vorzuwerfen. Dichter und Prophet dürfen nicht miteinander
verwechselt werden. Scheffler hatte nicht eine mächtige, selbst-
bewusste Persönlichkeit in den Dienst der Menschheit zu
stellen, sonst hätte er sich nicht aus einer konfessionellen
Bindung in die andere gerettet. Er war auch kein sich selbst
prüfender Denker, der als solcher sich treubleiben wollte — sondern
offensichtlich eine passive Natur, reizbar und wenig überlegend,
kein Willensmensch, leicht vom stärksten Strome mitgerissen;
ja auch als Dichter teilweise nicht autonom erscheinend, wenn
wir seine enge Abhängigkeit von andern, z. B. Daniel von Czepo
bedenken. Dennoch aber der fromme Gestalter, in dem das

Wort gärte, brauste und zur Tat wurde.
Im Cherubinischen Wandersmann herrscht in erster Linie die

religiöse Spekulation, im wörtlichen und abgeleiteten Sinne,
das Schauen und Denken des Gott-Wesens bis in die letzten
Konsequenzen, in seinen Beziehungen zum Menschen, zu aller
Kreatur, zur ganzen Schöpfung, zu sich (d. h. Gott selbst), zu
allem und jedem, wozu gleichsam der Spruch passt:

Der Abgrund meines Geists rufft immer mit Geschrey
Den Abgrund Gottes an: Sag welcher tieffer sey?

1332



Die Heilige Seelenlust ist demgegenüber die rein lyrische
Auseinandersetzung der „verliebten Psyche" mit ihrem Herrn. Hier
scheinen nur noch zwei Wesen zu sein, Jesus der Bräutigam,
und die Seele, die nach ihm schreit. In einförmigen, uns heute
fast nicht mehr erträglichen Strophenfolgen wird diese Sehnsucht

stets aufs neue bekannt — man muss gestehen, immerhin

mit einem erstaunlichen Reichtum von Klängen und Bildern.
Mein Freund ist wie ein Röselein,
Wohlriechend, schön, außbündig fein;
Ist mit deß Himmels Tau begossen.
Viel Dornen haben ihn umbschlossen.

Mein Freund ist wie ein Täubelein,
Sanftmutig, liebreich, weiß und rein;
Betrübt niemand, erfreuet alle,
Ist ohne Falsch, hat keine Galle.

Eine ganz andere Welt tut sich da auf, eine ganz andere
Stimme scheint zu tönen. Aus dem stolzen, denkerischen
Betrachter ist einer geworden, der sich in Liebe verzehrt, nach
dem einzig Geliebten, der doch nicht in dieser Zeit gefunden
wird. Wie kann ein Mensch sich so verwandeln, und so bald?
Das ist sein Geheimnis, das er mit ins Grab nimmt. — Übrigens

steht ja diese Erscheinung in der geistlichen Literatur nicht
vereinzelt da.

Es ist bezeichnend, dass Schefflers Lieder, so überschwenglich
und süßlich sie oft sein mögen, sich einst großer Beliebtheit

erfreuten und auch in protestantischen Gesangbüchern
zahlreich Aufnahme fanden. Den Cherubinischen Wandersmann
aber vergaß man bald. Leibnitz war für lange hinaus der einzige
und letzte Geist von Rang, der sich nachweislich *mit ihm
beschäftigte. Dass die Sprüche nicht volkstümlich werden konnten,

begreifen wir; aber auch die reifen Geister des 18.
Jahrhunderts beachteten ihn nicht. Lessing grub Logau aus,
Scheffler entging ihm: und gewiss nicht zufällig, sondern aus
inneren Gründen. Auch Goethe scheint das Buch nicht
gekannt zu haben. Es blieb den Romantikern, vorab Friedrich
Schlegel, vorbehalten, auf den Schlesier hinzuweisen. Schopenhauer

pries ihn als den « unabsehbar tiefen » und war da einig
mit seinem verhassten Gegner Hegel! Seitdem verstummte das

1333



Lob nicht mehr, und die Leser der Sinn- und Schlussreime sind
jetzt wohl so zahlreich wie einst die Freunde der Heiligen Seelenlust.

Inwiefern diese Wirkung in die Tiefe geht, ob gerade
unsere Zeit den Geist des Wandersmanns erfassen kann, soll
hier nicht entschieden werden, ist auch nicht wichtig. Schön
ist es ja, dass er jetzt gelesen wird, mögen Lesen und Wesen
noch so weit auseinander sein. — Sieht man freilich genauer zu,
prüft man Zeile für Zeile, was denn in diesem Buche steht,
so dünkt es einen, immer noch werden wenige bis zu den
letzten Gedankengründen mitgehen können und wollen, die
sich da auftun. Doch sind wir vielleicht heute offen genug,
wenigstens die dichterischen Kräfte zu fühlen, die da am Werke
waren.

Schefflers Wandersmann spiegelt (am deutlichsten im 1., 2.
und 5. Buch) eine Religiosität wieder, die im 17. Jahrhundert
in kleinern Zirkeln sich aussprach, sich auch mit Böhmes
Gedanken berührte, jedoch in deutschen Landen ihre mächtigste
Entfaltung mehr als drei Jahrhunderte früher hatte, zur Zeit
Meister Eckharts. Da galt eine Botschaft von der Edelkeit der
Seele und von der Verwandlung in Gottes Wesen, wie sie im
Alltag nicht Raum hat. Jedoch, ob Ordensleute oder Laien,
darum scheint Eckhart sich nicht gekümmert zu haben; er
lehrte, wie es ihn trieb. Es ging aber durch das ganze Volk
ein Hauch und eine Ahnung dessen, was des Meisters Worte
bedeuteten: « Ich han ouch mê gesprochen, daz eine kraft in
der sêle ist, diu berüeret niht zît noch fleisch In dirre kraft
ist got alzemâle grüenende und blüende in aller der freude und
in aller der ère daz er in im selber ist. Wan der êwige vater
gebirt sînen ewigen sun in dirre kraft âne underlaz ...» —
Eckharts Lehre wurde nach seinem Tode in wesentlichen
Punkten als ketzerisch erklärt, lebte aber in gemilderter Form
in semen Schülern weiter. Hat Scheffler nur ihre, nicht aber
des Meisters Schriften gekannt? Ellinger ist dieser Ansicht, ja
hält Valentin Weigel, einen Schriftsteller des 17. Jahrhunderts,
für die Hauptquelle des Wandersmanns. Mag nun Scheffler
durch diese ohne jene Bücher angeregt worden sein — die
Kraft, ihren Geist neu zu beleben, wie er's tat, musste aus
ihm selber kommen.

1334



Zwar nicht alle seine Sprüche, wie ich schon andeutete,
gehören diesem Gedankenkreis an. Auch die kirchlich-katholische
Frömmigkeit seiner Tage hat besonders im 3., 4. und 6. Buch
ihre Blüte getrieben, mitten unter den andern. Zwei geistige
Welten stehen da seltsam gegeneinander, durchdringen sich
auch manchmal. Im ganzen herrscht in der « kirchlichen »

Sphäre ein unterwürfiger, fast knechtischer Sinn, etwa wie in
der Heiligen Seelenlust, in der « überkirchlichen » frohe Zuversicht

in die königliche Bestimmung der Seele, und oft unerhört
verwegenes Denken. Von den Sprüchen, welche der
Eckhartischen Sphäre am nächsten stehen, mag hier noch einiges
gesagt werden. — Zwei Hauptgedanken werden da unermüdlich
vorgetragen : die Berufung des Menschen zu höchsten Dingen,
zur Gotteskindschaft, ja zur Vergottung; und die Bereitung der
Seele zu solchem Ende. Denn sie ist, verstehen wir's recht,
der Schauplatz all dieses Geschehens. Eckhart, als Prediger
und Erzieher, hatte das Hauptgewicht auf das Zweite, auf die
Schilderung der Abgeschiedenheit, Gelassenheit, Lauterkeit
der Seele gelegt, auf dass sie die Geburtsstätte Gottes werde.
Auch Scheffler lehrt den Pfad; viele seiner schönsten Sprüche
gelten dem Bild der geistlichen Armut, des seligen
Stilleschweigens, der Seele, die jenseits alles Willens steht.

Ich weiß nicht was ich sol Es ist mir alles Ein :

Ort, Unort, Ewigkeit, Zeit, Nacht, Tag, Freud und Pein.

Du mußt gantz lauter seyn, und stehn in einem Nun,
Sol Gott in dir sich schaun, und sänfftiglichen ruhn.

Aber mit besonderem Eifer, vielleicht um der plastischen
Möglichkeiten willen, verweilt Scheffler beim Träum und Bild
vom Gottmenschen; die Seele, die sich am tiefsten erniedrigt,
wird auch das Höchste erreichen, an der Seite des Höchsten
sitzen. Uralter « heidnischer » Glaube klingt auf, wo der Beter
und Opferer göttliche Kraft erlangte, ja die Gottheit in seine
Dienste zwang. — Solch Undenkbares wird auch im Wanders-

mann als selbstverständlich fort und fort verkündigt. Einige
werden staunen oder lächeln, einige erschrecken vor diesen
Stimmen, die uns heute, Frommen wie « Nichtfrommen »,

gleicherweise fremd sind. Merkwürdig genug auch, dass sie
einst dem katholischen Zensor nicht anstößig waren. Vielleicht

1335



schien es ihm nur ein poetisches Spiel und in seiner Paradoxic
der Kirche nicht mehr gefährlich — und damit mochte er wohl
recht haben. Denn es war ein Dichter, der da sprach:

Ich bin so breit alß Gott, nichts ist in aller Welt,
Daß mich (0 Wunderding) in sich umbschlossen helt.

Nimm, trink, soviel du wilt und kanst, es steht dir frey:
die gantze Gottheit selbst ist deine Gasterey.

Gott mag nicht ohne mich ein eintzigs Würmlein machen:
Erhalt' ichs nicht mit Ihm, so muß es stracks zukrachen.

Bin ich nicht adelich! die Engel dienen mir,
Der Schöpfer buhlt umb mich und wart für meiner Thür.

Und dann der aus Schopenhauer wohlbekannte Spruch:
Ich weiß, daß ohne mich Gott nicht ein Nu kann leben,
Werd' ich zu nicht, Er muß von Noth den Geist auffgeben.

Wer will da eine Deutung versuchen? Wir können nur
sagen: Es ist zeit- und raumloses Sein, das hier gemeint ist;
alles das ist ein Schauen, ein Bild der « Uberformung»,
jenseitigen Lebens, mit irdischen Mitteln dargestellt. Erfasst oder
anerkennt solch schauendes Denken der heutige Kirchenlehrer?
der Freigeist? der Philosoph? der einfach Fromme? Vielleicht
keiner mehr. Es bleibt uns nichts übrig, als diese Bilder der
Uberwelt zu nehmen wie sie sind und nicht mit unserer Klugheit

daran zu rühren. Denn es schimmert ein Ganzes durch,
das sich nicht schrittweise erklärt.

Noch viel anderes hat Scheffler betrachtet; ein bunter
geistlicher Teppich ist da gewebt, von dem hier nicht entfernt ein
Begriff gegeben werden kann. Nur auf ein Wichtiges sei
hingewiesen. Dem Gottesverhältnis tritt das Weltverhältnis gegenüber.

Soll Erde und Erdenleben bejaht oder verneint werden?
Darauf gibt es doppelte Antwort. Auf der Stufe der
Vorbereitung will sich der Suchende von allem Geschaffenen
lösen, will Abgeschiedenheit, um des Ungeschaffenen willen.
Das Irdische erscheint als böse, muss überwunden, verleugnet
werden. — Aber siehe da! Je mehr er in Gottes Tiefe dringt,
lernt er, dass vor ihm alle Geschöpfe und aller Werke gleich
sind, dass seme Liebe keine Grenzen kennt. Drastisch sagts
Scheffler in diesem Spruch:

1336



Gott hat nicht Unterscheid, es ist Ihm alles ein:
Er machet sich soviel der Flieg' als dir gemein.

Diesen Weg muss auch der Mensch gehen — zurück zur
Kreatur, die er einst gescheut hatte. Wie einst der irdische,
so muss nun auch noch der geistliche Hochmut und alle Angst
vernichtet werden. Der ferne Wanderer kehrt wieder in die
Welt, von der er ausging. Er weiss, hier muss er sein Werk
vollbringen, das Gesetz erfüllen, welches er ergründet hat.
Klingt es nicht wie die Vollendung aller Sitte, wenn es heißt:

Mensch, alles liebet dich: umm dich ists sehr gedrange:
Es lauffet allß zu dir, daß es zü Gott gelange.

Der Mensch als Bote Gottes, der Mensch als Erlöser aller
Geschöpfe — das ist viel; und ja wohl viel mehr, als er jemals
leisten kann. Und doch sollen wir's nicht vergessen. — Schmerzlicher,

irdischer, wie von einem, der noch unterwegs ist —
zugleich aber feierlich alles umspannend, tönt es von der Gegenseite:

Wer selbst nicht alles ist, der ist noch zu geringe,
Daß er dich sehen sol Mein Gott und alle dinge.

Der Cherubinische Wandersmann ist das merkwürdigste
religiöse Brevier, das die Deutschen besitzen, vielleicht die neuere
Literatur überhaupt. Heute, nach beinahe dreihundert Jahren,
steht es in herrlichster Frische da, frischer als vieles, was
jünger ist. Sicher erfüllt dies Buch in semen guten Partien
jetzt noch die Aufgabe, die ihm Scheffler selber bescheiden
zudachte, wenn er hoffte, seme Sprüche würden « dem günstigen
Leser, im Fall er in den Lehrern der geheimen Gottes-Weiß-
heit bekandt ist, nicht alleine nicht frembde; sondern auch Lieb
und Angenehm seyn : m dem er hier als in einem kurtzen
Begriff wird finden, was er bei jhnen nach der länge gelesen, oder
ja selbst durch gnädige Besuchung Gottes in der That ge-
schmäkket und empfunden hat. » So ist es auch : Scheffler hat
die in seinen Tagen nur noch verworren und fern klingende
Rede deutscher Mystik aufs neue und unzerbrechlich als Wort
geprägt — das man fröhlich hören mag, auch ohne jene alten
Weisen zu studieren. Ein anderes ist freilich das Zeugnis des
Meisters, und ein anderes des Jüngers dichterische Lust. Denn-
noch vermöchte Eckhart in des Schlesiers « echten», d.h. auf

1337



eigener Verantwortung beruhenden Sprüchen seinen Geist zu
spüren — der ja auch wiederum nicht sein eigen ist, sondern
allgemeines Licht. Hat doch der große Prediger selbst gesagt,
so liest man : « Wizzent, daz diu sêle daz êwige wort baz
bekennet denne alle meister geworten künnen. »

KONRAD BANN INGER

Zur Literatur. Eine kritische Gesamtausgabe der Dichtungen Schefflers
gibt es nicht. Der' beste Ersatz hiefür sind vorläufig G. Ellingers
Einzelausgaben des Cherubinischen Wandersmanns und der Heiligen Seelenlust (Verlag
Niemeyer). In heutiger Schreibung hat vor Jahren Wilhelm Bölsche den
Wandersmann (bei Diederichs) samt einer feinen geistesgeschichtlichen Studie
erscheinen lassen. Sodann gibt es von diesem Werk bekanntlich zahlreiche
gekürzte Ausgaben, die sich freilich nicht immer an den Rahmen der sechs

Bücher halten, was doch anzustreben ist. In diesem Sinn ist z. B. die Ausgabe

des Sickingen-Verlags, welche die ausgewählten Sprüche in Gruppen
neu ordnet, verfehlt. Und ebenso weckt H. L. Held, in der wortreichen
Einleitung seiner Ausgabe „sämtlicher poetischer Werke" des Angelus Silesius
(bei 0. C. Recht, 1922), recht wenig Vertrauen, wenn er eine Neuausgabe des
Cherubinischen Wandersmanns ankündigt, in der „die Verse seiner sechs Bücher
zu 96 Lehrtraktaten geordnet" sein sollen, mit dem Zwecke „den
Cherubinischen Wandersmann als den einheitlichen Ausdruck einer an sich
widerspruchslosen mystischen Weltanschauung zu erweisen". Wir hoffen denn
doch, es finde sich der gute Geist, den Angelus Silesius vor diesem
didaktischen Ubereifer zu bewahren, der nur schaden kann. B,

1338


	Angelus Silesius 1624-1677

