Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 22

Artikel: Angelus Silesius 1624-1677

Autor: Banninger, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748488

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANGELUS SILESIUS
1624—1677

Emn in Schlesien” eingewanderter polnischer Edelmann und
Protestant, Stanislaus Scheffler, will seinem Sohn die sorg-
filtigste Bildung seiner Zeit verschaffen, lisst ithn das Breslauer
Gymnasium durchlaufen, sodann m Straflburg und Leyden
studieren — wonach Johannes zu Padua die Wiirde eines
Doktors der Medizin und der Philosophie erwirbt. So gekrént,
kehrt er zuriick in die schlesische Heimat und wird in kurzem
Arzt am Herzoglichen Hofe zu Ols — das ist der erste Teil
dieses Poetenlebens. Drei1 Jahre spiter verldsst er seinen Posten,
genau 1m 28. Lebensjahr, wenige Monate nach dem Tod seines
dlteren Freundes Franckenberg; und im Juni 1653 tritt er
unter 6ffentlichem Bekenntnis in Breslau zur rémisch-katho-
lischen Kirche iiber, in deren Dienst er spiter als Priester und
streritbarer Schrifisteller bis zu seinem Tode verbleibt. Das
ist das Zweite. Im Einzelnen wissen wir wenig von seinem
Erdengang; aber es scheint, dass er seine Mannesjahre trotz
hoher Ehren einsam und freudlos verbrachte. Zuletzt finden
wir 1thn leidend im Hospital zu St. Matthias in Breslau, als
emen ¢« zwar Leiblich, auf3 Liebe aber auch Geistlich erkrankten,
und von aller anderer Geistlicher Blumen Geruch- oder Er-
quickung verlassenen », wie er selber schreibt. Er starb daselbst
53;iahng.

Seinem eigentlich dichterischen Werk waren nur wenige
Jahre vor und nach seiner Konversion gewidmet. Genaue
Zeiten haben sich bis heute nicht feststellen lassen. Ellinger,
in seiner | extausgabe des Cherubinischen Wandersmanns (Halle
1895) mochte auf Grund der geistigen Haltung nachweisen,
Scheffler miisse thn vor dem Ubertnitt, die geistlichen Lieder
aber zur Hauptsache nachher verfasst haben. Beide Samm-
lungen erschienen 1657 im Druck, mit ausdriicklicher Geneh-
migung der katholischen Zensur, und zwar fiinf Biicher Spriiche,
damals Geistreiche Sinn~ und Schlussreime tituliert; von den
Liedern, genannt Heilige Seelenlust oder Geistliche Hirtenlieder
der in ithren Jesum verliebten Psyche, das 1.—3., bald darauf das
4.Buch. — Schefflers Dichtung war damit im wesentlichen

1331



abgeschlossen. Nur noch das 5. Buch der geistlichen Lieder
und das sechste des Wandersmanns folgten in langen Ab-
stinden, beide die Bedeutung der frithern nicht erreichend.
Noch geringer ist der dichterische Wert der Sinnlichen Beschrei-
bung der vier letzten Dinge, 1674 erschienen, die vom Tod, vom
jiingsten Gericht, von der ewigen Pein der Verdammten und
den ewigen Freuden der Seligen handelt. Was etwa im 4.Teil
noch Schénes ist, vergillt uns geistliche Harte und Tugend-
hochmut 1m iibrigen. Es gibt zu denken, dass der kiihne und,
wie es scheint, hochstehende Dichter des Cherubinischcn
Wandersmanns in seiner Spitzeit zum eifernden Fanatiker
wurde, sowohl in seinen dichterischen Produktionen als in den
konfessionellen Streitschriften. Offenbar hat der alternde
Mensch nicht halten kénnen, was der junge versprach, als er
sagte:

Lieb’ ist der weisen Stein: sie scheidet Gold auf3 Koth,

Sie machet nichts zu jchts, und wandelt mich in Gott.

Aber es 1st nicht recht, tihm solche Inkonsequenz vorzu-
werfen. Dichter und Prophet diirfen nicht miteinander ver-
wechselt werden. Scheffler hatte nicht eine machtige, selbst-
bewusste Personlichkeit in den Dienst der Menschheit zu
stellen, sonst hitte er sich nicht aus einer konfessionellen Bin-
dung in die andere gerettet. Er war auch kein sich selbst prii-
fender Denker, der als solcher sich treubleiben wollte — sondern
offensichtlich eine passive Natur, reizbar und wenig iiberlegend,
kein Willensmensch, leicht vom stirksten Strome mitgerissen;
ja auch als Dichter teilweise nicht autonom erscheinend, wenn
wir seine enge Abhiangigkeit von andern, z. B. Daniel von Czepo
bedenken. Dennoch aber der fromme Gestalter, in dem das
Wort girte, brauste und zur Tat wurde.

Im Cherubinischen Wandersmann herrscht in erster Linie die
religiose Spekulation, im wortlichen und abgeleiteten Sinne,
das Schauen und Denken des Gott-Wesens bis in die letzten
Konsequenzen, in seien Beziehungen zum Menschen, zu aller
Kreatur, zur ganzen Schopfung, zu sich (d. h. Gott selbst), zu
allem und jedem, wozu gleichsam der Spruch passt:

Der Abgrund meines Geists rufft immer mit Geschrey
Den Abgrund Gottes an: Sag welcher tieffer sey?

1332



Die Heilige Seelenlust ist demgegeniiber die rein lyrische Aus-
emandersetzung der ,,verliebten Psyche’ mit threm Herrn. Hier
scheinen nur noch zwei Wesen zu sein, Jesus der Briutigam,
und die Seele, die nach ihm schreit. In einférmigen, uns heute
fast nicht mehr ertriaglichen Strophenfolgen wird diese Sehn-
sucht stets aufs neue bekannt — man muss gestehen, immer-
hin mit einem erstaunlichen Reichtum von Klingen und Bildern.

Mein Freund ist wie ein Réselein,
Wohlriechend, schén, auflbiindig fein;

Ist mit def3 Himmels Tau begossen,
Viel Dornen haben ihn umbschlossen.

Mein Freund ist wie ein Taubelein,
Sanftmutig, liebreich, weifl und rein;
Betriibt niemand, erfreuet alle,

Ist ohne Falsch, hat keine Calle.

" Eine ganz andere Welt tut sich da auf, eine ‘ganz andere
Stimme scheint zu tonen. Aus dem stolzen, denkerischen Be-
trachter 1st einer geworden, der sich in Liebe verzehrt, nach
dem einzig Geliebten, der doch nicht in dieser Zeit gefunden
wird. Wie kann ein Mensch sich so verwandeln, und so bald?
Das ist sein Geheimnis, das er mit ins Grab nimmt. — Ubni-
gens steht ja diese Erscheinung in der geistlichen Literatur nicht
vereinzelt da.

Es ist bezeichnend, dass Schefflers Lieder, so iiberschweng-
lich und siifllich sie oft sein mégen, sich einst grofler Beliebtheit
erfreuten und auch in protestantischen Gesangbiichern zahl-
reich Aufnahme fanden. Den Cherubinischen Wandersmann
aber vergafl man bald. Leibnitz war fiir lange hinaus der einzige
und letzte Geist von Rang, der sich nachweislichmit thm be-
schiftigte. Dass die Spriiche nicht volkstiimlich werden konn-
ten, begreifen wir; aber auch die reifen Geister des 18. Jahr-
hunderts beachteten ihn nicht. Lessing grub Logau aus,
Scheffler entging thm: und gewiss nicht zufillig, sondern aus
inneren Griinden. Auch ;Goethe scheint das Buch nicht ge-
kannt zu haben. Es blieb den Romantikern, vorab Friedrich
Schlegel, vorbehalten, auf den Schlesier hinzuweisen. Schopen-
hauer pries ihn als den « unabsehbar tiefen» und war da einig
mit seinem verhassten Gegner Hegel! Seitdem verstummte das

1333



Lob nicht mehr, und die Leser der Sinn- und Schlussreime sind
jetzt wohl so zahlreich wie einst die Freunde der Heiligen Seelen-
lust. Inwiefern diese Wirkung in die Tiefe geht, ob gerade
unsere Zeit den Geist des Wandersmanns erfassen kann, soll
hier nicht entschieden werden, ist auch nicht wichtig. Schén
ist es ja, dass er jetzt gelesen wird, mégen Lesen und Wesen
noch so weit auseinander sein. — Sieht man freilich genauer zu,
priift man Zeile fiir Zeile, was denn in diesem Buche steht,
so diinkt es einen, immer noch werden wenige bis zu den
letzten Gedankengriinden mitgehen koénnen und wollen, die
sich da auftun. Doch sind wir vielleicht heute offen genug,
wenigstens die dichterischen Krifte zu fithlen, die da am Werke
waren.

Schefflers Wandersmann spiegelt (am deutlichsten im 1., 2.
und 5. Buch) eine Religiositit wieder, die im 17. Jahrhundert
in kleinern Zirkeln sich aussprach, sich auch mit Bshmes Ge-
danken beriihrte, jedoch in deutschen Landen ihre michtigste
Entfaltung mehr als drei Jahrhunderte frither hatte, zur Zeit
Meister Eckharts. Da galt eine Botschaft von der Edelkeit der
Seele und von der Verwandlung in Gottes Wesen, wie sie im
Allt@g nicht Raum hat. Jedoch, ob Ordensleute oder Laien,
darum scheint Eckhart sich nicht gekiimmert zu haben; er
lehrte, wie es 1hn trieb. Es ging aber durch das ganze Volk
ein Hauch und eine Ahnung dessen, was des Meisters Worte
bedeuteten: « Ich han ouch mé gesprochen, daz eine kraft in
der séle ist, diu beriieret niht zit noch fleisch ... In dirre kraft
ist got alzemale griienende und bliiende in aller der freude und
in aller der ére daz er in im selber ist. Wan der éwige vater
gebirt sinen éwigen sun in dirre kraft 4ne underlaz ...» —
Eckharts Lehre wurde nach senem Tode in wesentlichen
Punkten als ketzerisch erkléirt, lebte aber in gemilderter Form
in seinen Schiilern weiter. Hat Scheffler nur ihre, nicht aber
des Meisters Schriften gekannt? Ellinger ist dieser Ansicht, ja
hilt Valentin Weigel, einen Schriftsteller des 17. Jahrhunderts,
fiir die Hauptquelle des Wandersmanns. Mag nun Scheffler
durch diese ohne jene Biicher angeregt worden sein — die
Kraft, thren Geist neu zu beleben, wie er’s tat, musste aus
ithm selber kommen.

1334



Zwar nicht alle seine Spriiche, wie ich schon andeutete, ge-
héren diesem Gedankenkreis an. Auch die kirchlich-katholische
Frommigkeit seiner Tage hat besonders im 3., 4. und 6. Buch
ihre Bliite getrieben, mitten unter den andern. Zwei geistige
Welten stehen da seltsam gegeneimander, durchdringen sich
auch manchmal. Im ganzen herrscht in der «kirchlichen?»
Sphire ein unterwiirfiger, fast knechtischer Sinn, etwa wie in
der Heiligen Seelenlust, in der «iiberkirchlichen» frohe Zuver-
sicht in die konigliche Bestimmung der Seele, und oft unerhort
verwegenes Denken. Von den Spriichen, welche der Eck-
hartischen Sphéire am nichsten stehen, mag hier noch einiges
gesagt werden. — Zwel Hauptgedanken werden da unermiidlich
vorgetragen: die Berufung des Menschen zu hochsten Dingen,
zur Gotteskindschaft, ja zur Vergottung; und die Bereitung der
Seele zu solchem Ende. Denn sie ist, verstehen wir’s recht,
der Schauplatz all dieses Geschehens. Eckhart, als Prediger
und Erzieher, hatte das Hauptgewicht auf das Zweite, auf die
Schilderung der Abgeschiedenheit, Gelassenheit, Lauterkeit
der Seele gelegt, auf dass sie die Geburtsstitte Gottes werde.
Auch Scheffler lehrt den Pfad; viele seiner schonsten Spriiche
gelten dem Bild der geistlichen Armut, des seligen Stille-

schweigens, der Seele, die jenseits alles Willens steht.
Ich weifl nicht was ich sol! Es ist mir alles Ein:

Ort, Unort, Ewigkeit, Zeit, Nacht, Tag, Freud und Pein.

Du mufit gantz lauter seyn, und stehn in einem Nun,
Sol Gott in dir sich schaun, und sinfftiglichen ruhn.

Aber mit besonderem Eifer, vielleicht um der plastischen
Moglichkeiten willen, verweilt Scheffler beim Traum und Bild
vom Gottmenschen; die Seele, die sich am tiefsten erniedrigt,
wird auch das Hochste erreichen, an der Seite des Hochsten
sitzen. Uralter « heidnischer» Glaube klingt auf, wo der Beter
und Opferer gottliche Kraft erlangte, ja die Gottheit in seine
Dienste zwang. — Solch Undenkbares wird auch im Wanders-
mann als selbstverstindlich fort und fort verkiindigt. Einige
werden staunen oder liacheln, eimge erschrecken vor diesen
Stimmen, die uns heute, Frommen wie «Nichtfrommen »,
gleicherweise fremd sind. Merkwiirdig genug auch, dass sie
einst dem katholischen Zensor nicht anst6fig waren. Vielleicht

1335



schien es thm nur ein poetisches Spiel und in seiner Paradoxie
der Kirche nicht mehr gefihrlich — und damit mochte er wohl
recht haben. Denn es war ein Dichter, der da sprach:

Ich bin so breit alff Gott, nichts ist in aller Welt,
Daf3 mich (O Wunderding) in sich umbschlossen helt.

Nimm, trink, soviel du wilt und kanst, es steht dir frey:
die gantze Gottheit selbst ist deine Gasterey.

Gott mag nicht ohne mich ein eintzigs Wiirmlein machen:
Erhalt’ ichs nicht mit Thm, so muf} es stracks zukrachen.

Bin ich nicht adelich! die Engel dienen mir,

Der Schépfer buhlt umb mich und wart fiir meiner Thiir.
Und dann der aus Schopenhauer wohlbekannte Spruch:

Ich weif, dafl ohne mich Gott nicht ein Nu kann leben,

Werd’ ich zu nicht, Er mufl von Noth den Geist auffgeben.

Wer will da emne Deutung versuchen? Wir kénnen nur
sagen: Es ist zeit- und raumloses Sein, das hier gemeint ist;
alles das ist ein Schauen, ein Bild der « Uberformung», jen-
seitigen Lebens, mit irdischen Mitteln dargestellt. Erfasst oder
anerkennt solch schauendes Denken der heutige Kirchenlehrer ?
der Freigeist? der Philosoph? der einfach Fromme? Vielleicht
keiner mehr. Es bleibt uns nichts iibrig, als diese Bilder der
Uberwelt zu nehmen wie sie sind und nicht mit unserer Klug-
heit daran zu rithren. Denn es schimmert ein Ganzes durch,
das sich nicht schrittweise erklart.

Noch viel anderes hat Scheffler betrachtet; ein bunter geist-
licher Teppich ist da gewebt, von dem hier nicht entfernt ein
Begriff gegeben werden kann. Nur auf emn Wichtiges sei hin-
gewlesen. Dem Gottesverhilinis tritt das Weltverhiltnis gegen-
iiber. Soll Erde und Erdenleben bejaht oder verneint werden ?
Darauf gibt es doppelte Antwort. Auf der Stufe der Vor-
bereitung will sich der Suchende von allem Geschaffenen
I6sen, will Abgeschiedenheit, um des Ungeschaffenen willen.
Das Irdische erscheint als bose, muss iiberwunden, verleugnet
werden. — Aber siche da! Je mehr er in Gottes Tiefe dringt,
lernt er, dass vor ihm alle Geschopfe und aller Werke gleich
sind, dass seine Liebe keine Grenzen kennt. Drastisch sagts
Scheffler in diesem Spruch:

1336



Gott hat nicht Unterscheid, es ist Ihm alles ein:

Er machet sich soviel der Flieg’ als dir gemein.
Diesen Weg muss auch der Mensch gehen — zuriick zur
Kreatur, die er einst gescheut hatte. Wie eimnst der irdische,
so muss nun auch noch der geistliche Hochmut und alle Angst
vernichtet werden. Der ferne Wanderer kehrt wieder in die
Welt, von der er ausging. Er weiss, hier muss er sein Werk
vollbringen, das Gesetz erfijllen, welches er ergriindet hat.
Klingt es nicht wie die Vollendung aller Sitte, wenn es heifit:

Mensch, alles liebet dich: umm dich ists sehr gedrange:
Es lauffet all} zu dir, daf} es zu Gott gelange.

Der Mensch als Bote Gottes, der Mensch als Erloser aller

Geschopfe — das ist viel; und ja wohl viel mehr, als er jemals
leisten kann. Und doch sollen wir’s nicht vergessen. — Schmerz-
licher, irdischer, wie von enem, der noch unterwegs 1st — zu-
gleich aber feierlich alles umspannend, toént es von der Gegen-
seite:

Wer selbst nicht alles ist, der ist noch zu geringe,

Daf} er dich sehen sol Mein Gott und alle dinge.

Der Cherubinische Wandersmann ist das merkwiirdigste reli-
giose Brevier, das die Deutschen besitzen, vielleicht die neuere
Literatur iiberhaupt. Heute, nach beinahe drethundert Jahren,
steht es in herrlichster Frische da, frischer als vieles, was
jiinger ist. Sicher erfiillt dies Buch in seinen guten Partien
jetzt noch die Aufgabe, die thm Scheffler selber bescheiden zu-
dachte, wenn er hoffte, seine Spriiche wiirden « dem giinstigen
Leser, im Fall er in den Lehrern der geheimen Gottes-Weif3-
heit bekandt ist, nicht alleine nicht frembde; sondern auch Lieb
und Angenehm seyn: in dem er hier als in einem kurtzen Be-
griff wird finden, was er bei jhnen nach der linge gelesen, oder
ja selbst durch gnidige Besuchung Gottes in der That ge-
schmikket und empfunden hat.» So ist es auch: Scheffler hat
die in seinen Tagen nur noch verworren und fern klingende
Rede deutscher Mystik aufs neue und unzerbrechlich als Wort
geprigt — das man fréhlich horen mag, auch ohne jene alten
Weisen zu studieren. Ein anderes ist freilich das Zeugnis des
Meisters, und ein anderes des Jiingers dichterische Lust. Denn-
noch verméchte Eckhart in des Schlesiers « echten», d. h. auf

1534



eigener Verantwortung beruhenden Spriichen seinen Geist zu
spiiren — der ja auch wiederum nicht sein eigen ist, sondern
allgememes Licht. Hat doch der grofle Prediger selbst gesagt,
so liest man: « Wizzent, daz diu séle daz éwige wort baz be-
kennet denne alle meister geworten kiinnen.»

KONRAD BANNINGER

Zur Literatur. Eine kritische Gesamtausgabe der Dichtungen Schefflers
gibt es nicht. Der' beste Ersatz hiefiir sind vorliufig G. Ellingers Einzel-
ausgaben des Cherubinischen Wandersmanns und der Heiligen Seelenlust (Verlag
Niemeyer). In heutiger Schreibung hat vor Jahren Wilhelm Bélsche den
Wandersmann (bei Diederichs) samt einer feinen geistesgeschichtlichen Studie
erscheinen lassen. Sodann gibt es von diesem Werk bekanntlich zahlreiche
gekiirzte Ausgaben, die sich freilich nicht immer an den Rahmen der sechs
Biicher halten, was doch anzustreben ist. In diesem Sinn ist z. B. die Aus-
gabe des Sickingen-Verlags, welche die ausgewahlten Spriiche in Gruppen
neu ordnet, verfehlt. Und ebenso weckt H. L. Held, in der wortreichen Ein-
leitung seiner Ausgabe ,,simtlicher poetischer Werke* des Angelus Silesius
(bei O. C. Recht, 1922), recht wenig Vertrauen, wenn er eine Neuausgabe des
Cherubinischen Wandersmanns ankiindigt, in der ,,die Verse seiner sechs Biicher
zu 96 Lehrtraktaten geordnet sein sollen, mit dem Zwecke ,,den Cheru-
binischen Wandersmann als den einheitlichen Ausdruck einer an sich (!) wider-
spruchslosen mystischen Weltanschauung zu erweisen. Wir hoffen denn
doch, es finde sich der gute Geist, den Angelus Silesius vor diesem didak-
tischen Ubereifer zu bewahren, der nur schaden kann. B,

1338



	Angelus Silesius 1624-1677

