
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 19-20

Artikel: Der florentinische Prophet

Autor: Fueter, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER FLORENTINISCHE PROPHET

Das einst intensiv strahlende Farbenbild der italienischen Renaissance ist
unter dem Eindruck der neuesten Weltereignisse in der Vorstellung des großen
Publikums wohl etwas verblasst. Aber auch wer nur flüchtig in Italien gewesen
ist und Florenz gesehen hat, bewahrt eine Erinnerung an Savonarola, den großen
Propheten der Arnostadt (1452—1498), dessen Erscheinung sich so wirksam
von den Gestalten der Medici und Borgia, seinen Zeitgenossen und Mithandelnden,

abhebt. Auch hat die schöne Literatur bis zur jüngsten Zeit sich dieses
dankbaren Gegenstandes oft genug bemächtigt, so dass diese dunkle Kontrastfigur

zu dem sinnen- und kunstfreundlichen Renaissanceleben dem Gedächtnis
der Nachwelt nicht ganz entschwnuden ist.

Wen es nun aber reizte, die Gestalt des Bruders Hieronymus in ihrer
historischen Realität kennen zu lernen, war nicht leicht zufrieden zu stellen.
Der höchst verdienstvolle italienische Historiker Pasquale Villari hatte zwar
ein ebenso gründliches und gewissenhaftes wie gut komponiertes Leben Savo-
narolas geschrieben, das auch in deutscher und englischer Ubersetzung zu
haben war. Aber dies Buch hatte den Fehler, dass es von einem Standpunkt
aus verfasst war, der zu einer beinahe grotesken Beurteilung des dominikanischen

Bußpredigers führte. Villari war nicht nur ein Positivist, was an sich
nichts zu sagen gehabt hätte, sondern er ging auch von der merkwürdigen
Voraussetzung aus, dass Savonarola, damit er als Held betrachtet werden könne,
als ein Vorläufer des Positivismus gelten müsse. Er entdeckt in ihm daher
Symptome wissenschaftlichen Sinns, Vorahnungen modern rationalistischen
Denkens und moralisierenden politischen Urteils, die in Wirklichkeit als solche

gar nicht existieren, vielmehr lediglich als Fragmente mittelalterlicher Gelehrsamkeit

angesehen werden müssen. So zuverlässig auch die Erzählung des
Lebens Savonarolas im allgemeinen bei Villari ist, so ungenügend ist die
gesamte Beurteilung, weil die Kenntnis des mittelalterlichen Milieus fehlt.

Der Münchner Professor Josef Schnitzer, bekannt durch seine modernistische

Haltung, die ihm vor einem Jahrzehnt seine Professur für katholische
Dogmengeschichte an der Münchner Universität gekostet hat, hat uns nun das
Werk geschenkt, das einerseits Villari nach Seiten der Beherrschung des
gelehrten Stoffs vollständig ersetzt und anderseits Savonarola in die richtige
Beleuchtung setzt und an ihn von der Kirche und Religion her, nicht von der
philosophischen Aufklärung um die Mitte des XIX. Jahrhunderts aus herangeht.

Schnitzer beherrscht seine Materie durch und durch. Seit mehr als

zwanzig Jahren hat er sich mit dem Gegenstande beschäftigt, ist den gedruckten
und ungedruckten Quellen systematisch nachgegangen, hat manches verloren
geglaubte aufgefunden und ediert und verschiedene strittige Einzelfragen der
Savonarola-Forschung in besonderen Schriften gründlich und eingehend
behandelt. Urteil und Darstellung sind durchweg ausgereift; der Verfasser

') Savonarola. Ein Kulturbild aus derZeit der Renaissance. Von Dr. Joseph Schnitzer, Professor

an der Universität München. Mit 10 Abbildungen im Text und 32 Tafeln. 2 Bände. München,
Ernst Reinhardt. 1924.

1241



schöpft aus dem Vollen, nirgends wird mit zufällig zusammengerafften Zitaten
gearbeitet. In zahlreichen Punkten ist die Feststellung der Tatsachen bei ihm
über Villari hinausgekommen.

Wichtiger als diese Resultate, die in der Hauptsache doch nur Dinge von
untergeordneter Bedeutung betreffen, ist freilich der Umstand, dass die Be-
urtedung des Helden nicht mehr von außerhalb, von einem dem Stoffe fremden
Standpunkte aus genommen ist. Es wäre allerdings eine Irreführung, wenn man
behaupten wollte, dass Schnitzer seine Kriterien schlechtweg der Wissenschaft
entnähme. Seine Betrachtungsweise beruht durchaus auf christlicher, man darf
mit einiger Einschränkung sogar sagen, auf katholisch-kirchlicher Basis.
Aber es ist noch die Frage, ob eine andere Auffassung überhaupt durchführbar
wäre. Wer sich prinzipiell gegen die christlich-asketische Lehre des
Bettelmönchs von San Marco wenden oder zum mindesten diese Doktrin als eine
bloße, unbewiesene Abart der Ethik behandeln möchte, täte wohl besser,

gegen die christliche Moral überhaupt aufzutreten, als einen einzelnen
Repräsentanten herauszugreifen, dessen Grundvoraussetzungen ja schließlich nicht
originell waren. Und vor allem brächte er dann nicht die Wärme für seinen
Helden auf, die der Darstellung Schnitzers einen so wohltuenden Charakter
verleiht.

Angreifbarer scheint mir ein anderer Punkt. Savonarola ist bekanntlich
als Ketzer, Schismatiker und Verächter des heiligen Stuhles gehenkt und
verbrannt worden. Man wird — auch abgesehen vom Vorwurf der Ketzerei,
für den überhaupt keine Anhaltspunkte vorliegen — dieses Urteil vom
allgemein-menschlichen Standpunkt aus empörend finden. Aber es scheint mir
doch, dass (eine Rechtsorganisation wie die katholische Kirche einmal
vorausgesetzt) diese Sentenz juristisch sehr wohl verteidigt werden kann. Gewiss
dachten Savonarola und seine Freunde nicht an eine prinzipielle Auflehnung
gegen die päpstliche Obergewalt, wenn sie sich den Weisungen Alexanders VI.
nicht fügten; gewiss hat es etwas Stoßendes, wenn die Autorität des römischen
Pontifex den politischen Plänen der Borgia dienstbar gemacht wurde, die
moralische Rückschritte in dem Savonarola untergebenen Kloster in Florenz
nach sich zu ziehen drohten. Allein, wer einem von ihm als schädlich
angesehenen Befehle eines Obern nicht Folge leistet, betritt den Weg zur Revolution,

und so wenig dies an sich einen Vorwurf bedeutet, so sicher ist die Ansicht
die konsequentere, die hier schon den Anfängen wehren will. Hätte der
Verfasser nur auf mildernde Umstände plädiert, so hätte ihm kein Unvoreingenommener

widersprochen ; dass er aber noch weiterging und die Auffassung Savona-
rolas mit allzu subtilen Gründen als rechtlich begründet darstellt, dürfte doch
wohl mit der eigenen kirchenpolitischen Stellung des Verfassers zusammenhängen

und dürfte, so menschlich sympathisch diese Haltung auch ist, nicht
nur mit rein aus der Sache fließenden Argumenten zu begründen sein.

Auf der andern Seite muss freilich auch hier bemerkt werden, dass diese

persönliche Teilnahme an dem Schicksal seines Helden der Darstellung einen
eigenen Reiz verleiht. Alle die Konflikte, mit denen es Savonarola zu tun hatte,
sowohl sein Kampf gegen die Leute des moralischen und sittlichen Kompro-

1242



misses wie gegen die Verteidiger der päpstlichen Autorität um jeden Preis, sind
Schnitzer etwas Lebendiges und wecken bei ihm Erinnerungen an verwandte
Kämpfe. Dadurch ist das Buch ein Stück wirklichen Menschentums geworden,
nicht bloße Gelehrsamkeit, so zuverlässig der gelehrte Unterbau auch ist.

Erwähnt sei schließlich noch die prächtige Ausstattung des Werkes, im
Druck nicht weniger als in den Bildbeigaben, die aus dem Buch ein eigentliches
Zierstück machen. Dass die Anmerkungen erst am Schlüsse zusammengestellt
sind, ist zwar nicht immer bequem, mag aber vom Standpunkt des großen
Publikums aus berechtigt sein. Die Darstellung ist durchweg dem Stoffe
angemessen und verschmäht allen falschen Prunk. Für den Kenner ist besonders
angenehm die in Werken solcher Art nicht immer zu findende korrekte Wiedergabe

aller kirchlichen Ausdrücke; ich persönlich wäre nur noch einen Schritt
weitergegangen und hätte « frate » u. ähnl. stets mit « Bettelmönch » und nicht
bloß mit « Mönch » übersetzt.

BASEL EDUARD FUETER

0 0 0

EIN TUT-ENCH-AMUN-BUCH
Worin unterscheiden wir uns von den Grabräubern? Howard Carter

schreibt im Tut-Ench-Amun-Buche von den Schauern, die ihn beim Anblick
der kulturhistorischen Werte im Grabe unten überliefen, aber wirklich glücklich

scheint er sich dann doch erst bei Gold und Edelsteinen befunden zu haben.
U nter den Kulturstücken schmecken auch dem guten Europäer doch die
Goldstückchen am besten. Herr Carter teilt diese Lust mit den Grabräubern,
die ein paar Jahre nach des Königs Bestattung in die unterirdischen Kammern
eindrangen. Was für Teufel, Heiden waren das, ganz toll scheinen die Kerle
geworden zu sein in den Schatzkammern unter der Erde, stießen um, warfen
in wilder Hätz durcheinander, was im Wege stand, rissen weg, was Gold,
glänzend und tragbar war (der Thronsessel weiß was davon zu sagen) und
stoben dann in wildem Schrecken davon, als man sie überraschte, die besten
Stücke fallen lassend. Faule ägyptische Beamte kamen hernach auf königlichen
Befehl Ordnung machen, was sie auf ihre Weise taten, und verschlossen unter
mächtigen Lügen (die Siegel wissen was davon zu erzählen) das Heiligtum
wieder — für lange.

Nach dem Skandal vor dreitausend Jahren das fast komische Gegenstück
in unseren Tagen: zwei edle Gentlemans klöpfeln und pöperln an der
Eingangspforte, unsagbar vorsichtig Stein für Stein weghebend, begleitet in jedem
Rucke von den gierigen Blicken einer vornehmen Gesellschaft, quasi unter
den Augen Europas.

Der Lord darf zuerst hineinsehen, verwirrt lächelnd, bleich kommt er
zurück, nachher Lady Evelyn — was müssen ihre Blicke gesprochen haben.

*) Howard Carter und A. C. Mace, Tut-Ench-Amun, ein ägyptisches Königsgrah. Erschienen
bei F. A. Brockhaus, Leipzig 1924.

1243


	Der florentinische Prophet

