
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 19-20

Artikel: Die Schweiz im deutschen Geistesleben

Autor: Rychner, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SCHWEIZ IM DEUTSCHEN GEISTESLEBEN

Um die Mitte des 18. Jahrhunderts schrieb Ewald von Kleist („alle Kleists
Dichter"), als er bei Zürcher Freunden weilte, an Gleim: „Statt dass man in
dem großen Berlin kaum drei bis vier Leute von Genie und Geschmack antrifft,
trifft man in dem kleinen Zürich mehr als zwanzig bis dreißig derselben an."
Und in ähnlicher Tonlage singt er ein Lob der Zürcher, wie es sich ungenierter
aussprechen als vom Betroffenen anhören lässt: „Sie haben Genie, einer zur
Poesie, der andere zur Malerei, Kupferstecher usw. Und sind dabei lustige und
witzige Schelme." Heute ist das kleine Zürich mehr als doppelt so groß wie
damals das große Berlin, doch bedürfte es immer noch eines außergewöhnlich
wohlwollenden Beurteilers, um zwanzig bis dreißig „Leute von Genie" darin
gelten zu lassen. Freilich, Genie hatte man damals leichter und unbezweifelter;
der Begriff war weniger an Werke gebunden als an eine kühne unphiliströse
Lebensart, an gewisse innere Anlagen, aus denen Werke entstehen konnten, es
aber nicht durchaus mussten. Tobler war ein „Genie"; von seiner Feder bleibt
kaum mehr als das Fragment über die Natur, das allerdings solcherart geraten
war, dass man es bis vor kurzem von Goethe herstammend wähnte. Goethe
schrieb in Dichtung und Wahrheit eine kurze Geschichte des Geniebegriffs,
seinen Worten zu folgen manifestierte sich das Genie damals nur, „indem es
die vorhandenen Gesetze überschritt, die eingeführten Regeln umwarf und sich
für grenzenlos erklärte."

Mit der Genieperiode verbinden wir unwillkürlich die Namen Leisewitz,
Klinger, Lenz, Heinse, indem wir das ironische Bewusstsein keinen Augenblick
verlieren, dass fast gleichzeitig vier andere Namen den Begriff Genie mit dem
höchsten geistigen Leben erfüllten, den er zu fassen vermochte: Lessing,
Herder, Goethe, Schiller. Ist man Literaturhistoriker, so fügt man noch Klop-
stock und Wieland hinzu. Um nun von den Genies wieder auf die Zürcher zu
kommen, die ja damals in Scharen mit jenen identisch gewesen sein müssen,
so lebten in der munteren und geistig betriebsamen Stadt ein paar Männer, die
ihr Schwergewicht für das deutsche Kulturgebiet verliehen. Es ist doch kein
Zufall, dass Kleist, und was für andere noch! herkamen; denn eine Mignon-
Sehnsucht nach Goldorangen und klassischen Fassaden war hier kaum zu
befriedigen. Man reiste zu jener Zeit vorsichtiger, denn drei Wochen Postkutsche

war ein Vergnügen, zu dem man sich erst entschloss, wenn der Reise ein Sinn,
eine menschliche und geistige Rechtfertigung zukam. Es gab noch nicht das

verpflichtungs- und beziehungslose Sausen durch Städte und Landschaften, das

ja durch viele Zwecke geheiligt scheinen mag, nicht aber, wenn man, wie Herr
Otto Flake letzthin in der Neuen Rundschau, jedes Sensatiönchen und Gedänkel-
chen auf einer Reise mit Druckerschwärze abreagiert. Seine Prüfung Zürichs ist
nicht so freundlich wie die Kleists; Flake kommt zu makabren Resultaten:
„Die einzige Veränderung (seit dem Krieg), die ich bemerkte, ist der Neubau
einer Bank am Ende der Bahnhofstraße, alles andere ist, wie es war Im
Geistigen hat sich nichts verändert." Nun wohl, das ist ein Ausblick aus dem
Blindenheim. Wäre Flake ein lustiger und witziger Schelm, er hätte vielleicht

1229



seinesgleichen finden können; so aber stellte er beklommen fest, dass im
„Odeon" die Stühle noch dasselbe Leder tragen, welches damals auf seine

Romane abfärbte; also muss alles beim alten sein. Ob er damals schon „der
Gehalt" und „das Gehalt" nicht auseinanderhalten konnte? Ich habe es vergessen.
Es ist ja nicht gerade nötig, dass man nach der Gepflogenheit Flakes selber
ein paar philosophische Ostereier versteckt und sie sodann mit gefurchter Stirn
sucht und wieder findet, — das ist an sich so wenig ein Kulturbeweis wie eine

neue Bank ein Einwand gegen Kultur. Solche flinken Reisenden, die auf jedem
fremden Asphalt nur den Widerschein des eigenen Strahlenauges erblicken, sind
in ihren kritischen Bemerkungen nicht von wesentlichem Belang. Unsere
Zeitschrift hat mit einer Artikelreihe Die Schweiz im Spiegel einige Gedanken von
spürbar bedeutenderen Köpfen vermittelt als Otto Flake einer ist, sympathievolle,

fast beschämend anerkennende Zeugnisse über unser Land von Thomas
Mann, Jakob Wassermann, Alfred Kerr, Albert Thibaudet; sie alle hatten
Empfänglichkeit genug, um unter unseren Lebens- und Denkformen den
lebendigen Strom einer Idee zu spüren.

Diese schweizerische Idee mag allerdings ihre für das ganze deutsche Kulturgebiet

gültige Gestalt noch nicht in der Dichtung unserer Tage gefunden haben;
zugegeben. Die Kämpfe um ihre Behauptung spielten sich auf einer anderen
Ebene ab : in der Politik, nicht in der Literatur. Das zu spüren wird man von
einem Ausländer, der mit Reisetasche und Uhr in der Hand bei uns weilt, nicht
verlangen. Aber im November 1918 spielten sich allerlei nicht ganz
oberflächliche Dramen mit spürbaren Nachwirkungen ab; die Frage des Beitritts
zum Völkerbund warf uns in zwei Lager, aus deren antithetischem Gebaren die
Synthese der Einheit wieder errungen werden muss; die Lex Häberlin brachte
einen Fragenkomplex über die unantastbare Hoheit des Individuums in der
Demokratie zu gefühlsdialektischer Erörterung; bei der Abstimmung über die
Vermögensabgabe stieg eine sehr untheatralische Spannung bis zur höchsten
Nervosität; im Kampf um das Fabrikgesetz ging es um wirtschaftliche und
soziale Verbesserung unserer Situation, und in der Zonenangelegenheit
überhaupt um die nationale Selbstbehauptung. Wer zu bedenken imstande ist, dass

bei allen diesen irgendwie an den Lebenskern unserer staatlichen Existenz
gehenden Problemen das Volk — der Souverän, so heißt es als höchste Instanz —
die gültigen Entscheidungen traf, und zwar nicht so obenhin mit einem fixen
Federschmiss auf den Stimmzettel, wird ihm nicht eben geistige Faulheit
vorwerfen können. Es stand wahrhaftig Wichtigeres auf dem Spiel als ein paar
Romane, deren Bestände nach einem Jahr schon bei den Antiquaren
herumlungern, und die ein Literatencafe revolutionieren können wie Die Stadt des Hirns
des Herrn Flake (una città dolente), aber nicht mehr. Das „Geistige", o
Lieblingswort des Literaten war bei uns noch nie in Gefahr, mit dem Literatenhaften

verwechselt zu werden. Das Geistige kümmert sich auch verhältnismäßig
wenig um die Imperativisten, die von ihm heischen, es müsse sich augenblicklich

und völlig in Literatur umsetzen. Wer in die Schweiz reist, um alle fünf
Jahre einen neuen literarischen -ismus im Schwange vorzufinden, wird
enttäuscht sein ; nicht einmal der Expressionismus jener traditionslosen Baller und

1230



Steiler, die unser Deutsch zu einem greulichen Desesperanto verkrempelten,
steckte unsere Dichtung an.

Und doch geht es nicht an, die Schweiz unter einer versunkenen Käseglocke
zu wähnen, in die kein Hauch deutschen Geistes dringe. Wir sind keine
geistigen Separatisten; es war nie so, und es ist gut so. Nur dass wir nicht auf
alle Schlagworte von dorten sogleich einschnappen; — das ist dann unsere
berühmte intellektuelle Trägheit. Möge man aber bedenken, dass es nicht
dasselbe ist, wenn man die Grenze zwischen Bayern und Württemberg überschreitet,
oder jene zwischen Bayern und der Schweiz. Man bleibt wohl im selben Sprach-
und Bildungsraum, aber man betritt ein anderes Land, ein Land, das, wie
Thomas Mann in seinem Brief über die Schweiz schrieb, „einen hochmerkwürdigen

Glücksfall der Geschichte darstellt".
Etwas mehr als 630 Jahre liegt dieser Glücksfall hinter uns; dass die

Geschichte uns seiner würdigte, musste zeitweise auch allerhand getan werden.
Nach Gründung der Urzelle erst recht. Was wunder, dass in diesem Land, das

jahrhundertelang von außen nie in Ruhe gelassen wurde und das zuderp sorglich
darauf bedacht war, nicht in Ruhe gelassen zu werden, sich vor allem
staatsbürgerliche und politische Instinkte ausbildeten und vererbten, die dem geistigen
Individuum — auch dem unpolitischen, was es bei uns kaum gibt — eine
Färbung verleihen, kraft deren es sich bestimmt von anderen abhebt. Die Dichter
machen keine Ausnahme. Gotthelf zerreißt das köstliche Gespinst seiner
Erzählungen zwanzigmal, um mit Bärenstimme seine dezidiert konservativen
Ideen direkt ins Ohr des Lesers zu flüstern, sein aus dem Nachlass von Rudolf
Hunziker letztlich herausgegebener Roman Herr Esau ist eine gebeizte politische
Satire der dreißiger Jahre. Gottfried Keller wird über der Liedersammlung
Schutt von Anastasius Grün zum Dichter, und wahre Ergriffenheit des Gefühls
verdankt er den liberalen Kämpfen der vierziger Jahre; „das Pathos der
Parteileidenschaft war eine Hauptader meiner Dichterei, und das Herz klopfte mir
wirklich, wenn ich die zornigen Verse skandierte". Und sein letztes Werk, der
Salander, ist wieder ein Werk des Zornes, der herzlich besorgten und grollenden
Kritik an seinem Volk. Bei C. F. Meyer wenden sich die politischen Instinkte
auf die Geschichte; es gibt in der ganzen deutschen Literatur seit Schiller kein
solches Beispiel mehr, wie ein Dichter das Staatsbewusstsein als dämonische
Charakterkomponente in Gestalt brachte: Jenatsch, der Heilige, Pescara,
Hutten — sie sind nicht allein dichterisch geschaute Einzelgänger mit
Einzelschicksalen, sie sind überdies Funktionen bestimmter gesellschaftlicher und
staatlicher Verhältnisse, von höchst realen Gegebenheiten also, die mit sich zu
vereinbaren und von sich zu erfüllen dem deutschen Geist nicht sonderlich am
Herzen lag. _

Was hier vom 19. Jahrhundert gesagt wurde, ließe sich am 18. ebenso
erhärten. In Hallers Alpen ist nicht sosehr das Unendliche der Natur dichterisch
bewältigt, sondern der moralische Grundzug eines Volkes, das einen kleinen Teil
der Alpen bewohnt. Dichterisch bewältigt und kritisch überprüft zugleich. Wo
hätten die folgenden Verse damals entstehen können als in der Schweiz, wo sie
einer der berühmtesten Männer Europas schrieb, der es an einer der berühmtesten

Universitäten, Göttingen, vor Heimweh kaum aushielt?

1231



Fürs erste lerne der, der groß zu sein begehret,
Den innerlichen Stand des Staates, der ihn nähret ;

Wie Ansehn und Gewalt sich, mit gemessner Kraft,
Durch alle Staffeln teilt und Ruh und Ordnung schafft....
Was Kunst und Boden zeugt, was einem Staat ersprießt....
Auch was Europa regt ; wie die vereinten Machten
In stetem Gleichgewicht sich selbst zu halten trachten
Such in des Landes Wohl und nicht beim Pöbel Ruhm,
Sei jedem Bürger hold und niemands Eigentum

So wandte sich ein schweizerischer Polonius — „und diese Regeln präg in
dein Gedächtnis", heißt's bei Shakespeare in ähnlich lehrhaftem Tonfall — an,
die Jugend, der er nicht weltgültige, sondern landesgültige, staatsbürgerliche
Lebensregeln in edel nüchternen Versen einzuprägen für nötig befand. Der
ethische Wille, direkt auf sein Volk zu wirken, ließ auch ihn zum Satiriker
großen Stils werden; — ein Metier, das von unseren Dichtern in neuerer Zeit
gründlich verlernt wurde, wo es die Bürde nationalen Verantwortungsgefühls
auf sich zu nehmen heischt. Überdies zeugen drei politische Romane Hallers
für die Intensität der Beschäftigung mit Fragen, deren sprachliche Bändigung
nur etwas Vorläufiges bedeuten sollte, ein erzieherisches Mittel für die Denkenden

unter den Volksrepräsentanten.
Und die Zürcher? Man ist gewohnt, sie einzig als Ästhetiker hinzunehmen,

als eine Gilde von Erzliteraten. Selbstredend liegen ihre Hauptverdienste auf
literarischem Gebiet; allein schon dass sie Klopstock vorausahnten, den sie in
seinem Erdewallen nicht begriffen, war für die deutsche Literatur ein Ereignis,
hinter dem der Kampf gegen Gottsched an Bedeutung verblasst. Aber sosehr
Bodmers Bestrebungen für den gesamten deutschen Sprachbereich gedacht

waren, er konnte sich daneben in eindeutige Helvetismen einspinnen, die ihn
für Deutsche — von den sprachlichen Schnitzern abgesehen, für die ihm
Gottsched mit dem Lineal auf die Finger klopfte — schwer erfassbar erscheinen
ließen. Er wollte ein „Helvetisches Institut zur Bildung von Staatsmännern
gründen; die wirklichen Staatsmänner lächelten zwar über diese „platonischen
Träume". Ein weiteres Projekt, von dem er selber sprechen mag: „Ich habe
einen Entwurf gemacht, eine Gesellschaft Insulaner zu stiften, die in der Wasserkirche

zusammenkämen und monatlich politische Abhandlungen der Besten

unter den Alten und Neuern läsen und darüber redeten. Man würde zu diesen
Vorlesungen den Handwerkern den Zutritt gestatten und selbst auf Mittel
bedacht sein, sie zu uns einzuladen. Weil wir doch Handwerker im Senat haben

müssen, so sollen wir bedacht sein, ihnen den Mut zu erhöhen, den die mühsame
Lebensart niederschlägt. Und schlägt die Handelschaft die Großmut nicht
ebensosehr zu Boden?" Soviel über die Pläne des Großrats Bodmer. Als
Professor der Geschichte forderte er, dass der Jugend in plutarchischer Art die
großen Männer unserer Vergangenheit geschildert werden, an Stelle der ewigen
ungeistigen Hellebardenpoesie. Ein Wunsch, dem man noch heute Ausdruck
geben muss, denn was für Köpfe ließen sich in plutarchischer Manier
nebeneinanderstellen, von denen man zu wenig erfährt

Drei Bildungsmächte formten im 18. Jahrhundert zur Hauptsache an
unseren Schriftstellern: das klassische Altertum, die Schweizergeschichte als

1232



gefühlsbestimmendes Gut, auch in ihrer in der damaligen Gegenwart spielenden

politischen Vorgeschichtsform, und die deutsche Dichtung. Diese
allerdings erst von Haller und Klopstock an, vertieft nach Bodmers Nibelungenlied-
und Minnesänger-Fund, da durch ihn das Gefühl gemeinschaftlichen geistigen
Erbgutes verstärkt wurde. Der Zusammenhang mit Deutschland wurde
vielleicht durch nichts so in Sichtbarkeit gerückt als durch die literarischen Klopf-
fechtereien der Zürcher mit Gottsched, denn dadurch erst wurden die Blicke
auf die kleine südliche Metropole gelenkt.

„Die Schweizer" — das hieß damals nicht nur ein Volk, man bezeichnete
damit eine literarische Richtung. Bodmer und Breitinger waren eine gute Zeitlang

eine gelehrte Attraktion, Lavater und Salomon Gessner besaßen die menschliche

Anziehungskraft, sodass die deutschen Bildungsreisenden es sich nicht
rauben ließen, die in ihrer Vielfalt doch irgendwie einheitliche Stätte der
Geistesentfaltung zu besuchen.

Die ästhetische Feldherrnschaft der Dioskuren Bodmer und Breitinger
dauerte nur solange, bis sie ihre Marschallstäbe an Lessing abgeben mussten,
der damit nun nachdrücklicher zu bataillieren begann. Doch hatte sich Bodmer
mit seiner selbstunkritischen Ruhmsucht und seinem verdienstvollen
Rattenfängertalent durch einen mythenhaft ausgedehnten Briefwechsel eine Unzahl
literarischer Freundschaften erworben, sodass sein Name lange noch mitzählte.
Diese brieflich geknüpften und verknoteten Fernfreundschaften, die von Göttingen

bis Wien reichten, gelangen den Zürchern besser als die Realisierung einer
Geistesgemeinschaft im selben Atemraum. Wollten sie es erzwingen, so war
das Ergebnis ein blankes Fiasko : Bodmer erlebte es an Klopstock und Wieland,
Lavater an Goethe. Irgendetwas stimmte nicht; im täglichen Verkehr kam die
Formatverschiedenheit peinlich ans Licht. Die zürcherischen Leute von Genie

waren vielleicht unter den gleichen Geniebegriff zu bringen wie Ewald von
Kleist, bei den anderen blieb ein Bruch, ein Rest, der nie glatt aufging.

Gäste und Gastgeber fühlten sich nach kurzem befremdet, mochten sie auch
vorher in Werken und Briefen von ihrem Einklang entzückt gewesen sein. Woher
die Kluft? Es mag an ganz spezifisch schweizerischen Eigentümlichkeiten
gelegen haben, an Eigenarten, deren man in geistigen Bezirken nicht gewahr
wurde, die aber im Leben von mitbestimmenden Funktionen sich nicht
abdrängen ließen. Bodmer und Breitinger hatten wohl als befreiende theoretische
Forderung die Mächte der Phantasie, des Wunderbaren aufgestellt, kurz jene
Attribute, auf die sich das Genie damals festlegte, weil sie die Freiheit
bedeuteten. Sie hatten es an Milton erlebt, für die deutsche Dichtung vorausgeahnt

und mit gesundem Räsonnement verfochten. Für ihr individuelles Leben,
ihre literarische Existenz blieben diese Gedanken ohne die Konsequenz, die sich
für einen Dichter daraus ergeben musste. Bodmer brachte die Harmlosigkeit
des Wahnes auf, als er im gleichen Zimmer mit Klopstock an einem Epos schrieb,
es gehe um dasselbe, um die Manifestation des dichterischen Genius schlechthin,
eines dichterischen Geistes, der über ihnen dem Plafond entlang schwebe und
gleichmäßig sich in die beiden Federkiele senke. Aber abgesehen davon, dass

da zwei Generationen augenscheinlich in derselben Richtung schritten, dass der

1233



Ältere in der frevelhaften Selbsttäuschung eines bloß gewollten Dichtertums
lebte : das Genie, das Bodmer mit kritischer Einsicht gefordert hatte, war von
dem Genie, welches Klopstock verkörperte, so verschieden, dass sich die beiden
gleichsam in verschiedenen Sprachen anredeten. Genie als lebensgestaltende
Energie, als individuell gesetzgebende Macht, das ging noch über den Horizont
der Zürcher Professoren. Sie blieben Stockbürger, indessen die Geniebewegung
sich mit protziger Antibürgerlichkeit ankündigte, ihr Vorstellungsvermögen von
Lebensformen war durch Traditionsbegriffe verrammelt. Die Lebensverhältnisse,

die sie überblickten, waren eng, die politischen wie die gesellschaftlichen.
Bodmer kannte weder Bern noch Basel, abgesehen von seinen Jugendreisen nach
Oberitalien und Lyon, beschränkte er sich auf Studierzimmer und Bibliothek.
Mit Breitinger plante er jahrelang eine Deutschlandreise — es kam nie dazu. Er
war im Großen Rat von Zürich, staatlich kontrollierter Professor obendrein,
demzufolge doppelt an Nützlichkeitsprinzipien gekettet, die seiner Entfaltung wenig
förderlich sein konnten. Und dann die moralische Kopfstimme, die er ewig erhob,
die Tugendsalbadereien, mit denen der Vater der Jünglinge den Tag begann,
durchlief und endete. Welch seelisches Kleinbürgertum. Mit was für köstlicher
Plumpheit brachte der Oberschlaumeier Wieland seine Gewogenheit an sich,
indem er solcherlei tugendsame Pirouetten vollführte: „Ich kann den Tabak
nicht leiden Das was ich, außer der inneren Beschaffenheit der Seele, im
Äußeren mit Bodmer ähnlich habe, ist, dass ich Wasser (kein Bier, keinen Wein
trinke, allen großen Gesellschaften von Herzen Feind bin, und wo ich darein

gezwungen werde, wegen meiner Stille für einen Pedanten oder Leutescheuen
gehalten werde." Also Wassertrinken genügte schon, um bei Bodmer Wasser
auf die eigene Mühle leiten zu können. Bodmer ist dabei kein spezieller Sonderling,

er ist der Exponent der Kollektivmeinung; die Luft war eben so stickig.
Es kann als Mangel empfunden werden, dass er sich nicht zu entschlossener
Fronde erhob; aber dazu wurzelte er zu sehr in seinem Boden. Zu rein und
irdisch unbeschwertem, wahrhaft freiem spekulativem Denken hat sich keiner
in der Schweiz emporgerissen; es taten alle, als ob Leibniz nicht gelebt habe
und Spinoza ebensowenig. Dafür Wolf; Du Bos und Addison, deren ästhetische

Maximen und Darlegungen wichtig genommen wurden, zum
Selbstdenken anfeuerten, denn hier ging es um Möglichkeiten der Verwirklichung
hienieden; es war, wenn auch in einem erhöhten Sinn, nützlich für diese
nutzbeflissene Welt. Und dann hatte man überdies ja den philosophischen Bauern.

Von Breitinger hat Ewald v. Kleist geschrieben, er sei ein „Erz-Politikus";
der Ausspruch stimmt über den ihm zugedachten Bereich hinaus : die kritischen
Arbeiten der beiden Zürcher waren geistespolitisch unendlich klug: Angriffsobjekt,

psychologischer wie historischer Moment — alles stimmte trefflich fein,
nur dass man nicht mehr mitzumarschieren vermochte, als von drüben die Truppen

zu einem stießen, denen die Entscheidung und höchste Vollendung im
Geisterreich beschieden war.

Das Erzpolitische, es ist vielleicht so schweizerisch wie das Unpolitische
deutsch ist. Für den Gebildeten war Piaton vor allem der Schöpfer des Staates;
den aus metaphysischem Bedürfnis geborenen Eifer für die anderen Dialoge

1234



überließ mari lange genug denen, die dafür genügend musisches Empfinden
aufbrachten. Wiesehr wandte sich das schweizerische Denken immer .wieder dem
Nationalgeist und seiner Gestaltwerdung im Worte zu! Das bürgerliche
Gewissen ließ eine freie Existenz, die sich dem Geiste schlechthin unterstellt hätte,
vorerst nicht zu. Wie wenige der kulturverkörpernden Führer im 18.
Jahrhundert fehlen in der Helvetischen Gesellschaft! Die Schriften, die von den
Aufgaben des Staatsbürgers handeln, vom „Bild eines wahren Patrioten", von
einer nationalen Renaissance, von „einem Mittel, die veraltete Eidgenossenschaft

wieder zu verjüngeren", wie Urs Balthasar schrieb, es gibt deren eine
Zahl, die nur der Phantasie erreichbar ist. Welchen Aufruhr erregte die
Anklage Lavaters gegen den Landvogt Grebel oder sein Auftreten im Stäfner-
handel Man verglich ihn mit Voltaire und zog unverdrossen die Parallele zum
Fall Calas. Auch er leistete der in hohen Ehren stehenden patriotischen Lyrik
Tribut: seine Schweizerlieder, von denen er schreibt: „Für mich war es keine
Nebensache, immer auf den moralischen und politischen Zweck zu arbeiten,
den die ganze Helvetische Gesellschaft im Sinne hatte denn die Dichtkunst
ist doch um Wahrheit, Tugend und des Patriotismus willen da, und nicht diese
letzteren um der Dichtkunst willen."

Dieser Patriotismus oder diese stete gefühlsmäßige Verbundenheit mit dem
Staatsgedanken lief jedoch nie auf Nationalismus und Verengung an
gesamteuropäischer Anteilnahme hinaus. Es war eine intellektuelle und seelische

Komponente, welche die Richtung der schöpferischen Kräfte mitbestimmte,
fördernd und hindernd zugleich, nivellierend auf jeden Fall. Als Reaktion
dagegen lässt sich die Schrift des entschlossenen Individualisten Zimmermann
Vom Nationalstolz betrachten; Johannes Müller hat sie in seiner Schweizergeschichte

objektiviert, da sie auch in seinem weltbürgerlichen Blut mitkreiste.
„In der Schweiz war Politik konzentrisch mit der Kultur", mit dieser Formel
erschließt Friedrich Gundolf eine den Deutschen sonst nicht leicht begreifliche
geistige Manifestation, von der nicht abgesehen werden darf, ohne dass man
den Sinn unserer Produktion im 18. Jahrhundert bequemlich umfälscht. Scheint
es nicht so, als habe nach dem Fall der alten Eidgenossenschaft, den so viele
prophetische Gemüter voraussahen, der Wachstumsprozess des neuen Staates
alle lebendig wirkenden Kräfte aufgesogen und für sich beansprucht, bis nach
seiner glückhaften Vollendung 1848 die Stunde wieder für das geistige Individuum

gekommen war für Gotthelf, Keller, Meyer, Burckhardt und wie
manchen noch Damals erst trat die Schweiz wieder mitschaffend in den
gesamtdeutschen Kulturraum, mit Gestalten, die auch dem Rang nach für diese

Epoche mitzählen werden, denn während der Klassik und Romantik, dieser
tiefsten Schicksalsgunst der ganzen Sprachgemeinschaft, hat sich unser Land
„der Stimme enthalten".

* *
*

In diese Zusammenhänge führten mich die Neuerscheinungen der Sammlung

Die Schweiz im deutschen Geistesleben, herausgegeben von Harry Maync.1)

'J Im H. Haessel-Verlag, Leipzig

1235



Es ist eine kleine Kette, die bis in die Mitte des 18. Jahrhunderts zurückreicht.
Folgende Bändchen seien hervorhebend erwähnt: Albert Köster Klopstock
und die Schweiz; Emil Ermatinger Wieland und die Schweiz; Josef Nadler
Der geistige Aufbau der deutschen Schweiz (1798—1848) ; J. J. Bachofen Das
lykische Volk, (herausgegeben von Manfred Schröter); Otto von Greyerz
Gedichte Von Dranmor ; Eduard Korrodi Schweizerdichtung der Gegenwart. Vom
Büchlein über Klopstocks Schweizeraufenthalt ist nicht viel zu bemerken, als
dass Köster, wie es bei ihm nicht anders zu erwarten war, den Texten zweier
Schriftstücke Klopstocks die endgültig zuverlässige Fassung verlieh. Die Perle
dieser Publikation wird weniger Kösters Einleitung bedeuten als die Ode an den
Zürchersee, in der als erstem Gipfelwerk deutscher Lyrik eine Schweizer Landschaft

einem deutschen Dichter in erhabenerer Beseelung erschien als die ihr
zugeordneten Menschen. Das Missverständnis Bodmer-Klopstock wird
anhand literarhistorischer Dokumentierung dargetan, wobei Bodmer, einzig von
dieser Bekanntschaftskatastrophe aus betrachtet, komisch genug gezeichnet ist.

Spannend wie eine Novelle jedoch ist die Schrift Emil Ermatingers über
Wieland in der Schweiz.1) Hier liegt der Fall auch psychologisch versteckter
und verlockender, denn zwischen Bodmer und Wieland lag zuerst keine offenbare

Gegensätzlichkeit vor; Wieland hat das innerlich Trennende „aus
Selbstbefangenheit und Klugheit zuerst verwischt". Aus dem Leben Wielands wird
der Sektor lebendig durchforscht, der zwischen folgenden beiden Pendelausschlägen

liegt: 1752 schreibt Bodmer: „Die Seligkeiten, die mir ein Freund
zugejauchzet hat, haben in der Tat in den ersten Tagen dieses neuen Jahres
sich zu meinen schönsten Vergnügungen kräftig erwiesen. Sie haben mir einen

neuen Klopstock entdecket, der mir die Liebe wieder zuwendet, die der erste
vor zwei Jahren für mich gehabt hatte ..." und nach der endgültigen
antiseraphischen Richtungnahme Wielands, ebenfalls nach Bodmers Bemerkung:
„Wielands Muse ist eine Metze geworden, die sich dem leichtfertigsten Leser
in die Arme wirft." Dazwischen liegen die langen Monate, da Wieland,
frömmelnd und dichtend, beim Patriarchen im Haus zum Schönenberg weilte, ein
gewandter junger Tartüffe, intellektuell neugierig und fliprig; „er hatte nur
Stoffe, wie er sie bei anderen gesehen, gestern einen philosophischen, heute
einen altdeutschen, morgen einen anakreontischen und übermorgen einen
christlich-transzendenten. Es war ein Spiel mit bunten Bällen" — so charakterisiert

Ermatinger den spielend produzierenden Literaten, der von sich selber
einmal sagte, er gleiche zu seinem eigenen Unglück dem Chamäleon. Und
nachdem er eine Zeitlang die Farbe Bodmers getragen hatte, ließ er sie fahren.
Seine Unruhe treibt ihn zu neuen Menschen, zu neuen Erkenntnissen; jene
findet er in einer der Seelsorge bedürftigen Damengesellschaft, diese bei Shaftesbury,

in dessen „ästhetischen Humanismus" er sich sogleich ziehen lässt. Welchen

Einsichten in sein eigenes Wesen er fähig war, beweisen die Briefe an
J. G. Zimmermann, der sich von ihm nichts vorfackeln ließ. Ein amouröses

') Zur inneren Struktur des jungen Wieland und seiner Zeit vergl. Emil Ermatinger
Die Weltanschauung des jungen Wieland. Ein Beitrag zur Geschichte der Aufklärung. Winterthur
1907.

1236



Erlebnis hilft bei der Wandlung vom „Seraph, Heiligen oder Luftgeist", der
früher die anahreontischen Dichter zu Bodmers lebhaftem Wohlgefallen mit
eifernden Krallen angefallen hatte und sie dem Zensor und der Hölle
überantworten wollte, und der nun das schlichte Geständnis wagte: „ich bin ganz
und gar ein Mensch und schäme mich dessen nicht im mindesten".

Bodmer war von Wieland in nichts spürbar beeinflusst worden, er war
der um vieles Ältere, schon starr in seinen Doktrinen, der sich den Jüngeren
tyrannisch unterwarf, umso eher, als dieser sich katzgewandt dem mächtigen
Meister angepasst hatte. Nach der Entfremdung suchte Wieland immerhin in
der Schweiz Wurzeln zu schlagen; er entwarf den Plan einer Akademie zur
Bildung des Verstandes und Herzens junger Leute, dem er in Anlehnung an
Balthasars Schrift einen Anhang nachschickte : Gedanken über den patriotischen
Traum von einem Mittel, die veraltete Eidgnosschaft wieder zu verjüngern.
Plötzlich fängt er an, von der Eidgenossenschaft zu reden; er meinte es sicherlich
gut und entdeckte auch unverzüglich eine tiefe Liebe zur Republik in sich:
„Nach meinen Begriffen nennt man alles, was schön und gut ist, wenn man eine
Republik nennt sie ist der Tempel der Musen und der Grazien, der
geheiligte Sitz der Vernunft, der Gerechtigkeit, der Menschenliebe ..." Das ist
ja etwas dick aufgetragen, denn was die Musen betrifft, so haben sie ihre Tempel
bis anhin nicht mit besonderer Begünstigung der Volkssouveränitäten errichtet.
Und auch hierin hat Wieland später, anlässlich der blutigen Geburt der französischen

Republik, in vorsichtigerer Tonart gesprochen. Seine Staatsbürger-
Erziehungspläne entsprangen auch eher einer temporären Laune, geistigem
Spieltrieb und nicht der instinkthaften Verbundenheit mit unserem Land, die
später einen Zschokke zum Einsatz all seiner Energien vermochte.

Nach Zürich kam Wieland nach Bern, wo er sich wenig wohl fühlte. Nur
die Episode mit Julie von Bondeli verlieh jener Epoche seines Lebens menschlichen

Inhalt. Aber keine entschiedene Richtung, denn sonst hätte nicht einer
seiner Bekannten über ihn schreiben können, die Natur habe bei ihm vergessen,
„die Bestandheit hinzuzutun"; „er ist sich selbst heut ein Gott und morgen
kaum ein Affe". Der Schweizer Aufenthalt war die bewegteste Zeit seines
Lebens, an geistigen Peripethien reich wie keine spätere. „Auch geistig wirkten die
Jugenderlebnisse in der Schweiz in ihm fort, so zieht Ermatinger die Bilanz,
und bildeten einen Teil seines seelischen Bestandes. Zürich und Bern waren
ihm die hohe Schule seiner Charakterentwicklung geworden Die Schweiz
hat ihm so das Wichtigste geschenkt, das er für seine Schriftstellerei brauchte:
die eigene Persönlichkeit." Was Wieland ihr dafür schenkte: die Möglichkeit
tätiger Anteilschaft am Schicksal eines bedeutenden Schriftstellers, das Be-
wusstsein, als Kulturbezirk den verschiedenartigsten Individuationen
deutschen Geistes mehr bedeutet zu haben als bloß Inhaber einer ganz effektvollen
Landschaftsstaffage. —

Einen kühnen (wie könnte er anders), willkommen zu heißenden Entwurf
für eine Geistesgeschichte der Schweiz in der ersten folgenden Jahrhunderthälfte
gibt Josef Nadler in dem Band Der geistige Aufbau der deutschen Schweiz 1796—
1848. Nadler geht nicht vom Individuum aus, er individualisiert einen Raum,

1237



sucht den geistigen Gesamtwillen in seiner räumlichen Ausspanne abzugrenzen,
um in ungeheurer Vereinfachung die monumentale Darstellung geistiger
Phänomene zu erreichen. Das Studium der Vielfalt von Einzelfiguren führt ihn
zu der intuitiven Erfassung jenes Gesamtwillens, von dem aus gesehen das

Einzelindividuum soweit mit Sinn begabt wird, als es Baustein in der
überpersönlichen Konstruktion eines geistigen Raumes ist. „Räume der stärksten
Spannung", das sind für jene fünf Jahrzehnte Solothurn, Luzern und
Graubünden; „Räume der grössten Verschiebung" St. Gallen, Aargau und Thurgau;
„Räume der Stete" sind die Stadtzentren Basel, Bern, Zürich. Nadler hat eine
ungemeine Begabung, die Atmosphäre eines landschaftlichen Bereiches ins Wort
zu bannen, er versteht sogar, einer Epoche mehr geistige Lebensausdrücke
zuzugestehen, als bisher glaubhaft schien, da er nicht wertet, sondern feststellt.
Namen, die einer ästhetisch-kritischen Literaturgeschichte bloßer Schall wären,
erblicken hier zum zweitenmal das Licht der Welt, Strömungen, die mangels
überragender Gestalten längst anonym erscheinen mochten, werden ganz
bestimmten Quellgeistern als Ursprung zugelegt. „Das war die Stellung Luzerns
im Aufbau des neuen eidgenössischen Schrifttums : die ersten bühnengerechten
vaterländischen und deutschen Schauspiele; der erste Sçhritt zur mundartlichen
Literatur; der erste Anstoß zur modernen kritischen Geschichte; und ein Lied,
das die allgemeine Stimmung des Landes zum Klingen und Austönen brachte"—
wahrhaftig ein reiches Programm, das zur Durchführung gelangte. Was für Männern

schulden wir es? Den Dramatikern Zimmermann und Krauer, den
Dialektschriftstellern Häfliger, dem ersten Mundartforscher Stalder, den Historikern
Göldlin, Kopp. Und doch war die Bewegung und Bewegtheit vor allem dem
erstaunlichen Aufwogen des gesamtdeutschen Schöpfungswillens zu danken.
Die autochthonen Wellen schlugen nicht sehr hoch, es wurde nichts Wesentliches,

Traditionsverpflichtendes geschaffen, das nicht in Deutschland gleichzeitig

in vollendeter Art entstanden wäre. Weder im Drama, noch in der
Sprachwissenschaft, noch in der Lyrik, Kritik, Philosophie, Geschichte. Nichts als
der Staat. Und die bedeutendste Leistung ist, dass aus den Scherben von 1798
nach fünfzig Jahren das Haus zum Schweizerdegen gebaut war, dass der
geringeren wortgestalteten Leistung die größere politische gegenübersteht. Nadler
scheint mir deutlich genug darauf hinzuweisen, indem er zwei geschichtliche
Daten als Aufhängepunkte nimmt, 1798 und 1848. Eben diese Epoche scheint
mir wie keine zu erhärten, dass wir als kulturelle Eigenbrödler, ohne Traditionsgefühl

das sich in den ganzen Sprachbereich ergießt, verkümmern müssten.
Welch ein Nachtgedanke, im Gymnasium das deutsche Drama an einem
Krauerschen Exempel zu erforschen! Aber die nationale Sensibilität hat bei
unseren bedeutenden Köpfen noch nie gegen Werte reagiert, die einzig nach
ihrer Größe benannt sein dürfen. Gerade die Assimilation deutscher Bildungsfermente,

das Herüber- und Hinüberspiel von Kräften hat Nadler in seiner
Schrift verfolgt, die auf kleinem Raum einen Grundriss unseres geistigen Aufbaus

zeichnet. Leider musste beim Typus so gedrängter Darstellungen zeichnen
oft weglassen heißen. —

Die dritte kritische Kundgebung, die den Geist einer Epoche im Zirkel zu
umreißen trachtet, ist Eduard Korrodis Schweizerdichtung der Gegenwart. Der

1238



Autor ist sich bewusst, „ein Teilgebiet aus der deutschen Dichtung" isoliert
unters Glas zu nehmen, dem die Isolation einzig in der kritischen Würdigung
nicht von Nachteil ist. Das Ensemble interessiert ihn eingestandenermaßen
mehr als der Solist; mag es das Eingeständnis sein, dass nach dem jetzigen Stand
noch genügend Hoffnungen bleiben für Dinge, die sich erst erfüllen sollen —
in zwingenden und hinreißenden Solisten. Mag der geistige Wille unseres
Landes, die Problemfülle, die in ihm gestaut liegt, von der Dichtung nicht völlig
zum Ausdruck gebracht sein : diese besteht doch immerhin und darf nicht nur
als Begleiter hingenommen werden, wenn sie sich auch in Pausen nicht die Rolle
als Leiter anmaßen darf. Dass geistig schöpferische Leistungen, die mit unserer
nationalen Gesamtkultur blutmäßig verbunden sind und zugleich die von
Dichtern oft komischerweise belächelten intellektuellen Schöpferkräfte in
sprachlich musterhafter Durchformung zum Ausdruck brachten, dass solche
Leistungen nicht fehlten, dafür zeugen als hohes Beispiel Werke, die nicht zur
„schönen Literatur" gezählt werden, die aber vor dem Großteil derselben den
Bestand voraushaben, Werke wie Hubers Zivilgesetzbuch und Fritz Fleiners
Bundesstaatsrecht. Es sind Seiten darin, die füglich in Lesebücher für eine
Jugend gehören, der ihre Reife im Untertitel glaubhaft gemacht wird. Dies soll
hier um so weniger verschwiegen werden, als Korrodi selber als erster in einem
Gesamtüberblick Glieder jener Klasse miteinbezieht, die unter dem Sammelbegriff

„Schriftsteller" von den „Dichtern" geschieden wird, wobei er sich
selber nicht erwähnt, obwohl er in der deutschen Schweiz seit langem der erste
ausschließliche Schriftsteller ist. Im 18. Jahrhundert gab es noch Schriftsteller
als angesehene Kulturexponenten, später war jedermann gleich ein Dichter.

Gottfried Keller hat kurz vor dem Tod das große, leider wirkungslose Wort
gesprochen : „Wenn sie keine Probleme mehr auftreiben, so sollen sie in Gottesnamen

schweigen." Die Probleme wurden aber immer wieder aufgetrieben.
In Titeln ausgedrückt hießen sie bei der älteren Generation: Dorfgenossen —
Heimwehland — Heiwili — Bergvolk — Erdschollen — Der Apotheker von Klein-
weltwyl — Joggeli. Wenn das auch nicht alles sagt, es sagt vieles und, wie mir
scheint, hinreichendes. Da wurden, wie Korrodi es früher ausdrückte, die
Seidwyler, die Gottfried Keller vergoldete, nochmals versilbert. Das Streben des

heutigen Geschlechts begreift und belegt Korrodi nach einem ästhetischen

Prinzip: die Bildhaftigkeit der Sprache wandelte sich, „es spricht sich der
allgemeine Zeitwille nach Spiritualisierung der Sprache aus. Diese fröhliche
saftige Bildlichkeit, eigentlich immer die Wiegengabe der Humoristen, ist ihnen
das Symbol einer idyllischen Weltbetrachtung Ihre Sprache ist, von einer
ältern Generation aus gesehen, problematisch geworden ..." Gewiss; und
es sei doch offen eingestanden, dass uns jene ältere Generation samt ihrer
Bildlichkeit auch recht problematisch geworden ist, und zwar nicht nur aus
sprachlichen Gründen. Die Bildlein dieser Dichter, die einem neugemodelten
ut pictura poesis-Grundsatz nacheiferten, mögen an sich ganz reizvoll sein,
aber es kommt denn doch darauf an, was sich in ihnen ausspricht. Und das

war in seltenen Fällen so gewaltig, dass man heute noch unbedingt hinsehen

muss. Gerade dass heute wieder einiges problematisch geworden ist, berechtigt
zu Hoffnungen, denn sonst wären wir schließlich in Problemarmut erstickt.

1239



Der Dichter unserer Zeit muss sich nicht mehr beinahe entschuldigen, wenn
er den naiven Glauben aufgibt, dass Dichtung folgerichtig aus einem sacrifizio
del intelletto erblühe. Und ein geistig der Gegenwart verflochtener Leser darf
gestehen, dass er von seinen inneren Bedürfnissen eher zum Studium von
Phänomenen wie Spengler, der Keyserlingschen Weisheitsschule, dem Georgekreis

gedrängt wird, als zur psychologischen Erfassung irgendeines Joggeiis.
Die großen Gegenstände: um diese geht es wieder, soll es wieder gehen;

der Psalter soll so gestimmt werden, dass es nicht Vermessenheit heißt, ihn im
Wettgesang der Brudersphären im ganzen deutschen Sprachgebiet mittönen zu
lassen. Dann wird auch das Gegensatzproblem zwischen Bern, Zürich und Basel
auf die Bedeutung reduziert, die ihm, von höherer Ebene gesehen, in Wirklichkeit

zukommt.
Es wäre unbillig, zu verschweigen, dass gerade Korrodi mit seiner so

lebendigen und aufrüttelnden Schrift starke Impulse nach dieser Richtung
erwartet, wünscht, fordert — und hoffentlich auslöst. Kritik ist darin spürbar
enthalten, wenn auch vielleicht mehr zwischen den Zeilen, in den Modulationen

des Tones, in der Gewichtverteilung als in direkter Apostrophierung.
Die Darstellung der Schweizerdichtung als eines isolierten Teiles der deutschen
hat ihren Sinn, wenn die absoluten Maße nicht aus ihr gewonnen werden, wenn
das Schlussbekenntnis einräumt, „dass dem schweizerischen Geistesleben kein
ärgeres Wirrsal beschieden sein könnte als die gewollte Vereinsamung, der
Ausschluss, die Trennung von den geistigen Nachbarn". So wird in Zukunft
unsere Literatur wieder als symphonischer Bestandteil innerhalb der
gesamtdeutschen durchdacht und kritisch erwogen werden dürfen. —

Philipp Witkop nimmt in seinem Buche Deutsche Dichtung der Gegenwart1)
den Roman der deutschen Schweiz in einem besonderen Kapitel vor. Warum?
Mag er das Sondertümliche fühlen : dieses Sondertümliche ist organisch nicht
vom Ganzen losgerissen. Gottfried Kellers brummige Worte über literarisches
Sonderbündlertum wird er ja kennen und den — sehr geistig zu deutenden —
Vers vom stillen Ort am alten Rhein ebenfalls. Und warum widmet Witkop
Einzelbetrachtungen den Romanciers J. C. Heer, Ernst Zahn, Hermann Kurz,
schweigt jedoch von Adolf Frey, Robert Walser, Maria Waser, Lisa Wenger, —

wenn wir dem Begriff Gegenwart die ihm von Witkop verliehene leicht imper-
fektivische Färbung belassen? Und warum spricht er im Kapitel über Lyrik
von Conradi, Henkell und Holz, deren Namen in den Literaturregistern werden
geführt werden müssen, wann Meyers Gedichte noch lebendiges sprachbegnadetes

Gut sein werden? Das Buch ist nach dem Schema: Roman, Drama,
Lyrik gebaut; jeder Dichter erhält ein Abschnittchen, worin Grundzüge
seines Wesens abgewandelt werden. Das Ganze soll, glaube ich, seinem
informatorischen und leitfadenhaften Charakter zufolge, mehr für das Ausland
bestimmt sein, das sich erstmals über deutsche Dichtung der Gegenwart
unterrichten will. —

MAX RYCHNER

*) Verlag H. Haessel, Leipzig 1924.

1240


	Die Schweiz im deutschen Geistesleben

